
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 63 (1973)

Artikel: Protestantische Theologen und Kerzenlichter auf Gräbern

Autor: Neidhart, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004408

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004408
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Walter Neidhart Protestantische Theologen und Kerzenlichter
auf Gräbern
Die Veröffentlichungen derAntworten, die aufunsere Enquête über «Weihnachtsgrün
und Kerzen auf Gräbern» eingegangen sind (vgl. SVk 59, 4ff.; 81 ff.; 60, 87fr.; 62,
103 ff.), haben jeweils weitere Leser veranlaßt, von ihren Erfahrungen zu berichten.
So sind uns auch auf den letztjährigen Artikel hin weitere Mitteilungen zugekommen,
die wir unten S. 80 verwerten wollen. Vorangestellt sei dieser Aufsatz des Basler
Ordinarius für Praktische Theologie, womit erstmals eine wesentliche Stellungnahme
von theologischer Seite vorliegt. Ty

Dem protestantischen Theologen fällt es im allgemeinen nicht leicht,
einem neu aufkommenden Friedhofbrauch Verständnis entgegenzubringen.

Das ist begreiflich, wenn man die theologiegeschichtlichen
Fixpunkte bedenkt, die für sein Denken maßgeblich sind : Die Reformation
brachte gerade für die Regelung der Beziehungen des Menschen zum
Tode und zu den Verstorbenen einschneidende Veränderungen.
Zahlreiche religiöse Äußerungen, Weihungen, Gebete, Symbole und andere

Verhaltensweisen, die man bisher als von Gott befohlen und heilsam
angesehen hatte, wurden durch die Reformatoren als heidnisch verurteilt
und verboten. Als Kriterium für alles, was bei einer Bestattung erlaubt
oder verboten war, wurde die heilige Schrift proklamiert. Im Alten
Testament wird ein leidenschaftlicher Kampf gegen die Elemente des Totenkultes

geführt, die zu verschiedenen Zeiten das israelitische Beerdigungsritual

zu überfluten drohten. Diese Tendenz übertrug sich durch das

Schriftprinzip auf das Denken der Reformatoren über Begräbnis und
Grab. Die calvinistische Losung «soli Deo gloria» machte ebenfalls
kritisch gegenüber allem, was im Verhältnis zu den Verstorbenen nach

Menschenverehrung aussah. In einigen reformierten Kirchen wurde unter
dem Einfluß von Calvin in der ersten Zeit jede Art von Trauerfeierlichkeiten

vermieden. Es gab keine Leichenpredigt, auch keine Gebete.
Die reformatorische Konzentration auf die Bibel als einzige Quelle der
Gotteserkenntnis und einzigen Maßstab für Fragen des Handelns wurde
in der Theologie der zwanziger Jahre dieses Jahrhunderts erneuert. Zwei
Pfarrergenerationen wurden durch die Offenbarungstheologie geprägt.
In ihrem Denken wurde die Beerdigungsfeier mit rein theologischen
Kategorien als christlicher Gottesdienst gedeutet. B. Bürki hat in seiner
gelehrten Dissertation «Im Herrn entschlafen» (1969) das gesamte
liturgiegeschichtliche Material zur Bestattung verarbeitet, aber daß bei dieser
Feier nicht-theologisch zu erfassende Faktoren mitwirken, steht außerhalb

seines Gesichtsfeldes. Das theologische Denken, das ausschließlich

an der biblischen Offenbarung orientiert ist, machte die Pfarrer mißtrauisch

gegen Friedhofbräuche, die nach Totenverehrung aussehen.
So bildete sich vielfach neben der kirchlichen Beerdigungsfeier ein
nichtkirchliches Brauchtum aus, das vom Pfarrer entweder nicht wahrgenommen

oder widerwillig geduldet oder bekämpft wurde. Das gilt z.B. für
gewisse Formen der Totenehrung, dieweltlicheVereine ihren Mitgliedern
zuteil werden lassen: Die Vereinsfahne wird unmittelbar hinter dem Sarg

hergetragen. Nachdem dieser ins Grab hinuntergelassen ist, senkt sich die
Fahne dreimal zum Sarg hinunter. In Theologenkreisen wird dieser Akt

77



oft als pseudoreligiös beurteilt und abgelehnt. Die dreimalige Wiederholung

wird als Nachäffung einer trinitarischen Formel empfunden. Daß
der Brauch ein legitimes Bedürfnis nach einem Symbol der sozialen

Anerkennung befriedigen und in seiner Dreigliedrigkeit naiv liturgische
Vorbilder nachahmen könnte, bedenkt man bei diesem Urteil nicht.
Ich erwähne dies alles hier, um die Frage zu beantworten, warum sich

protestantische Theologen bis jetzt noch kaum zum Brauch geäußert
haben, in der Weihnachtsnacht Kerzen auf dem Grab von Verstorbenen
anzuzünden. Die Urteile «katholisierend» und «paganisierend» lagen
gewiß innerhalb der Pfarrhauswände in der Luft, drangen aber mit Rücksicht

auf das ökumenische Klima kaum an die Öffentlichkeit. Ein in
seinem Denken ausschließlich an der Schriftoffenbarung orientierter
Theologe hat auch Mühe, der menschlichen Trauer und der Pflege der
Gräber positive Werte abzugewinnen. Der Christ, der an die Auferstehung

glaubt, müßte nach einem Wort von Paulus «nicht trauern, wie die
andern, die keine Hoffnung haben» (i. Thess. 4, 13). Liebevolles Anzünden

von Lichtern auf einem Grabstein kann darum höchstens im Sinn
eines Zugeständnisses an die menschliche Schwachheit und an den

Kleinglauben geduldet werden.
Erst in den letzten Jahren zeigt sich bei vielen protestantischen Theologen
eine Veränderung: Sie öffnen sich gegenüber empirischen Erkenntnissen
und werden bereit, von andern Wissenschaften, besonders von der
Psychotherapie, der Soziologie und der Pädagogik zu lernen. Dabei wird
diese Öffnung von vielen nicht als Untreue gegenüber dem biblischen

Ursprung des Glaubens, sondern als tiefere Erschließung dieses

Ursprungs im Evangelium von Christus verstanden.
Nehmen wir tiefenpsychologische Gesichtspunkte auf, so läßt sich die
mißtrauische Haltung von Theologen gegenüber Friedhofbräuchen auch
noch durch nicht-theologische Motive erklären. M. K. Bowers («Wie
können wir Sterbenden beistehen», 1971) berichtet über verschiedene

Untersuchungen, die darlegen, daß das Verhalten von Ärzten und
Krankenschwestern bei einem Sterbenden stark von Abwehrmechanismen
bedingt ist, mit denen die Gesunden den Gedanken an das eigene Sterben zu
verdrängen suchen. Bowers legt dann dar, daß dieselben Mechanismen
beim Pfarrer wirksam sind, der berufsmäßig ständig mit Leidtragenden
und damit mit dem Tode zu tun hat. Y. Spiegel hat eben ein zweibändiges
Werk veröffentlicht («Der Prozeß des Trauerns», 1973), in dem er die

gesamte, in den USA intensive Erforschung der seelischen Vorgänge
beim Trauern zusammenfassend darstellt und für die kirchliche Arbeit
fruchtbar macht. Auch er ist überzeugt, daß der Pfarrer unbewältigte
Ängste in Form von Ressentiments auf Hinterbliebene, deren Ansichten
über den Tod und deren Bedürfnisse nach Trauerbräuchen projiziere.
«Es war vielfach eine bedrückende Erfahrung, in welch abfälliger Weise
Pfarrer über die Teilnehmer an einer Beerdigungsfeier sprechen. Sie werden

abgewertet, weil sie den Toten nur verherrlichen wollen, ohne daß

die Pfarrer die Funktion des Abwehrmechanismus der Glorifizierung
durchschauen Den Trauernden wird Pseudoreligiosität vorgeworfen,
ohne daß die Pfarrer reflektieren, wie weit Sentimentalität die einzige

78



religiöse Ausdrucksform ist, die den Betroffenen in solchen Situationen
zur Verfügung steht. Sie hinterfragen nicht die Legitimität ihrer eigenen
Theologie, die sie solches Verhalten der Trauernden als pseudoreligiös
bezeichnen läßt.» - Soviel zum Verständnis des Mangels an Verständnis
für diesen Brauch bei Theologen.
Das Verhalten der Trauernden selber, die diesen Brauch üben, ist in
tiefenpsychologischer Sicht etwa folgendermaßen zu deuten : An Weihnachten

spürt man die Lücke, die der Tod gerissen hat, besonders schmerzlich.
An diesem Fest der Familie kommen, wenn möglich, alle Glieder der

Intimgruppe zusammen. Indem man zum Grab des Verstorbenen hinausgeht,

zeigt man, daß man ihn nicht vergessen hat, sondern ihn gern dabei
haben möchte. Auch wenn man dabei kalte Füße bekommt, empfindet
man eine Genugtuung. Man kehrt zurück in die warme Weihnachtsstube,
verlebt gute Stunden mit den übrigen Familiengliedern und hat nicht das

Gefühl, daß der Verstorbene über diese Freude ärgerlich wäre. Man hat

ja auch mit ihm Gemeinschaft gesucht.
Im Werk von Y. Spiegel wird dieser Brauch nicht erwähnt, obwohl über
eine Fülle von verschiedenartigen Trauerformen berichtet wird.
Übernimmt man die Deutungshypothesen Spiegels, so ist anzunehmen, daß

beim Trauern immer auch unbewußte Schuldgefühle beteiligt sind.

Schuldgefühle werden u.a. durch die Pflege des Grabes abgebaut. Der
Gang auf den Friedhof am Heiligen Abend, an dem man Heber daheim
bleiben würde, ist, wenn Schuldgefühle vorhanden sind, eine Art
Bußleistung. Der Verstorbene kann mir keine Vorwürfe machen. Ich habe

ihm das Licht aufgestellt, ich habe meine Pflicht ihm gegenüber getan.
Nicht zu übersehen ist, daß bei der Ausbreitung eines solchen Brauchs
bald die soziale Kontrolle einsetzt. Wenn eine Witwe die Kerze sieht, die
auf dem Grab eines andern Ehemanns brennt, den sie gekannt hat, fühlt
sie sich verpflichtet, zu beweisen, daß sie ihren Ehemann ebenso schätzt.

Therapeutisch wirkt der Brauch wohl dadurch, daß er den Trauernden
mit dem Grab konfrontiert und ihm damit hilft, die Realität der Trennung
vom geliebten Partner zu akzeptieren.
Das alles sind psychologische, keine theologischen Kriterien. Gibt es keine

genuin theologischen Kriterien zur Beurteilung des Brauchs? Ja und
nein. Ja: Nach meiner Meinung ist die Zeit vorbei, in der der Theologe
beanspruchen kann, von einer nur ihm zugänglichen Erkenntnisquelle
her über nicht mehr hinterfragbare Kriterien zur Entscheidung ethischer
Fragen zu verfügen. Nein: Im Ernstnehmen des Trauernden und seiner
Situation, in der Bemühung, ihn auch in seinen unbewußten Motiven zu
verstehen, in der Bereitschaft, dem Trauernden in seinem Leiden zu
helfen, in der Überzeugung, daß sein Leben trotz des Verlustes, unter dem
er zu zerbrechen droht, noch sinnvoll ist, in dem allem sind genuin
christliche Motive mitbeteiligt: Der Wille, Schwachen und Kranken
beizustehen, und die Hoffnung, daß Leid und Tod im Glauben zu überwinden

sind, hängen mit dem Glauben zusammen, der seinen Ursprung im
Evangelium hat.

79


	Protestantische Theologen und Kerzenlichter auf Gräbern

