
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 61 (1971)

Artikel: Zum heidnischen Brauchtum im rätischen Mittelalter

Autor: Müller, P. Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004233

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004233
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


p. iso Müller Zum heidnischen Brauchtum im rätischen Mittelalter

Seit Jahrzehnten mühen sich die Prähistoriker und Volkskundler, aus

Inschriften, Steinbildern und Sagen die Religion der alten Räter zu
erforschen, nicht ohne deren «schwerste Tragik» zu erkennen. Das Heidentum
war im Volke tief verwurzelt und konnte begreiflicherweise von der
christlichen Mission nur langsam ausgerottet werden. Viele Restbestände
verblieben dennoch, vielleicht ohne daß man sich darüber ganz klar war.
Am meisten hielt sich heidnische Anschauung und Gewohnheit auf dem

Lande, also außerhalb der kulturellen und auch missionarischen Zentren.
Dafür ist das Leben des hl. Lucius, der im 5. Jahrhundert oder noch um 500
herum wirkte, bezeichnend. Seine Vita aus dem Ende des 8. Jahrhunderts
weiß zu berichten, daß es auf der Höhe von Gutenberg einen Marswald
(silva Martis) gab, der von einem Marstempel seinen Namen führte. In
dessen Nähe, auf dem Steigpaß, wollte Lucius die Verehrung von
Götterkälbern beseitigen, ein Versuch, der mißlang, ja sogar die Heiden so
erbitterte, daß sie den unerwünschten Prediger in eine Brunnengrube
warfen und ihn dort mit Steinen niederhalten wollten. Nur dem Eingreifen

von Christen verdankte Lucius seine Rettung, der aber jede Rache an
den Heiden verunmöglichte. Der geschichtliche Kern dieser Erzählung
besteht jedenfalls darin, daß der Heilige eine persönliche Konfrontation
mit dem Paganismus in der weiteren Umgebung von Chur herbeigeführt
hatte. Wenn dann die karolingische Vita berichtet, daß die Götterkälber
dem hl. Lucius die Füße leckten und sich dann Holz auf das Haupt binden
ließen und so samt seinem Wagen davongingen, so wollte der Hagiograph
mit diesem Mirakel den Sieg des Christentums über das Heidentum
veranschaulichen1.

Irgendwie dem Heidentum verpflichtet scheint der Bestattungsritus der

merowingischen Zeit zu sein. Schon die vorchristlichen Gräber Rätiens,
so in Castaneda und Darvella, weisen Kohle und Asche auf. Die gleichen
Beigaben finden sich auch in der frühmittelalterlichen Epoche vom 6. bis
8. Jahrhundert. So zeigte ein Kindergrab in Wergenstein unmittelbar
oberhalb des Schädels Kohle und Asche. Man frägt sich, ob diese Gaben
absichtlich hingelegt wurden oder ob sie Reste eines Opferfeuers sind.
Das Skelett eines einsamen Plattengrabes in Avers-Cresta trug in der
rechten Hand kleine Kohlenstücke. In Mathon entdeckte man Holzkohle,
die nahe der linken Hand eines Skelettes lag. Nicht nur Llolzkohle, son-

1 Kritische Edition im Jahresbericht der historisch-antiquarischen Gesellschaft von
Graubünden (abgekürzt: JHGG) 85 (1955) 1-51, dazu Schweizer Beiträge zur
Allgemeinen Geschichte 14 (1956) 5-28.

J7



dern auch einzelne Tierknochen befanden sich in den Gräbern von
Schiers. Ob letztere auf eine Totenmahlzeit hindeuten? Wie dem auch
sein mag, man darf hier noch bewußte oder unbewußte Zusammenhänge
mit alträtisch-heidnischen Traditionen vermuten. Es kann sich noch um
ganze oder halbe Heiden oder auch um nur oberflächlich christianisierte
Rätier handeln2.
Vielleicht gehören in diesen Zusammenhang auch die Schalensteine, die im
Bündnerlande so zahlreich sind, von Danis (Patnasa) bis Tarasp und
Lostallo. Sie dürften mehrfach als heidnische und kultische Steine zu
interpretieren sein. Rinnen zwischen den Schalen scheinen auf Libationen
(Blut, Milch) hinzudeuten. Für unser Thema wäre es sehr wichtig, wenn
man die Kreuzlein, die offenbar von Christen auf diesen Steinen da und
dort eingemeißelt wurden, irgendwie chronologisch erfassen könnte.
Das ganze Material sollte noch eingehender erforscht werden-5.

Wie sehr heidnischer Sinn und Gebrauch noch im frühen Mittelalter
vorherrschte, belegt die Lex Romana Curiensis (zirka 750), die den Sklaven
und Freigelassenen die Erlaubnis gibt, ihren Herrn anzuklagen, wenn er
sich Gotteslästerungen oder heidnisches Tun zuschulden kommen ließ.
Ist die Aussage richtig, dann darf ihm der Herr nichts antun, ist sie aber

lügenhaft, dann kann sie der Richter mit dem Tode bestrafen (IX/3).
Eine eigene Verordnung wendet sich gegen die gottlosen Zauberer und
Wettermacher sowie gegen alle, die durch Anrufung von Dämonen die
Menschen verwirren. Sie können mit allen Arten von Strafen belegt werden

(IX/13).4 Ein halbes Jahrhundert später, kurz nach 800, wendet sich
der Churer Bischoj Remedius in seinen Capitula (Kap. 2) gegen maleficium
und sacrilegium, also gegen schädliche Zauberei, Wahrsagerei, Magie,
Profanierung von Kultgegenständen usw. Das erstemal wird dem

Delinquenten das Haar abgeschnitten und der Kopf mit Pech

übergössen, worauf er erst noch auf einem Esel durch die Straßen gezogen
wird. Das zweitemal verliert er Zunge und Nase, das drittemal kann der
Richter nach seinem Gutdünken verfahren und daher auch die Todesstrafe

verhängen. Dieser Erlaß ist um so bedeutsamer, als er sich weder
in der sonstigen kirchlichen noch weltlichen Rechtsliteratur findet5.
In dem ]abrietthnch der Kathedrale von Chur, das auf das 11. Jahrhundert
zurückgeht, jedoch nur aus der Mitte des 12. Jahrhunderts erhalten ist,
finden sich jeweils die sogenannten Unglückstage (dies aegyptiaci)
angegeben. Am Anfang des Monats gibt ein Vers allgemein diese Tage an,

2 JHGG 63 (1933) 224-226 und 91 (1961) 11-12, 16. Bündner Monatsblatt 1940,
S. 133—139 und 1962, S. 83—84 un(l I97°> S. 173—187. E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler

des Kt. Graubünden V, S. 221, 275. Cur. Camtnada, Die verzauberten Täler,
1961, S. 60-62.
3 JHGG 65 (1935) 318-338 (Caminada) und 82 (1952) 22-26 (Bertogg). Bündner
Monatsblatt 1961, S. 209-233 und 1962, S. 101-126 (Oswald) sowie 1967, S. 1—25

(Bertogg über Val Camonica). Caminada (wie Anm. 2) S. 131-149. Über einen
neuerdings gefundenen Schalenstein in Südtirol siehe Schiern 1969, S. 7-17.
4 E. Meyer-Martiialer, Lex Romana Curiensis. 2.Aufl. 1966, S. 265, 277
Rechtsquellcn des Kt. Graubünden I. 1.). Dazu ebenfalls Meyer-Marthaler, Römisches

Recht in Rätien im frühen und hohen Mittelalter, 1968, S. 50, 64, 75.
5 Meyer-Martiialer, Lex Romana Curiensis i.e., S. 646; dazu Zeitschrift für
Schweizerische Kirchengeschichte 44 (1950) 96-97.

18



die dann im Monatskalender noch genau notiert werden (i. und 25.

Januar, 4. und 26. Februar usw.). Auch der Neujahrstag galt als böser Tag.
Es handelt sich um alten Volksglauben, gegen den schon Augustinus
von Hippo und Caesarius von Arles in früher, das Corpus iuris canonici
in hochmittelalterlicher Zeit ankämpfte6.
Belege für heidnische Gebräuche bietet uns wieder die Chitrer Kathedrale

des 12./13.Jahrhunderts. Bei ihrer Restauration fand man an über 20

bloßgelegten Gerüstlöchern des Mauerwerkes Kohle und angebranntes
Holz, dann als Beigaben auch Eierschalen von Hühnern, Leichen von
Vögeln, Knochen von Schmalvieh. Bei einem Pfeiler des Seiteneinganges
wurden sogar auf einer Platte Asche und Kohlen sowie allerlei Reste von
Knochen ans Licht gezogen. Der Entdecker, Christian Caminada, deutete

die Funde als heidnische Feuer- und Brandopfer, die man jetzt wohl
segnete, bevor man sie in die Mauer einließ7. Etwas ähnliches ereignete
sich bei der Restauration der um 1200 erbauten romanischen Prämon-
stratenserkirche St. L/i^i in Chur. In einem Mauerloch hoch oben in der
Schiffswand kamen in schöner Reihung 17 Knochen von Ziegen,
teilweise bearbeitet, an den Tag. Ist die Deutung bei der Kathedrale richtig,
dann kann auch hier ein ursprünglich heidnisches Bauopfer vorliegen8.
Zu unserem Thema gehört auch die Can^j-m de Sontga Margriata, denn hier
mischte sich Altheidnisches mit Christlichem. Ihr Inhalt ist folgender:
Die hl. Margaretha war sieben Sommer auf der Alp, weniger fünfzehn
Tage. Als sie auf eine böse Steinplatte fiel, entdeckte der Llirtenknabe,
daß es sich um eine Maid handelt, und wollte es dem Sennen mitteilen.
Das will Margaretha nicht, bietet ihm zuerst drei schöne Hemden an,
dann drei schöne Schafe, drei schöne Braunkühe, schließlich einen
schönen Anger, den man dreimal im Jahr mähen kann, endlich eine
schöne Mühle, die tags Roggen und nachts Weizen mahlt. Jedesmal
lehnte es der Hirtenknabe ab: «Das will ich nicht, das nehm' ich nicht,
das muß unser Senne wissen, welch' glückselige Maid wir besitzen.»
Zuletzt läßt Margaretha den Knaben in den Grund bis zum Halse sinken,
half ihm aber wieder auf seine Bitten empor, um ihn dann noch drei
Klafter tief endgültig verschwinden zu lassen. Darauf nimmt Margaretha
von der Alp Lebewohl und zieht mit den Kühen den Kunkels hinaus,
kam an einem Brunnen vorbei, den sie vertrocknen ließ, über eine Halde,
die bei ihrem Scheiden samt den guten Kräutern verdorrte9.
Es handelt sich im Grunde um verschiedene uralte und verbreitete
Sagenmotive, die hier zu einem Ganzen kunstvoll zusammengefügt
wurden. Dazu gehört die Erzählung von hilfsbereiten Geistern, meist

Jungfrauen (dialas), die auf der Sommeralp mit ihrer Zauberkraft Quellen,

Kräuter und Vieh fördern. Wenn diese Feen aber erkannt werden,
erlischt ihre Macht, und sie müssen verschwinden. Das ist die Sage von

6 Necrologium Curiense cd. W. v. Juvalt 1867, S. 1, 9 usw. Dazu R. Staubli in
JHGG 74 (1944) 86, 132-133.
7 JHGG 63 (1933) 222-224 (Caminada), dazu Caminada (wie Anm. 2) 56-59.
8 Frühmittelalterliche Kunst in den Alpenländern, 1954, S. 163-164 (Sulser).
9 Chr. Caminada, in: SAVk 36 (1937/38) 197-236 und im Buch: Die verzauberten
Täler, 1961, S. 245-300.

!9



der Madrisa, einer Art Fruchtbarkeitsgöttin. Dazu kommt das Motiv der
«verfluchten Alp» und die Verkleidung der Zaubermaid. Gedichtet hat
das romanische Lied nicht ein Senne auf der Alp, sondern eher ein Mann
der Bildung. Ob der Verfasser mit demjenigen identisch ist, der alle diese

Sagen zugleich auch zu verchristlichen suchte, um sie zu retten, bleibe

dahingestellt. Vermutlich bestand der Sagenkreis schon in seiner ganzen
Verkettung vorher. Die Umdeutung der Zaubermaid in die hl. Margaretha

scheint erst dem 14. Jahrhundert vorbehalten gewesen zu sein, als

deren Kult im Sarganserland volkstümlich wurde. Zur Verchristlichung
gehörte auch die Erwähnung der Kapelle St. Georg bei Pfäfers am
Schlüsse des Liedes. Der christliche Rahmen war freilich sehr dürftig
und nur äußerlich, aber er ermöglichte dem Gesang, auch in den nächsten
christlichen Jahrhunderten sein Leben weiter zu erhalten11.

Wie sehr noch im 14. Jahrhundert auch sonst merkwürdige Dinge
vorkamen, belegt uns das sogenannteQuaestionarium der bischöflichen Kurie,
das uns zwar nicht vollständig erhalten ist, worin aber auch die Verhinderung

der Seelenruhe genannt wird, als ob das jenseitige Schicksal noch

ganz in der Gewalt der Lebenden wäre, was an manche Armenseelen-
Geschichte nicht nur der späteren Barockzeit, sondern auch unserer
Tage erinnert12.

10 Zur Verkleidung einer Frau als Mann und umgekehrt siehe Caesarius von Arles
(t 543), dann Pirmin (f 753) und die bayerische Provinzialsynode von 798/799 zu
Reisbach: Caesarii Sermones ed. G. Morin 2 (1953) 780, 783. G. Jecker, Die Heimat
des hl. Pirmin, 1927, S. 55. U. Engelmann, Der hl. Pirmin und sein Missionsbüchlein,

1959, S. 67. R. Bauerreiss, Kirchengeschichte Bayerns, 1949, S. 39.
11 I. Müller und A. Decurtins, Christliche Elemente und Entstehung des
rätoromanischen Margaretha-Liedes, in: SAVk 58 (1962) 125-150. Zur Geschichte der
Margarethen-Verehrung siehe W. von den Steinen, Notker der Dichter 1 (1948)
470-471, ferner Bündner Monatsblatt 1967, S. 256-276 (Zyklus des 15. Jahrhunderts
jn Savognin).
12 J. C. Muoth, Zwei Ämterbücher des Bistums Chur, 1897, S. 22-23. Für d'e Barockzeit

siehe JHGG 81 (1951) 18 und Bündner Monatsblatt i960, S. 282.

20


	Zum heidnischen Brauchtum im rätischen Mittelalter

