Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft fur Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschatft fir Volkskunde

Band: 61 (1971)

Artikel: Zum heidnischen Brauchtum im rétischen Mittelalter
Autor: Muller, P. Iso

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1004233

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1004233
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

P. Iso Miiller

Zum heidnischen Brauchtum im riatischen Mittelalter

Seit Jahrzehnten miihen sich die Prihistoriker und Volkskundler, aus In-
schriften, Steinbildern und Sagen die Religion der alten Riter zu erfor-
schen, nicht ohne deren «schwerste Tragik » zu erkennen. Das Heidentum
war im Volke tief verwurzelt und konnte begreiflicherweise von der
christlichen Mission nur langsam ausgerottet werden. Viele Restbestinde
verblieben dennoch, vielleicht ohne daf3 man sich dariiber ganz klar war.
Am meisten hielt sich heidnische Anschauung und Gewohnheit auf dem
LLande, also aullerhalb der kulturellen und auch missionarischen Zentren.
Dafiir ist das Leben des hl. Lucins, der im 5. Jahrhundert oder noch um 500
herum wirkte, bezeichnend. Seine Vita aus dem Ende des 8. Jahrhunderts
weil3 zu berichten, daf} es auf der Héhe von Gutenberg einen Marswald
(silva Martis) gab, der von einem Marstempel seinen Namen fiihrte. In
dessen Nihe, auf dem Steigpal3, wollte Lucius die Verehrung von Gotter-
kilbern beseitigen, ein Versuch, der miBlang, ja sogar die Heiden so er-
bitterte, dal sie den unerwiinschten Prediger in eine Brunnengrube
warfen und ihn dort mit Steinen niederhalten wollten. Nur dem Eingrei-
fen von Christen verdankte Lucius seine Rettung, der aber jede Rache an
den Heiden verunmoglichte. Der geschichtliche Kern dieser Erzihlung
besteht jedenfalls darin, dal3 der Heilige eine personliche Konfrontation
mit dem Paganismus in der weiteren Umgebung von Chur herbeigefiihrt
hatte. Wenn dann die karolingische Vita berichtet, dal} die Gotterkilber
dem hl. Lucius die Fii3e leckten und sich dann Holz auf das Haupt binden
lieBen und so samt seinem Wagen davongingen, so wollte der Hagiograph
mit diesem Mirakel den Sieg des Christentums tiber das Heidentum ver-
anschaulichen’.

Irgendwie dem Heidentum verpflichtet scheint der Bestattungsritus der
merowingischen Zeit zu sein. Schon die vorchristlichen Griber Ritiens,
so in Castaneda und Darvella, weisen Kohle und Asche auf. Die gleichen
Beigaben finden sich auch in der frithmittelalterlichen Epoche vom 6. bis
8. Jahrhundert. So zeigte ein Kindergrab in Wergenstein unmittelbar
oberhalb des Schidels Kohle und Asche. Man frigt sich, ob diese Gaben
absichtlich hingelegt wurden oder ob sie Reste eines Opferfeuers sind.
Das Skelett eines einsamen Plattengrabes in Avers-Cresta trug in der
rechten Hand kleine Kohlenstiicke. In Mathon entdeckte man Holzkohle,
die nahe der linken Hand eines Skelettes lag. Nicht nur Holzkohle, son-

I Kritische Edition im Jahresbericht der historisch-antiquarischen Gesellschaft von
Graubiinden (abgekiirzt: JHGG) 85 (1955) 1—51, dazu Schweizer Beitrige zut
Altgemeinen Geschichte 14 (1956) 5—28.

17



dern auch einzelne Tierknochen befanden sich in den Gribern von
Schiers. Ob letztere auf eine Totenmahlzeit hindeuten? Wie dem auch
sein mag, man darf hier noch bewullte oder unbewul3te Zusammenhinge
mit altratisch-heidnischen Traditionen vermuten. Es kann sich noch um
ganze oder halbe Heiden oder auch um nur oberflichlich christianisierte
Ritier handeln2.

Vielleicht gehoren in diesen Zusammenhang auch die Schalensteine, die im
Bindnerlande so zahlreich sind, von Danis (Patnasa) bis Tarasp und
Lostallo. Sie dirften mehrfach als heidnische und kultische Steine zu
interpretieren sein. Rinnen zwischen den Schalen scheinen auf Libationen
(Blut, Milch) hinzudeuten. Fiir unser Thema wire es sehr wichtig, wenn
man die Kreuzlein, die offenbar von Christen auf diesen Steinen da und
dort eingemeillelt wurden, irgendwie chronologisch erfassen konnte.
Das ganze Material sollte noch eingehender erforscht werdens.

Wie sehr heidnischer Sinn und Gebrauch noch im frithen Mittelalter
vorherrschte, belegt die Lex Romana Curiensis (zitka 750), die den Sklaven
und Freigelassenen die Erlaubnis gibt, ihren Herrn anzuklagen, wenn er
sich Gotteslisterungen oder heidnisches Tun zuschulden kommen lieB3.
Ist die Aussage richtig, dann darf ihm der Herr nichts antun, ist sie aber
ligenhaft, dann kann sie der Richter mit dem Tode bestrafen (IX/3).
Eine eigene Verordnung wendet sich gegen die gottlosen Zauberer und
Wettermacher sowie gegen alle, die durch Anrufung von Dimonen die
Menschen verwirren. Sie konnen mit allen Arten von Strafen belegt wer-
den (IX/13).4 Ein halbes Jahrhundert spiter, kurz nach 8oo, wendet sich
der Churer Bischof Remedius in seinen Capitula (Kap. 2) gegen maleficium
und sacrilegium, also gegen schidliche Zauberei, Wahrsagerei, Magie,
Profanierung von Kultgegenstinden usw. Das erstemal wird dem
Delinquenten das Haar abgeschnitten und der Kopf mit Pech tber-
gossen, worauf er erst noch auf einem Esel durch die Strallen gezogen
wird. Das zweitemal verliert er Zunge und Nase, das drittemal kann der
Richter nach seinem Gutdunken verfahren und daher auch die Todes-
strafe verhdngen. Dieser Erlal3 ist um so bedeutsamer, als er sich weder
in der sonstigen kirchlichen noch weltlichen Rechtsliteratur findets.

In dem Jahrgeitbuch der Kathedrale von Chur, das auf das 11. Jahrhundert
zuriickgeht, jedoch nur aus der Mitte des 12. Jahrhunderts erhalten ist,
finden sich jeweils die sogenannten Ungliickstage (dies aegyptiaci) ange-
geben. Am Anfang des Monats gibt ein Vers allgemein diese Tage an,

2 JHGG 63 (1933) 224-226 und 91 (1961) 11—12, 16. Blindner Monatsblatt 1940,
S. 133-139 und 1962, S. 83-84 und 1970, S. 173-187. E. PoescuEeL, Die Kunstdenk-
miler des Kt. Graubunden V, S. 221, 275. Crir. CaMmiNaDA, Die verzauberten Tiler,
1961, S. 60-02.

3 JHGG 65 (1935) 318-338 (CamiNaDA) und 82 (1952) 22—-26 (BErRTOGG). Biindner
Monatsblatt 1961, S. 209-233 und 1962, S. 101-126 (OswaLD) sowie 1967, S. 1—25
(BErRTOGG iiber Val Camonica). CamiNnapa (wie Anm. 2) S. 131-149. Uber cinen
neuerdings gefundenen Schalenstein in Siidtirol siehe Schlern 1969, S. 7-17.

4 E. MEYER-MARTHALER, Lex Romana Curiensis. 2. Aufl. 1966, S. 265, 277 (=
Rechtsquellen des Kt. Graubunden 1. 1.). Dazu ebenfalls MEYER-MARTHALER, RGmi-
sches Recht in Ritien im frithen und hohen Mittelalter, 1968, S. 50, 64, 75.

5 MEYER-MARTHALER, Lex Romana Curiensis 1.c., S. 646; dazu Zecitschrift fiir
Schweizerische Kirchengeschichte 44 (1950) 96—97.

18



die dann im Monatskalender noch genau notiert werden (1. und 25. Ja-
nuar, 4. und 26.Februar usw.). Auch der Neujahrstag galt als boser Tag.
Es handelt sich um alten Volksglauben, gegen den schon Augustinus
von Hippo und Caesarius von Arles in frither, das Corpus iuris canonici
in hochmittelalterlicher Zeit ankdmpfte®.

Belege fiir heidnische Gebriduche bietet uns wieder die Churer Kathedrale
des 12./13. Jahrhunderts. Bei ihrer Restauration fand man an tber 20
bloBgelegten Gertistlochern des Mauerwerkes Kohle und angebranntes
Holz, dann als Beigaben auch Eierschalen von Hiithnern, Leichen von
Vogeln, Knochen von Schmalvieh. Bei einem Pfeiler des Seiteneinganges
wurden sogar auf einer Platte Asche und Kohlen sowie allerlei Reste von
Knochen ans Licht gezogen. Der Entdecker, Christian Caminada, deu-
tete die Funde als heidnische Feuer- und Brandopfer, die man jetzt wohl
segnete, bevor man sie in die Mauer einlie37. Etwas dhnliches ercignete
sich bei der Restauration der um 1200 erbauten romanischen Primon-
stratenserkirche S7. g7 in Chur. In einem Mauerloch hoch oben in der
Schiffswand kamen in schoner Reihung 17 Knochen von Ziegen, teil-
weise bearbeitet, an den Tag. Ist die Deutung bei der Kathedrale richtig,
dann kann auch hier ein urspriinglich heidnisches Bauopfer vorliegens.
Zu unserem Thema gehort auch die Cangun de Sontga Margriata, denn hier
mischte sich Altheidnisches mit Christlichem. lhr Inhalt ist folgender:
Die hl. Margaretha war sieben Sommer auf der Alp, weniger fiinfzehn
Tage. Als sie auf eine bose Steinplatte fiel, entdeckte der Hirtenknabe,
dal} es sich um eine Maid handelt, und wollte es dem Sennen mitteilen.
Das will Margaretha nicht, bietet ihm zuerst drei schone Hemden an,
dann drei schone Schafe, drei schone Braunkiihe, schliel(lich einen
schonen Anger, den man dreimal im Jahr mihen kann, endlich eine
schone Miihle, die tags Roggen und nachts Weizen mahlt. Jedesmal
lehnte es der Hirtenknabe ab: «Das will ich nicht, das nehm’ ich nicht,
das mul3 unser Senne wissen, welch’ gliickselige Maid wir besitzen.»
Zuletzt liit Margaretha den Knaben in den Grund bis zum Halse sinken,
half ihm aber wieder auf seine Bitten empor, um ihn dann noch drei
Klafter tief endgtiltig verschwinden zu lassen. Darauf nimmt Margaretha
von der Alp Lebewohl und zieht mit den Kithen den Kunkels hinaus,
kam an einem Brunnen vorbeli, den sie vertrocknen liel3, tiber eine Halde,
die bei ihrem Scheiden samt den guten Kriutern verdorrte?.

Es handelt sich im Grunde um verschiedene uralte und verbreitete
Sagenmotive, die hier zu einem Ganzen kunstvoll zusammengefiigt
wurden. Dazu gehort die Erzihlung von hilfsbereiten Geistern, meist
Jungfrauen (dialas), die auf der Sommeralp mit ihrer Zauberkraft Quel-
len, Kriuter und Vieh fordern. Wenn diese Feen aber erkannt werden,
erlischt ihre Macht, und sie miissen verschwinden. Das ist die Sage von

6 Necrologium Curiense ed. W. v. Juvart 1867, S. 1, 9 usw. Dazu R. STAUBLI in
JHGG 74 (1944) 86, 132-133.

7 JHGG 63 (1933) 222—-224 (CaMINADA), dazu CamMINaDA (wie Anm. 2) 56—59.

8 Prihmittelalterliche Kunst in den Alpenlindern, 1954, S. 163-164 (SULSER).

9 Cnr. CAMINADA, in: SAVk 36 (1937/38) 197-236 und im Buch: Die verzauberten
Tiler, 1961, S. 245—300.

19



der Maderisa, einer Art Fruchtbarkeitsg6ttin. Dazu kommt das Motiv der
«verfluchten Alp» und die Verkleidung der Zaubermaid. Gedichtet hat
das romanische Lied nicht ein Senne auf der Alp, sondern eher ein Mann
der Bildung. Ob der Verfasser mit demjenigen identisch ist, der alle diese
Sagen zugleich auch zu verchristlichen suchte, um sie zu retten, bleibe
dahingestellt. Vermutlich bestand der Sagenkreis schon in seiner ganzen
Verkettung vorher. Die Umdeutung der Zaubermaid in die hl. Marga-
retha scheint erst dem 14. Jahrhundert vorbehalten gewesen zu sein, als
deren Kult im Sarganserland volkstimlich wurde. Zur Verchristlichung
gehorte auch die Erwihnung der Kapelle St.Georg bei Pfifers am
Schlusse des Liedes. Der christliche Rahmen war freilich sehr dirftig
und nur duBerlich, aber er ermoglichte dem Gesang, auch in den nichsten
christlichen Jahrhunderten sein Leben weiter zu erhalten'.

Wie sehr noch im 14. Jahrhundert auch sonst merkwiirdige Dinge vor-
kamen, belegt uns das sogenannte Quaestionarinm der bischoflichen Kurie,
das uns zwar nicht vollstindig erhalten ist, worin aber auch die Verhin-
derung der Seelenruhe genannt wird, als ob das jenseitige Schicksal noch
ganz in der Gewalt der Lebenden wire, was an manche Armenseelen-
Geschichte nicht nur der spiteren Barockzeit, sondern auch unserer
Tage erinnert’2,

1o Zur Verkleidung einer Frau als Mann und umgekehrt siche Caesatius von Atles
(1 543), dann Pirmin (1 753) und die bayerische Provinzialsynode von 798/799 zu
Reisbach: Caesarii Sermones ed. G. MORIN 2 (1953) 780, 783. G. JECKER, Die Heimat
des hl. Pirmin, 1927, S. 55. U. ENGELMANN, Der hl. Pirmin und sein Missionsbiich-
lein, 1959, S. 67. R. Baugerreiss, Kirchengeschichte Bayerns, 1949, S. 3y.

IT . MtLLEr und A. DecurTins, Christliche Elemente und Entstehung des rito-
romanischen Margaretha-Liedes, in: SAVk §8 (1962) 125—-150. Zur Geschichte der
Margarethen-Verehrung siehe W. von peEn SteINEN, Notker der Dichter 1 (1948)
470-471, ferner Biindner Monatsblatt 1967, S. 256-276 (Zyklus des 15. Jahrhunderts
in Savognin).

12 J, C. MuoTH, Zwei Amterbiicher des Bistums Chur, 1897, S. 22—23. Fiir die Barock-
zeit siche JHGG 81 (1951) 18 und Biindner Monatsblatt 1960, S. 282,

20



	Zum heidnischen Brauchtum im rätischen Mittelalter

