
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 59 (1969)

Artikel: "Sinn und Aufgabe volkskundlicher Forschung in unserer Zeit"

Autor: Escher, Walter / Trümpy, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004433

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004433
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Walter Escher « Sinn und Aufgabe volkskundlicher Forschung
„ndHansTrümpy ^ Zcit »

Für die diesjährige Jahresversammlung unserer Gesellschaft in Lenzburg waren
Prof. Dr. Hermann Bausinger (Tübingen) und Prof. Dr. Walter Hävernick (Hamburg)
gebeten worden, ihre persönliche Ansicht zu dem im Titel genannten Thema zu äußern,
und Prof. Dr. Arnold Niederer (Zürich) leitete im Anschluß an die Referate eine
lebhaft benützte Diskussion. Wir versuchen hier, die Hauptgedanken festzuhalten.

H. Bausinger: Die Schwierigkeiten des gestellten Themas hegen weniger
bei den «Aufgaben» als beim «Sinn». In den Anfängen volkskundlicher
Forschung war der Terminus «Volk» einigermaßen brauchbar, weil er
verhältnismäßig geschlossene Gemeinschaften meinte. Seit dem 19.
Jahrhundert aber sind die Gemeinschaften aufgebrochen, und zu Unrecht hat
die Volkskunde etwa den Schulen und Vereinen kaum Beachtung
geschenkt. Berechtigt ist auch der Vorwurf, unsere Wissenschaft beschränke
sich auf die Erforschung von Relikten und glaube unbesehen an die

«Echtheit» und die «Ursprünglichkeit» bestimmter altertümlich wirkender

Phänomene. Unerläßlich ist es, in jedem Falle die geschichtlichen
Realitäten zu überprüfen. Drei Beispiele können methodische Aufgaben
erhellen:
a) Die alte Salzstadt Schwäbisch-Hall feiert jährlich an Pfingsten das Fest
der Salzsieder mit Mahl und «Siederstanz»; schon im 18. Jahrhundert
galt diese Feier als «uralt». Tatsächlich hat sich inzwischen äußerlich
nicht allzu viel geändert. Aber darf man deswegen von «Kontinuität»
sprechen? Das Salzsieden ist längst aufgegeben, die Beteiligten feiern
in Verkleidung. Die Funktion hat sich also gewandelt, das Fest hat als

«folkloristische» Veranstaltung einen neuen «Stellenwert».
b) Die «funktionalistische» Betrachtungsweise ist der Gefahr ausgesetzt,
daß «funktionale Äquivalente» zu stark in den Vordergrund treten. Wer
die Schlager als «Volkslieder unserer Zeit» bezeichnet, verwischt
wesentliche Unterschiede. Es kann nicht Aufgabe der Volkskunde sein,
sich mit der «Kulturindustrie» schlechthin zu befassen, aber sie hat die

Adaptation der Massengüter in bestimmten Regionen und sozialen
Schichten zu untersuchen.
c) Während früher die historischen Sagen das volkstümliche Geschichtsbild

kennzeichneten, können heute brauchbare Ergebnisse nur noch über

Enquêten gewonnen werden : Man hätte das «Volk» nach seinem historischen

Wissen und nach dessen Quellen zu befragen, um zu erfahren,
welche Ereignisse sich eingeprägt haben und wie sie interpretiert werden.
Der Sinn volkskundlicher Forschung darf heute nicht mehr in einer

«Voyeurrolle» liegen. Wer sich mit dem «Volk» beschäftigt, muß wie

57



in den Anfängen der Aufklärungszeit die Armut und die Not des Volkes
sehen, statt für die «ursprünglichen Lebensformen» zu schwärmen, und
er muß bereit sein, nötigenfalls helfend einzugreifen.
W. Hävernick: Während es in Deutschland Mode ist, die Volkskunde in
Frage zu stellen, darf die schweizerische Forschung als «beneidenswert

gut» qualifiziert werden. Forschungsbereich der Volkskunde ist das

«nichtlogische Verhalten», und zwar nicht nur als Relikterscheinung,
sondern als typisch menschliches Phänomen, dem drei Viertel unseres
Verhaltens zuzurechnen sind. Gerade bei der Betrachtung der Mode läßt
sich konstatieren, wie stark allezeit der Nachahmungstrieb ist. Wird aber
bei solchen Untersuchungen der Volkskunde nicht von Psychologie und
Soziologie der Rang abgelaufen Man sollte sich nicht vom Fremdwortgeklingel

dieser Nachbarwissenschaften beeindrucken lassen. Unsere

Forschungsarbeit behält dank ihrer Ausrichtung auf die seelischen

Werte ihre Existenzberechtigung. - In der schweizerischen Forschung
hat, wie neuere Publikationen (M. Möckli-v. Seggern, E. Welti, Ed. Strü-
bin, P. Hugger, C. Schmid) zeigen, ein Unbehagen noch kaum Platz
gegriffen. Daß auch «Laienmitglieder» an der Forschung beteiligt sind,
verschafft ihr einen besonderen Wert. Dieser Kontakt muß erhalten bleiben,

wenn die Volkskunde weiterbestehen soll.
A.. Niederer bekennt sich zu den «Beunruhigten». Es würde, um nur ein
Beispiel zu nennen, heute sicher zu den Aufgaben der schweizerischen
Volkskunde gehören, zur Lösung der Fremdarbeiterprobleme
beizutragen. Die Volkskundler wissen auch zu wenig, was Ethnologen und
Soziologen neben ihnen bearbeiten und untersuchen. Die oft unbedacht
verwendeten Ausdrücke «Volk», «Masse» und «Traditionen» sind

gegenüber der Realität veraltet.
Dr. I. Baumer unterstützt Bausingers Forderung, wir müßten die
Zuschauerrolle aufgeben. Als der Italiener DeMartino den Aberglauben in
Süditalien untersuchte, zog er eine Sozialfürsorgerin heran. Baumers

Fragebogen zum Wallfahrtswesen im Jura haben zu Diskussionen
zwischen Laien und Pfarrern geführt.
Hävernick hätte starke Bedenken, als Volkskundler einzugreifen. Fragebogen

des Hamburger Landesbischofs haben die Formen der lutherischen
Kirche zerstört.
Bausinger erwidert, es sei eine Illusion, daß sich Untersuchungen in der

Gegenwart anstellen lassen, ohne daß davon eine Wirkung ausginge.
Selbstverständlich ist aber nicht etwa gemeint, daß man Trachtenforschung

mit Trachtenrettung verbinden sollte.
Niederer bemerkt, daß sich Richard Weiß entschieden von aktivem
Eingreifen distanziert hat. Unsere Sache ist es, die Probleme bewußt zu
machen; Rezepte sollen andere geben.
Hävernick weiß, daß sich Rückwirkungen unserer Arbeiten nicht
vermeiden lassen, und verweist auf die Untersuchungen Simonetts über die

Vorstellung eines «Seelenbalkens» (Die Bauernhäuser Graubündens,
2. Band, 209ff.).
G. Isler: Das «Unbehagen» ist ein entscheidendes Movens für jede
Wissenschaft. Die Volkskunde muß sich mit den verschiedenen Wandlungen

58



unserer Zeit befassen und darf die Verbindung mit der Psychologie nicht
aufgeben.
Dr. E. Strubin: «Gegenwartsvolkskunde» und «historische Volkskunde»
sollten nicht länger gegeneinander ausgespielt werden. Wir müssen vom
Strukturwandel unserer Bevölkerung Kenntnis nehmen, und wir müssen
die noch viel zu wenig erforschten Erscheinungen des Folklorismus
registrieren, z.B. daß 1968 in Zermatt eine Ziegenherde für die Fremden
gemietet wurde oder daß Walliser Holzmasken Warenhausartikel geworden
sind.
Escher bezweifelt, daß das «Suchen nach der Idylle» an sich schlecht ist.
Man soll auch nicht glauben, daß das große Unbehagen eine Besonderheit

unserer Zeit sei; die Barocklyrik lehrt das Gegenteil.
Prof. M. Lüthi teilt diese Ansicht und verteidigt volkskundliche
Spezialuntersuchungen, weil sie später einmal als Dokumentation wertvoll
werden können.
Trümpy vergleicht die Situation des Volkskundlers mit derjenigen des

Historikers. Was Jacob Burckhardt für die Geschichtsforschung
festgestellt hat: «Wir wollen durch Erfahrung nicht sowohl klug (für ein

andermal) als weise (für immer) werden», das gilt auch für uns. Ein
glänzender Historiker ist nicht unbedingt ein guter Politiker.
Niederer bestreitet nicht, daß folkloristische Darbietungen das

Selbstbewußtsein kleiner Berggemeinden zu stärken vermögen.
Dr. J. A.rato sieht als Musikforscher die Gefahr, daß die Volkskunde der
Massenmedien wegen eines Tages ihren Gegenstand verliert. «Volksmusik»

gibt es heute schon kaum mehr.
Dr. W. Gyr betrachtete es als Aufgabe der wissenschaftlichen Volkskunde,
das Echte von der «Folklore» zu unterscheiden. Warum wirdVolkskunde
nicht an Mittelschulen und Seminarien gelehrt
Bausinger bemerkt dazu in seinem Schlußwort, daß eine scharfe Trennung
heute gar nicht immer mehr möglich ist, weil es das «erste Dasein»
volkskundlicher Phänomene kaum noch gibt. Gegenüber einem gefallenen

Votum wäre festzuhalten, daß «der Mensch» überhaupt nicht
existiert. Eine «wertneutrale» Forschung ist eine Illusion, betreffe sie nun
Geschichte oder Volkskunde.

59


	"Sinn und Aufgabe volkskundlicher Forschung in unserer Zeit"

