
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 59 (1969)

Artikel: Geburt - Taufe - Kleinkind : Ausstellung im Schweizerischen Museum
für Volkskunde Basel 11. Oktober 1968 - 13. April 1969

Autor: Gantner, Theo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004429

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004429
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theo Gantner Geburt - Taufe - Kleinkind

Ausstellung im Schweizerischen Museum für Volkskunde Basel

Ii. Oktober 1968 - 13. April 1969

Allgemeines

Der größere Teil der Objekte in volkskundlichen Museen stammt aus dem

19. Jahrhundert. Das muß aber nicht heißen, daß die Präsentation dieser

Objekte zugleich eine Darstellung ist, die sich ausschließlich auf das

19. Jahrhundert beschränkt. Meistens ist das gebräuchliche Verhalten, das

mit Hilfe der Gegenstände und Abbildungen veranschaulicht wird, älter
als die Objekte selber. Einige der gebräuchlichen Verhaltensweisen sind

verschwunden, andere sind auch heute anzutreffen. Es ist ein Ziel solcher

Brauchtums-Ausstellungen, daß sie Einblick in den steten Wandel der
Volkskultur geben sollen. Eindrücklich wird erfahren, daß heute dieser
Wandel rascher vor sich geht als früher.
Die in den Objekten zutagetretenden Anschauungen hatten in allen
sozialen Schichten mehr oder weniger Gültigkeit, bei den Bauern wie bei
den Industriearbeitern, im bürgerlichen Bereich wie in der Oberschicht.
Auf die zeitliche, örtliche und soziale Zuweisung der Objekte wurde so

gut als möglich, soweit Katalog und Literaturvergleich es zuließen, Rücksicht

genommen. Für die Darstellung der Volkskultur sind diese Angaben
gerade wegen der verbreiteten Gültigkeit der Verhaltensnormen nicht
derart entscheidend wie bei hervorragenden künstlerisch oder historisch
wertvollen Einzelstücken, die in der Oberschicht verwendet wurden.
Mit ihnen ließe sich wohl dann «Volkskultur» darstellen, wenn sie,

verglichen mit den entsprechenden weitverbreiteten Objekten des üblichen
Gebrauchs, als kennzeichnend erachtet werden können.
Aus der großen Zahl der magazinierten Gegenstände können jene
ausgewählt werden, die sich durch eine besonders gefällige Form oder eine

Verzierung auszeichnen. Die soziale Bedeutung der auffallenden Schauseite

ist nicht übersehbar. Das eine Mal steht das Anliegen der Präsentation

im Vordergrund, ein anderes Mal verleiht die Schauseite den Ereignissen

einen schönen und würdigen Ablauf. Bei einer Brauchtums-Ausstellung

geht es aber nicht um die «schönen Gegenstände», nicht um
«Volkskunst», sondern um das durch Objekte veranschaulichte gebräuchliche

Verhalten.

Rites de passage

Die Gebräuche zu den drei wichtigen Ereignissen im menschlichen
Leben - Geburt, Hochzeit, Tod - erscheinen seit je in den volkskundlichen

Arbeiten. Ausstellungen dazu sind jedoch nicht häufig. Gerade das

oft Beschriebene und Bekannte vermag durch eine museale Darstellung'

T7



zu neuen Bezügen und Zuweisungen anzuregen. Im Verlaufe der
kommenden Jahre sollen auch die Gebräuche zur Hochzeit und zum Tod in
unserem Museum dargestellt werden.
Das Verhalten anläßlich der Übergangsriten ist durch zahlreichere und
zumeist auffallendere Kontinuitäten und auch ältere Traditionen
gekennzeichnet als manch anderes Schaubrauchtum. Die drei Ereignisse haben

gemeinsam, daß sie von allen Beteiligten als unsichere und verletzliche
Situationen empfunden werden.
Das Angebot an traditionellen Verhaltensweisen erleichtert den Übergang

und gewährt Verhaltenssicherheit. Immer ist zu beobachten, daß der
eine tatsächlich den bewährten Bestand an brauchtümlichen Verhaltensnormen

als hilfreiches Gerüst für die in diesen kritischen Situationen zu
treffenden Entscheidungen empfindet, daß aber der andere die überlieferte
Sitte als Unsinn, Plage und Fessel sieht. Wer das überlieferte Gut in Frage
stellt, trägt zum Wandel der Volkskultur bei. Die vorherrschende
Einstellung entweder zu Beharrung oder Wandel schwankt. Zur Zeit ist die

Neigung zum Wandel vorherrschend.

Religiös-magisches Verhalten

Zusätzlich zu den relativ gefestigten, über weite geographische Gebiete
ähnlichen Verhaltensweisen anläßlich der drei Übergangssituationen treten

regional oder familiär geübte Praktiken, die alle den Zweck verfolgen,
die verletzlichen Übergangsstufen gegen jede mögliche Schadeneinwirkung

abzuschirmen. Die Neigung, mit religiös-magischen Handlungen
aller Art in das Geschehen lenkend und schützend einzugreifen, ist nicht
nur in ländlichen, sondern auch in städtischen Verhältnissen unverkennbar.

Beim Verhalten um Geburt undKleinkind fällt auf, daß etwa die Herkunft
der Kinder oder die Tatsache einer Schwangerschaft oder der mögliche
Vorname eines Säuglings in der Rede der Erwachsenen und entsprechend
im Glauben der Kinder verschleiert umschrieben wird. Sagenhafte Züge
finden sich in den Vorstellungen über die Herkunftsorte der Kinder
(Quelle, Weiher, Stein, Baum, Kohlfeld, Wallfahrtsort, Warenhaus,
Warenautomat) und über die Kinderbringer (neben dem Storch viele andere

Tiere, Hebamme, Nikolaus, Waldbruder). Tabunamen, die vor der Taufe
verwendet werden, sind nicht nur liebenswürdige Umschreibungen,
sondern auch bewußte Maßnahmen, um bösen Mächten vor dem Taufakt
den möglichen Einfluß mit Hilfe des bedeutungsträchtigen Namens zu
entziehen.
Böse Mächte erscheinen oft als Kinderschreckgestalten. Zahlreich sind
die Abbildungen auf denen alle möglichen schreckenden und
kinderfressenden Figuren auftreten, und merkwürdig ist, daß solche
Schreckgestalten häufig auf Gebäckmodeln zu finden sind.

In verletzlichen Situationen befinden sich die schwangere Frau, die

Wöchnerin, das neugeborene, das kranke und das wehrlose gesunde Kind.
Aus der Angst vor schädigenden Einflüssen (Verhexung, böser Blick)
entspringt der Wunsch nach Vorsorge gegen alles, was Schaden zufügen

18



WtV.

Pr^^jli$tjiw tt S'C\i? 3Û t< u »j»uut>, J 5A0
èrujtnaCJ<iu«}< MoC^uf5<fj« &î«|V#|
hu. iwlWc <* mkwmi'^Äucjtiv^^tiftftvrfxv

kiiv a wacJk <*4h

|jSV@|vifv)^na¥icra, <im^av^wj>W bt$$

m#iU^ti"il)M< |m\« »iwn^&cb«H^fnv^it"<vti

Abb. i Taufandenken; datiert 1816, Hinterglasmalerei, Obertoggenburg SG, Bild
mit Rahmen: 23,3 x 20,4; (VI 17776).
Von dieser Art mehrfarbiger Hinterglasmalerei sind aus den ersten Jahrzehnten des

19. Jahrhunderts etwa 20 Beispiele bekannt, die zum größten Teil von der gleichen
Hand hergestellt wurden. Spruchbilder sind typisch für reformierte Gebiete.

!9



könnte. Der Blick nach den Sternen ist eine traditionelle Möglichkeit, sich
über das Geschick des Kleinen zu beruhigen. Häufig stehen die Hinweise
auf das Tierkreiszeichen auf den Taufzetteln.

Aberglaube und Glaube, Aberwissen und Wissen, auf schutzbringende
Mittel bezogen, sind kaum voneinander zu unterscheiden. Allen diesen

subjektiv gläubig gehandhabten Praktiken liegt letztlich eine eigene oder

von anderen übernommene Erfahrung zugrunde, die aber auf einem

Trugschluss beruht. Das positive oder negative Ereignis ist nicht von
der vermuteten Ursache abhängig, die mit dem Wort oder dem Gegenstand

machtvoll bezwungen werden soll.

Religiös-magische Vorstellungen sind im katholischen, reformierten,
orthodoxen, jüdischen und mohammedanischen Bereich anzutreffen, wobei

keine der verschiedenen Lehrmeinungen diese Praktiken lehrt oder
vorschreibt. Was der geweihte Gegenstand, das geistliche Heilmittel bei
den Katholiken oder das Amulett mit dem Toraspruch bei den Juden
oder die Heilige Erde von Mekka bei den Mohammedanern vermag,
leistet bei den Reformierten das amulettartig verwendete Gesangbuch
oder die Bibel.
Zahlreich sind die speziellen Gebete, geistlichen Heilmittel und Amulette

gegen Kinderlosigkeit (Zigeuneramulette aus Holz), gegen die Sorgen
schwangerer Frauen (Maria gravida, Sieben Himmelsriegel), für die

Erleichterung der Geburt (Heilige Längen, Loretto-Hemdchen und -Häubchen,

Breverl). Wie nach der Geburt dem Kind werden auch der Mutter
viele dieser Gegenstände ins Bett unters Kissen, auf den Kopf oder auf
den Leib gelegt. Das Kind wird mit einer ganzen Reihe spezieller Um-
und Anhänge-Amulette gegen Krankheit und gegen den bösen Blick
geschützt (Krallen, blaue Glasperlen, Entenafter, Menschenhaut, breverl-
artige Säcklein, Schlüssel) ; das Zahnen wird mit ähnlichen Umhängern
erleichtert (Leichenzähne, «Schneckenzähne», Knoblauch).
Häufig sind an Wallfahrtsorten jene Votivgaben anzutreffen, die in irgendeiner

Weise mit dem Kind zusammenhängen (Kröte und Stachelkugel als

Gebärmutter-Vorstellung, Fatschenkinder aus Wachs, Silber oder Blech,

Votivbilder), die bei gleichem Aussehen für unterschiedliche Zwecke
vergabt worden sein können. Dem gleichen Votiv kann zugrundeliegen:
der Wunsch nach dem Kinde, die Bitte um eine gute Geburt, der Dank
für eine gute Geburt, die Bitte um Gesunderhaltung eines Kindes, die
Bitte um Gesundheit für ein krankes Kind, die Anheimstellung eines

verstorbenen Kindes.
Als bedeutend für die Überlieferung gerade der volksmedizinischen
Hausmittel und der geistlichen Heil- und Schutzmittel ist die Hebamme zu
erachten. Als Frau, die mehr kannte als gewöhnliche Leute, nahm sie in
den Vorstellungen auch sagenartige Züge an, als weise Frau, als Kinder-
bringerin. Schon im Mittelalter wurde der Aberglaube der Hebammen

getadelt, und später mußte, wer Hebamme werden wollte, dem
Zauberglauben förmlich abschwören. Hebammen waren bis ins 19. Jahrhundert
zahlreicher als Ärzte.

20



Das Wochenbett

Die Wöchnerin galt nach dem Volksglauben - meist während sechs

Wochen - als unrein; dieser Glaube gründet in alttestamentlichen
Anschauungen. Die Wöchnerin mußte von der Umgebung abgesondert
werden (Wochenbettvorhang) und hatte manches zu tun oder zu meiden,
bevor sie erstmals zur Aussegnung das Haus verlassen und zur Kirche
gehen durfte.
Starb eine Wöchnerin, erfuhr sie oft eine ähnliche Behandlung wie
Verbrecher, Selbstmörder oder Ungläubige; sie wurde bis ins 18. Jahrhundert
hinein außerhalb des Friedhofes, in ungeweihter Erde beigesetzt. Der
mosaischen Anschauung, daß Geburt unrein mache, standen in andern
Gegenden Gebräuche gegenüber, bei denen die Wöchnerin eine besondere

Segenskraft besaß. Die im Kindbett Verstorbene wurde dann wie
eine Jungfrau bestattet. Die kirchliche Aussegnung befreite von der
Unreinheit; ein besonderer Segen ist im katholischen, im evangelisch-lutherischen

und im jüdischen Bereich bekannt.
Während des Wochenbettes erhielt die Wöchnerin besonders kräftige
Speisen. Diese wurden ihr von den Nachbarinnen in besonderen Töpfen
und Schalen zubereitet und gereicht. An vielen Orten wurde von den
Nachbarn in der Kammer eine eigentliche Wochenbettkilbi veranstaltet.
Die Wochenstube war seit dem Mittelalter ein beliebtes Thema der
bildenden Kunst, wozu die legendäre Ausschmückung des Marienlebens,
der Geburt Christi und vieler Heiligengeschichten reichlich Anregung
bot. Manche Meister gaben Sitte und Brauch ihrer Umwelt wider und
schufen wertvolle Dokumente für die Kulturgeschichte.

Der Säugling

Bis ins 19. Jahrhundert war es gebräuchlich, die Kinder bis zum 15. Monat

zu stillen. Nur Angehörige der Oberschicht kannten Ammen. Weit
verbreitet war die Anschauung, daß durch die Muttermilch auch das

Wesen des Kindes beeinflußt werde.
Ein bei Kleinmeistern beliebtes Thema war Maria, die ihrem Kinde
Milch reicht. Wie die Geburts- und Wochenbettdarstellungen verschwanden

auch diese in der Barockzeit verbreiteten Bilder im 19. Jahrhundert
fast ganz.
Aus dem Mittelalter (in Rußland bis ins 19. Jahrhundert) sind die Saug-
hörner bekannt, die aus einem Kuhhorn hergestellt wurden. Ähnlich wie
die Schnabeltassen für die Kranken, wurden spezielle Sauggefäße aus
Holz, Glas oder Zinn verfertigt.
Mehlbrei (besonders Hirse -und Buchweizenbrei) war bis ins 19.
Jahrhundert die am weitesten verbreitete Kindernahrung. Oft wurde der Brei
mit Honig gesüßt. Die alten Kochbücher enthielten seit dem Mittelalter
auch recht komplizierte Rezepte für Brei- und Musgerichte.
Vielfach gehörte ein besonderes Geschirr für die Zubereitung des Kinderbreies

zum Kücheninventar. Diese dreibeinigen und gestielten Gefäße

aus Keramik, Kupfer oder Eisenblech finden sich auf vielen Darstellungen

aus dem Mittelalter. In Graubünden werden sie bis heute in jenen
Haushalten verwendet, in denen mit Holz gefeuert wird.

21



Abb. 2 Froschauerbibel, Zürich 1556, Obertoggenburg SG, Maße: 24x34x8;
(Albert Edelmann-Museum Ebnat-Kappel SG).
Die Seiten wurden unten beschnitten; solche Papierstreifen wurden wie Schluck-
bildchen in den Kinderbrei gekocht.

Abb. 3 (S. 23 links) Andachtsbild, hl. Vitalis, Bischof von Salzburg, Patron der
Kinder und der glücklichen Entbindung, 18. Jahrhundert, Kupferstich, unbczeich-
net, Österreich? Bildgröße: 11,7x6,7; (VI 13926).
Der Leibgurt des Heiligen, Gebärenden umgelegt, erleichterte die Geburt. Gleich
wurden Heilige Maße (Länge Mariens, Länge Christi) verwendet.

Abb. 4 (S. 23 rechts) Andachtsbild, hl. Ignatius von Loyola, Patron der Gebärenden,
des Viehs, Schrecken der Gespenster; 18. Jahrhundert, mit farbigem Papier hinterlegtet

Stich, unbezeichnet, Österreich, Bildgröße: 8,2X4,9; (VI 13900).
Als Auflegebildchen verwendet. Auf dem Bild: eine Wöchnerin mit Kind, eine
fallende Hexe mit Besen, ein Machabäi-Taukreuz gegen Zauberei und Dämonen.

22



N

<5. Vitali s



Für die Präsentation und vor aliem für den Taufgang kleidete man die
Säuglinge je nach Geschlecht in Blau oder Rosa. Diese Farbkennzeichen

waren regional unterschiedlich geregelt. In der Stadt Basel galt es für
richtig, Knaben in Rosa und Mädchen in Blau zu kleiden. Üblicherweise

waren sonst die Mädchenkleider rosa und die Knabenkleider blau. Heute
wird, nachdem gelb oder hellgrün eine Zeitlang Mode war, weiß für beide
Geschlechter bevorzugt. Das Farbenangebot in den Spezialgeschäften
richtet sich nach der Nachfrage, die heute stark durch die wechselnden
Wünsche vor allem der Gastarbeiter beherrscht wird.
In Oberitalien wird über dem Eingang eines Hauses, in dem ein Kind
geboren wurde, eine Tüllkokarde aufgehängt, für Knaben blau, für Mädchen

rosa. Solche Kokarden sind im Warenhaus erhältlich. Auch Geburtsanzeigen

deuten mit farbigen Mäschchen oder farbigen Bildchen auf das

Geschlecht des Kindes hin. Im Kanton Zürich und in Schaffhausen sagte
bis ins 19. Jahrhundert ein Mädchen mit einem Blumenstrauß die Geburt
eines Kindes bei Verwandten und Bekannten an. Andere Ansager gab es

für die Hochzeiten und Todesfälle.
Das älteste Mittel zur Beruhigung des Säuglings und des Kleinkindes ist
der «Schnuller». Oft genügte ein Leinenläppchen, welches mit Honig
oder süßem Brei gefüllt wurde. Mancherorts tauchte man den Schnuller
in Branntwein, um das Kind schneller einzuschläfern. Ein Absud von
Mohnköpfen oder ein Schnullerbrot mit Mohnsamen diente dem gleichen
Zweck. Seit den siebziger Jahren des 19. Jahrhunderts verdrängte der

Gummisauger rasch seine Vorläufer.

Taufgang, Taufe, Paten

An offensichtlich bevorzugten Vornamen-Gruppen lassen sich regionale
und konfessionelle Besonderheiten, patriotische, religiöse und modische

Strömungen ablesen. Nicht jeder Vorname wird von schweizerischen
Zivilstandsbeamten akzeptiert. Uneheliche Kinder erhielten früher
traditionell festgelegte Vornamen (z. B. Margarete, Magdalena). Je nach Stand
suchte man sich durch eine große Anzahl von Paten viel Einfluß zu
sichern. Viele obrigkeitlichen Erlasse wandten sich gegen eine zu große
Zahl von Paten.
Der Brauch, daß der Pate das neugeborene Kind beschenkt, ist sehr alt.
Bekannt ist der «Patenpfennig». Seit dem 17. Jahrhundert ist auch der
Brauch bekannt, daß die Paten Löffel oder Becher schenkten. Je nach
dem Stand waren die Löffel aus Silber, Bein, Horn oder Holz.
Verbreitet als Patengeschenk ist das schriftliche Andenken an die Taufe.
Meist ist es ein vom Paten ausgeschmückter Glück- und Segenswunsch,
für den zahlreiche Kleinmeister auch Vorlagen schufen. In der Schweiz
sind Taufzettel im 19. Jahrhundert vorwiegend in reformierten Gegenden
üblich gewesen.
Mit besonderen Gebäcken mußte die Wöchnerin und später das ältere
Patenkind beschenkt werden. Je nach Region war es Allerheiligen, der

Nikiaustag, Weihnachten, Neujahr, Dreikönigen, Ostern, der Geburtsoder

Namenstag, an dem der Pate sich seines Schützlings erinnern mußte.

24



N
•—ei

vi. jttzva

ÄnttipitWi
&* î» f^wffwih'Ml hé? âtuèf ©nwutfem latrtW nun-

Abb. 5 (links) Andachtsbild, Maria gravida, Gnadenbild der Wallfahrt,
19. Jahrhundert, kolorierter Stich, unbezeichnet, Ohlsdorf, Oberösterreich,

Bildgröße: 25,3 x 17; (VI 14208).
Der Wallfahrtsort wird in Kindsnöten und für Kindersegen aufgesucht.
Auch als Auflegebild verwendet, ähnlich den Lorettohemdchen und
Lorettahäubchen.

Abb. 6 (unten) Gebetszettel und geistliches Heilmittel, hl. Nikolaus von
Tolentino, 18. Jahrhundert, Druckblatt mit Holzschnitt, unbezeichnet,
Süddeutschland, Bildgröße: 9,2X3,7; Blattgröße: 14,3X16,9;
(VI 13425).
Ein Engel überreicht nach der Legende dem Heiligen (Tolentin-)Brot,
das «von Schwangeren Frauen genossen / erfreuet zur geburt». Tolentin-
brote sind in Frauenklöstern bis heute zu haben (z.B. Fribourg, VI 24516).

eben vetorbnete / geweibet
' «on

M
!> öpprobitet« rö* Qlro&t/ tfi t>

aDgeit sebmci>fi>ten u«b©li
»ikbiggen SmiBftauttt ©aria
Sem 45» TOcolao «ontïotentin Beg

Î). ötöenß ®r. Sluguginiinfei.
nerftgimSbrcn Sethe. SCtantffrit i
uni>grimmw<ti Wfcn 3em»e5ln.
fedrtung 1 in üabung/ ©tdref unD

BefunCmactjtina geben / autft aller

©elt ju .fbinberiafung/ ideinen
©dab erfüllet mit6« Ärafft un»
©naben/anbefofelejuwrben/ 6i<

fee fSrebtwir» 3âbtltcf) »ort ten
Patribusbcjijiiii, 2iugugimöt»
bene/Den 10. ©erlernte ««wen.
Nt'autßnufiiteibciu/ ig tit allen

Çgêtben unb®efrangnuffen ju ge.

brauchen' botfjmit Anrufung »et

auerbeiliffgc©repfalligfeif aud>

fürbitt »et ©lor»6rbigen 3ung.
frauen®aria/rote aucftDegfjeilL
aen"3îteolai»on Potentin.

SSßaS bifeö 4b<tf. SSropf in »ad

Urfpruitg bcü acu>ct)i)ctcii SSwnö fcfi i)ct(tc)cn"NiC OLÄI ~
do Tolentino Otd. £rcm, S. Augufhni,

03W»«iNeeiti(llk6M3tir.

un»
»er

«nberc Stattcffteiren/tsottMwa»

»erjaubett aufbad
guetter gefrfeaben bilfft jut @0
(unbbeit. 3g gu tergeingarefed
gßaffetr »iber fc«i leçbigen ©a.
(San/ uttSein(tebtetd>ed@naben.
Sgrobî ;u bec ewigen ©eeligfeit.
Uiifcrridîttmg wie matt bag

gcweitbe SBroblbraueftcnfeB,

«tifet/un» 5.2l»e®aria jtigbren
un» Sob bet beiligflen ©rejjfaitig.
feit /un&bai) ©alBbXcgina/ su

fen Stntiybwi un» ©ebett beg »et.
[igen OTicolai »on t£olentiir.

Jlnttpb.tRtcolaud ein watgaffft
ger atmet Sgrig / ein 3ungfrau
«on ©Ort ertv6l)l<f/fo»en@tf)Oti
fomb teitgjlitft behalten/ bat becw,«—.v»Renrarworffen/ léfcbetbie ®rün. attinUnHneait/uit «et« tees »o geengten ürben mit Seie&eti unb

f n un» Eombt niefct «eif er / giUeti** KjKe '«#»«« *«<*' <""*.< »««* Sugeiiben gjjirbtet.
lieSBeilenunbUngegimme »I

;afiad.3g ein ®ebûtl>mtgtw
mife unb

» »ö»» «etrt„s<,» MM laeVoi^olengn" ^
SbSSlf67wet«lbffo»

letltt bad gic6et/g>.'gtleneau/l'i«imiin>f<nt »fr«; 6tmm igltt igt trürbig werben,



Besondere Ostergebäcke und gefärbte Ostereier sind zumeist auch
Patengeschenke.

Dasjüdische Kind

Die meisten Gebräuche und Vorstellungen um Geburt und Kleinkind
unterscheiden sich bei den Juden nicht von denen der Christen. Nicht zu

vergessen ist, daß viele christliche Vorstellungen ihren Ursprung im
Judentum haben.

Wie viele andere Bevölkerungsgruppen (Mohammedaner, weltweit bei

Naturvölkern) kennen die Juden eine Beschneidung. Jeder gesunde
Knabe wird am achten Tage seines Lebens durch die Beschneidung in den
Bund Abrahams aufgenommen. Der Ausführende (Mohel) muß nicht
nur die chirurgische Technik beherrschen, sondern auch die religiösen
Vorschriften genau kennen.
Das Tuch, auf dem ein Knäblein bei der Beschneidung lag, wird in Streifen

geschnitten, und diese werden zu einem langen Band, dem Wimpel
(Mappa), zusammengenäht. Die Wimpel werden mit dem Namen des

Kindes, mit Wünschen für dessen weitere Entwicklung und mit
gegenständlichen Darstellungen bemalt oder bestickt. Später wird dieser Wimpel

vomKnaben zur Synagoge gebracht und um dieTorarolle gewickelt.
Von der Vorstellung her, daß dem biblischen Wort göttliche Kraft
zukommt, wurden biblische Sätze wie z. B. «Ich, der Ewige, bin dein Arzt»
(Exod. 15,26) auf Pergament geschrieben und zur Heilung von Krankheiten

oder zum Schutz gegen Gefahren aller Art als Amulett zumeist
auf dem Körper getragen.

Das verstorbene Kind

Die größere Kindersterblichkeit brachte es mit sich, daß man der
verstorbenen Kinder mit besonders eindrücklichen Gebräuchen gedachte.
Vielerorts gibt es bis heute für Kinder eigene Begräbnisfelder auf den
Friedhöfen. Kindergräber werden mit weißen oder blauen Grabkreuzen
geschmückt. In den gleichen Farben bemalt man die Kindersärge.
Erinnerungsstücke (Taufzettel, Taufandenken) wurden gerahmt als Bilder
aufgehängt. Eine Eigentümlichkeit stellen die gereimten Erinnerungsverse

dar, in denen das verstorbene Kind spricht :

«Adie Ihr Eltern und verwante mein,
adie ihr Freunde die ihr jezo um mich weint;
adie ihr Lieben alle, ich scheide jezt von Euch,
meine Seele ist gegangen in Gottes Himmelreich,
Sie wird an Jesu seite von Gottes Throne stehn
und ihn mit allen Freuden stets preisen und erhöhn,
mein Leib wird jezt getragen dem stillen Grabe zu,
wo keine furcht und Klagen wo nur ist stille Ruh,
da wird er liegen bleiben bis an den jüngsten Tag,
wo er sich dann mit Freuden empor schwingt aus dem Grab. »

(Kanton Bern, 1862, VI 8407)

26



Abb. 7 Amulette, brcvcrlartig, verwendet als Anhänger an der Wiege, um den Hals
gebunden, an den Kindermützen, ca. 1920-1930, ungefähr wirkliche Größe.
Ümhängesäcklcin mit Knoblauch, gegen Keuchhusten, Basel (VI 8233); ähnlich
wie Säcklein mit Leichenzähnen oder «Schncckenzähncn» gegen Zahnschmerzen
(VI 6120, Schmerikon SG).
Durchlöcherte Haut, gegen Behexung, Umgebung von Nis, Jugoslawien (VI 8830).
Schlüssel, Blciguß, gegen bösen Blick, Neapel, Italien; (VI 11299).
«Lüsebiindcli», «Elephantenlaus », Säcklein mit Heublumcn, gegen Zahnschmerzen
der Kinder, Schmerikon SG; (VI 8880), ähnlich in Bcinwil SO; (VI 6126).
Sichel, Bleiguß, blaue und weiße Glasperlen, gegen Zahnschmerzen der Kinder,
Umgebung von Nis, Jugoslawien; (VI 11264).
Kaurimuschel und Säcklein mit «Drachenblut», gegen den bösen Blick, Prilep,
Jugoslawien; (VI 11271).
Entenafter, gegen Behexung, Umgebung von Nis, Jugoslawien; (VI 8832).
Mauhvurfspfote mit Glasperlen, gegen den bösen Blick, Umgebung von Nis,
Jugoslawien; (VI 11261).

27



«Hier in diesem Rosengarten / Will ich auf meine Eltern warten
Drum Ihr Lieben weinet nicht / Denn, ich bin bei 'Gott'. Verzaget nicht. »

(Scuol GR, 1901, VI 32439)

«Lebt wohl! Mich ruft zum reinen bessern Leben -
des Weltenvaters süßer, sanfter Ruf;
Und ich enteile gern der Erde Leiden,
für die der Allerbarmer mich nicht schuf.
Ich steige auf zu unser Heimath Frieden,
und Engel leiten mich zu Gottes Thron,
wo nach so manchem Ungemach hienieden,
auch ihr einst erntet guter Thaten Lohn.
Dann hört ihr auch aus unsres Gottes Munde
die Wahrheit ohne Täuschung, ohne Trug;
Warum so früh schon diese Abschiedsstunde,
für Euch und den erblaßten Liebling schlug.
Lebt wohl! Ich hör ein himmlisches Willkommen,
ein Chor verwandter Geister jauchzt mir zu :

'Sey in unserm Kreis willkommen'
Und Engel rufen nach : 'willkommen du!' » (Egnach TG, 1830, VI 27940)

Das Fatschenkind (Wickelkind')

Nicht immer wurde das Kind so bewegungsfrei gehalten wie heute.
Geblieben aus früherer Zeit aber ist die Bezeichnung «Wickelkind»: Von
der Antike bis zum vorigen Jahrhundert wurde das Kind in ein großes
leinenes Tuch gehüllt, welches über den Kopf reichte. Nachdem das

Kind darin eingeschlagen war, wurde es vom Kopf bis zu den Füßen fest
mit Bändern umwickelt. Die Art des Einwickeins war regional verschieden.

Die zuoberst verwendeten Wickelbänder waren oft farbig oder gar
mit Ornamenten bestickt.
Bis zum beginnenden 20. Jahrhundert gab es Gegenden, in denen die
Kinder während 6 Wochen so fest eingefatscht wurden, daß sie keine
Glieder rühren konnten. Erst die moderne Hygiene und Gesundheitslehre

brachte für das Kind Bewegungsfreiheit.
In vielen Teilen Europas werden auch heute auf Märkten zu verschiedenen

Festen Gebäcke in der Form von Fatschenkindern angeboten.
Hölzerne Fatschenkinder sind weit verbreitete Spielzeuge. Oft sind sie
hohl und mit etwas Sand angefüllt als Kinder-Rasseln verwendet worden.
Besonders schöne Fatschenkinder wurden zumeist in Frauenklöstern aus
Wachs gebildet und mit kostbaren Stoffen eingefäscht in ein Kästchen
gelegt. Einerseits dienten sie als Weihnachtskinder für die aufgestellten
Krippen, andererseits aber galten diese Wachskinder den Klosterfrauen,
ähnlich wie die Andachtsbilder, als Objekte der religiösen Betrachtung.
Unverkennbar tritt in den schön geschmückten Aufstellfiguren auch die
Freude am Kind zutage.
Die aus Wachs, Silber oder Blech gestifteten Votivgaben sind überwiegend

ebenfalls Fatschenkinder.

28



Abb. 8 Kinderschreck-Gestalten, Aufstellfiguren, Keramik, teilweise glasiert, Höhe:

Ii, hergestellt i960 durch Jan Sokolowski, geb. 1945, Mrzyglôd bei Sanok, Polen;
(VI 26839, 26840).

29



Abb. 9 Kinderstuhl als Nachttopf, Küferarbeit, ca. 1910, Höhe: 29,5, O 29, Dot-
tenberg LU; (VI 3520).

30



Abb. io Kinderwagen für zwei Kinder, Wagnerarbeit, ca. 1900, Länge: 105, Höhe: 69,
Vellerat BE (Berner Jura); (VI 85).

31



Abb. Ii Geburts-Anzeigerin, Tracht aus dem Wehntal ZH, kolorierter Stich (Georg
J. Gatine, geb. 1773), Zürich, Bildgröße: 15,8x23,8; (Photo Via 4952). Vgl. das
Bild von der Geburtsansagerin und dem «Leichenhuhn» aus Zürich von Franz
Hegi (1774-1850) und David Hess (1770-1843). (VI 27893). Im Museum zu
Allerheiligen in Schaffhausen ist eine Geburts-Anzeigerin in Tracht aus dem Kanton
Schaffhausen aufgestellt.

Abb. 12 Gebäck, mit Holzmodel hergestellt, Mädchen in der Tracht aus dem Wehntal

ZH, mit Kindersarg?, 1. Hälfte 19. Jahrhundert, Kanton Zürich, Maße des Models:
HG x 31,3 x 3,4; (VI 16935).

32


	Geburt - Taufe - Kleinkind : Ausstellung im Schweizerischen Museum für Volkskunde Basel 11. Oktober 1968 - 13. April 1969

