Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft fur Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschatft fir Volkskunde

Band: 59 (1969)

Artikel: Geburt - Taufe - Kleinkind : Ausstellung im Schweizerischen Museum
fur Volkskunde Basel 11. Oktober 1968 - 13. April 1969

Autor: Gantner, Theo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1004429

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1004429
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theo Gantner

Geburt - Taufe - Kleinkind

Ausstellung im Schweizerischen Museum fiir Volkskunde Basel
11. Oktober 1968 — 13, April 1969

Allgemeines

Der gro3ere Teil der Objekte in volkskundlichen Museen stammt aus dem
19. Jahrhundert. Das mul3 aber nicht heiBlen, dall die Prisentation dieser
Objekte zugleich eine Darstellung ist, die sich ausschlieSlich auf das
19. Jahrhundert beschrinkt. Meistens ist das gebriuchliche Verhalten, das
mit Hilfe der Gegenstinde und Abbildungen veranschaulicht witd, dlter
als die Objekte selber. Einige der gebrauchlichen Verhaltensweisen sind
verschwunden, andere sind auch heute anzutreffen. Es ist ein Ziel solcher
Brauchtums-Ausstellungen, dal3 sie Einblick in den steten Wandel der
Volkskultur geben sollen. Eindriicklich wird erfahren, dafl heute dieset
Wandel rascher vor sich geht als frither.

Die in den Objekten zutagetretenden Anschauungen hatten in allen so-
zialen Schichten mehr oder weniger Giiltigkeit, bei den Bauern wie bei
den Industriearbeitern, im biirgerlichen Bereich wie in der Oberschicht.
Auf die zeitliche, 6rtliche und soziale Zuweisung der Objekte wurde so
gut als moglich, soweit Katalog und Literaturvergleich es zulieBen, Riick-
sicht genommen. Fiir die Darstellung der Volkskultur sind diese Angaben
gerade wegen der verbreiteten Giiltigkeit der Verhaltensnormen nicht
derart entscheidend wie bei hervorragenden kiinstlerisch oder historisch
wertvollen Einzelstiicken, die in der Obetschicht verwendet wurden.
Mit ihnen lieBe sich wohl dann «Volkskultur» darstellen, wenn sie, vet-
glichen mit den entsprechenden weitverbreiteten Objekten des iiblichen
Gebrauchs, als kennzeichnend erachtet werden kénnen.

Aus der groBBen Zahl der magazinierten Gegenstinde konnen jene aus-
gewihlt werden, die sich durch eine besonders gefillige Form oder eine
Verzierung auszeichnen. Die soziale Bedeutung der auffallenden Schau-
seite ist nicht ibersehbar. Das eine Mal steht das Anliegen der Prisenta-
tion im Vordergrund, ein anderes Mal verleiht die Schauseite den Ereig-
nissen einen schénen und wiirdigen Ablauf. Bei einer Brauchtums-Aus-
stellung geht es aber nicht um die «schonen Gegenstinde», nicht um
«Volkskunst», sondern um das durch Objekte veranschaulichte gebrauch-
liche Verhalten.

Rites de passage

Die Gebriuche zu den drei wichtigen Ereignissen im menschlichen
Leben — Geburt, Hochzeit, Tod — erscheinen seit je in den volkskundli-
chen Arbeiten. Ausstellungen dazu sind jedoch nicht hidufig. Gerade das
oft Beschriebene und Bekannte vermag durch eine museale Darstellung

17



zu neuen Bezligen und Zuweisungen anzuregen. Im Verlaufe der kom-
menden Jahre sollen auch die Gebriuche zur Hochzeit und zum Tod in
unserem Museum dargestellt werden.

Das Verhalten anliBlich der Ubergangstiten ist durch zahlreichere und
zumeist auffallendere Kontinuititen und auch dltere Traditionen gekenn-
zeichnet als manch anderes Schaubrauchtum. Die drei Ereignisse haben
gemeinsam, dal} sie von allen Beteiligten als unsichere und verletzliche
Situationen empfunden werden.

Das Angebot an traditionellen Verhaltensweisen etleichtert den Ubet-
gang und gewihrt Verhaltenssicherheit. Immer ist zu beobachten, dal3 der
eine tatsidchlich den bewihrten Bestand an brauchtiimlichen Verhaltens-
normen als hilfreiches Geriist fiir die in diesen kritischen Situationen zu
treffenden Entscheidungen empfindet, dal3 aber der andere die tiberlieferte
Sitte als Unsinn, Plage und Fessel sieht. Wer das tiberlieferte Gut in Frage
stellt, trigt zum Wandel der Volkskultur bei. Die vorherrschende Ein-
stellung entweder zu Beharrung oder Wandel schwankt. Zur Zeit ist die
Neigung zum Wandel vorherrschend.

Religios-magisches 1 erhalten

Zusitzlich zu den relativ gefestigten, tiber weite geographische Gebiete
dhnlichen Verhaltensweisen anldBlich der drei Ubergangssituationen tre-
ten regional oder familidr gelibte Praktiken, die alle den Zweck verfolgen,
die vertletzlichen Ubergangsstufen gegen jede mogliche Schadeneinwir-
kung abzuschirmen. Die Neigung, mit religits-magischen Handlungen
aller Art in das Geschehen lenkend und schiitzend einzugreifen, ist nicht
nut in lindlichen, sondern auch in stidtischen Verhiltnissen unverkenn-
bar. :

Beim Verhalten um Gebutt und Kleinkind fillt auf, daBl etwa die Herkunft
der Kinder oder die Tatsache einer Schwangerschaft oder der mégliche
Vorname eines Sduglings in der Rede der Erwachsenen und entsprechend
im Glauben der Kinder vetschleiert umschtieben witd. Sagenhafte Ziige
finden sich in den Vorstellungen iiber die Herkunftsorte der Kinder
(Quelle, Weiher, Stein, Baum, Kohlfeld, Wallfahrtsort, Warenhaus, Wa-
renautomat) und iiber die Kinderbringer (neben dem Storch viele andere
Tiere, Hebamme, Nikolaus, Waldbruder). Tabunamen, die vor der Taufe
verwendet werden, sind nicht nur liebenswiirdige Umschtreibungen, son-
detn auch bewuBte MaBnahmen, um bésen Michten vor dem Taufakt
den moglichen Einfluf mit Hilfe des bedeutungstrichtigen Namens zu
entziehen.

Bose Michte erscheinen oft als Kinderschreckgestalten. Zahlreich sind
die Abbildungen auf denen alle mdglichen schreckenden und kinder-
fressenden Figuren auftreten, und merkwiirdig ist, dal3 solche Schreck-
gestalten hiufig auf Gebickmodeln zu finden sind.

In vetletzlichen Situationen befinden sich die schwangere Frau, die
Wichnetin, das neugebotene, das kranke und das wehtlose gesunde Kind.
Aus der Angst vor schidigenden Einflissen (Verhexung, boser Blick)
entspringt der Wunsch nach Vorsorge gegen alles, was Schaden zufiigen

18



Abb. 1 Taufandenken; datiert 1816, Hinterglasmalerei, Obertoggenburg SG, Bild
mit Rahmen: 23,3 x 20,4; (VI 17776).

Von dieser Art mehrfarbiger Hinterglasmalerei sind aus den ersten Jahrzehnten des
19. Jahrhunderts etwa 20 Beispiele bekannt, die zum groBten Teil von der gleichen
Hand hergestellt wurden. Spruchbilder sind typisch fiir reformierte Gebiete.

L9



kénnte. Der Blick nach den Sternenist eine traditionelle M6glichkeit, sich
ber das Geschick des Kleinen zu beruhigen. Hiufig stehen die Hinweise
auf das Tierkreiszeichen auf den Taufzetteln.

Aberglaube und Glaube, Aberwissen und Wissen, auf schutzbringende
Mittel bezogen, sind kaum voneinander zu unterscheiden. Allen diesen
subjektiv gliubig gehandhabten Praktiken liegt letztlich eine eigene oder
von anderen iibernommene Erfahrung zugrunde, die aber auf einem
Trugschluss beruht. Das positive oder negative Ereignis ist nicht von
der vermuteten Ursache abhingig, die mit dem Wort oder dem Gegen-
stand machtvoll bezwungen werden soll.

Religios-magische Vorstellungen sind im katholischen, reformierten,
orthodoxen, jiidischen und mohammedanischen Bereich anzutreffen, wo-
bei keine der verschiedenen Lehrmeinungen diese Praktiken lehrt oder
vorschreibt. Was der geweihte Gegenstand, das geistliche Heilmittel bei
den Katholiken oder das Amulett mit dem Toraspruch bei den Juden
oder die Heilige Erde von Mekka bei den Mohammedanern vermag,
leistet bei den Reformierten das amulettartig verwendete Gesangbuch
oder die Bibel. ,

Zahlreich sind die speziellen Gebete, geistlichen Heilmittel und Amulette
gegen Kinderlosigkeit (Zigeuneramulette aus Holz), gegen die Sorgen
schwangerer Frauen (Maria gravida, Sieben Himmelsriegel), fiir die Ex-
leichterung det Geburt (Heilige Lingen, Loretto-Hemdchen und -Hiub-
chen, Breverl). Wie nach der Geburt dem Kind werden auch der Mutter
viele dieser Gegenstinde ins Bett unters Kissen, auf den Kopf oder auf
den Leib gelegt. Das Kind wird mit einer ganzen Reihe spezieller Um-
und Anhinge-Amulette gegen Krankheit und gegen den bosen Blick ge-
schiitzt (Krallen, blaue Glasperlen, Entenafter, Menschenhaut, breverl-
artige Sicklein, Schliissel); das Zahnen wird mit dhnlichen Umhidngern
erleichtert (Leichenzihne, «Schneckenzihne», Knoblauch).

Hiufig sind an Wallfahrtsorten jene Votivgaben anzutreffen, die in irgend-
einer Weise mit dem Kind zusammenhingen (Krote und Stachelkugel als
Gebirmutter-Vorstellung, Fatschenkinder aus Wachs, Silber oder Blech,
Votivbilder), die bei gleichem Aussehen fiir unterschiedliche Zwecke
vergabt worden sein konnen. Dem gleichen Votiv kann zugrundeliegen:
der Wunsch nach dem Kinde, die Bitte um eine gute Geburt, der Dank
fir eine gute Geburt, die Bitte um Gesunderhaltung eines Kindes, die
Bitte um Gesundheit fiir ein krankes Kind, die Anheimstellung eines
verstorbenen Kindes.

Als bedeutend fiir die Ubetlieferung getade det volksmedizinischen Haus-
mittel und der geistlichen Heil- und Schutzmittel ist die Hebamme zu
erachten. Als Frau, die mehr kannte als gewdhnliche Leute, nahm sie in
den Vorstellungen auch sagenartige Ziige an, als weise Frau, als Kinder-
bringerin. Schon im Mittelalter wurde det Aberglaube der Hebammen
getadelt, und spiter muBte, wer Hebamme werden wollte, dem Zauber-
glauben férmlich abschworen. Hebammen waren bis ins 19. Jahrhundert
zahlreicher als Arzte.

20



Das Wochenbett

Die Wochnerin galt nach dem Volksglauben — meist wihrend sechs
Wochen - als unrein; dieser Glaube griindet in alttestamentlichen An-
schauungen. Die Wochnerin mufite von der Umgebung abgesondert
werden (Wochenbettvorhang) und hatte manches zu tun oder zu meiden,
bevor sie erstmals zur Aussegnung das Haus verlassen und zur Kirche
gehen durfte.

Starb eine Wochnerin, etfuhr sie oft eine dhnliche Behandlung wie Ver-
brecher, Selbstmorder oder Ungldaubige; sie wurde bis ins 18. Jahrhundert
hinein aullerhalb des Friedhofes, in ungeweihter Erde beigesetzt. Det
mosaischen Anschauung, dafl Geburt unrein mache, standen in andern
Gegenden Gebriuche gegentiber, bei denen die Wéchnerin eine beson-
dere Segenskraft besall. Die im Kindbett Verstorbene wurde dann wie
cine Jungfrau bestattet. Die kirchliche Aussegnung befreite von der Un-
reinheit; ein besonderer Segen ist im katholischen, im evangelisch-lu-
therischen und im jiidischen Bereich bekannt.

Wihrend des Wochenbettes erhielt die Wochnerin besonders kriftige
Speisen. Diese wurden ihr von den Nachbarinnen in besonderen T6pfen
und Schalen zubereitet und gereicht. An vielen Orten wurde von den
Nachbarn in der Kammer eine eigentliche Wochenbettkilbi veranstaltet.
Die Wochenstube war seit dem Mittelalter ein beliebtes Thema der bil-
denden Kunst, wozu die legendire Ausschmiickung des Marienlebens,
der Geburt Christi und vieler Heiligengeschichten reichlich Anregung
bot. Manche Meister gaben Sitte und Brauch ihrer Umwelt wider und
schufen wertvolle Dokumente fiir die Kulturgeschichte.

Der Séugling

Bis ins 19. Jahrhundert war es gebriuchlich, die Kinder bis zum 15. Mo-
nat zu stillen. Nur Angehorige der Oberschicht kannten Ammen. Weit
verbreitet war die Anschauung, dafl durch die Muttermilch auch das
Wesen des Kindes beeinflul3t werde.

Ein bei Kleinmeistern beliebtes Thema war Maria, die ihrem Kinde
Milch reicht. Wie die Geburts- und Wochenbettdarstellungen verschwan-
den auch diese in der Barockzeit verbreiteten Bilder im 19. Jahrhunder
fast ganz. | '
Aus dem Mittelalter (in RuBland bis ins 19. Jahrhundert) sind die Saug-
hétner bekannt, die aus einem Kuhhorn hergestellt wurden. Ahnlich wie
die Schnabeltassen fiir die Kranken, wurden spezielle Sauggefi3e aus
Holz, Glas oder Zinn verfertigt.

Mehlbrei (besonders Hirse -und Buchweizenbtei) war bis ins 19. Jaht-
hundert die am weitesten verbreitete Kindernahrung. Oft wurde der Brei
mit Honig gesiifit. Die alten Kochbiicher enthielten seit dem Mittelalter
auch recht komplizierte Rezepte fiir Brei- und Musgerichte.

Vielfach gehorte ein besonderes Geschirr fiir die Zubereitung des Kindet-
breies zum Kiicheninventar. Diese dreibeinigen und gestielten Gefil3e
aus Keramik, Kupfer oder Eisenblech finden sich auf vielen Datstellun-
gen aus dem Mittelalter. In Graubiinden werden sie bis heute in jenen
Haushalten verwendet, in denen mit Holz gefeuert wird.

21



Abb. 2 Froschauerbibel, Ziirich 1556, Obertoggenburg SG, MalBe: 24X 34 % 8;
(Albert Edelmann-Museum Ebnat-Kappel SG).
Die Seiten wurden unten beschnitten; solche Papierstreifen wurden wie Schluck-

bildchen in den Kinderbrei gekocht.

Abb. 3 (S. 23 links) Andachtsbild, hl. Vitalis, Bischof von Salzburg, Patron der
Kinder und der gliicklichen Entbindung, 18.Jahrhundert, Kupferstich, unbezeich-
net, Osterreich? BildgréBe: 11,7 X 6,7; (VI 13926).

Der Leibgurt des Heiligen, Gebitenden umgelegt, crleichterte die Geburt. Gleich
wurden Heilige MalBle (Liange Mariens, Linge Christi) verwendet.

Abb. 4 (S. 23 rechts) Andachtsbild, hl. Ignatius von Loyola, Patron der Gebirenden,
des Viehs, Schrecken der Gespenster; 18. Jahrhundert, mit farbigem Papier hinter-
legter Stich, unbezcichnet, Osterreich, BildgroBe: 8,2 x 4,9; (VI 13900).

Als Auflegebildchen verwendet. Auf dem Bild: eine Wo&chnerin mit Kind, eine fal-
lende Hexe mit Besen, ein Machabidi-Taukreuz gegen Zauberei und Dimonen.

22



¢z

G
e e
= S

A e S
S
e s e




Fir die Prisentation und vor allem fiir den Taufgang kleidete man die
Sduglinge je nach Geschlecht in Blau oder Rosa. Diese Farbkennzeichen
waren tegional unterschiedlich geregelt. In der Stadt Basel galt es fir
richtig, Knaben in Rosa und Midchen in Blau zu kleiden. Ublicherweise
waten sonst die Madchenkleider rosa und die Knabenkleider blau. Heute
wird, nachdem gelb oder hellgriin eine zeitlang Mode war, weil3 fiir beide
Geschlechter bevorzugt. Das Farbenangebot in den Spezialgeschiften
richtet sich nach der Nachfrage, die heute stark durch die Wechse]nden
Wiinsche vor allem der Gastarbeiter beherrscht wird.

In Oberitalien wird tiber dem Eingang eines Hauses, in dem ein Kind
geboten wutrde, eine Ttullkokarde aufgehingt, fiir Knaben blau, fiir Mad-
chen rosa. Solche Kokarden sind im Warenhaus erhiltlich. Auch Geburts-
anzeigen deuten mit farbigen Miéschchen oder farbigen Bildchen auf das
Geschlecht des Kindes hin. Im Kanton Ziirich und in Schaffhausen sagte
bis ins 19. Jahrhundert ein Méddchen mit einem Blumenstraul3 die Geburt
eines Kindes bei Verwandten und Bekannten an. Andere Ansager gab es
tur die Hochzeiten und Todesfille.

Das ilteste Mittel zur Beruhigung des Siuglings und des Kleinkindes ist
der «Schnuller». Oft geniigte ein Leinenlippchen, welches mit Honig
oder stiBem Brei gefiillt wurde. Mancherorts tauchte man den Schnuller
in Branntwein, um das Kind schneller einzuschlifern. Ein Absud von
Mohnké&pfen oder ein Schnullerbrot mit Mohnsamen diente dem gleichen
Zweck. Seit den siebziger Jahren des 19. Jahrhunderts verdringte der
Gummisauger rasch seine Vorliufer.

Tanfgang, Taufe, Paten

An offensichtlich bevorzugten Vornamen-Gruppen lassen sich regionale
und konfessionelle Besonderheiten, patriotische, religiose und modische
Stromungen ablesen. Nicht jeder Vorname wird von schweizerischen
Zivilstandsbeamten akzeptiert. Uneheliche Kinder erhielten friiher tradi-
tionell festgelegte Vornamen (z.B. Margarete, Magdalena). Je nach Stand
suchte man sich durch eine groBle Anzahl von Paten viel Einflul zu si-
chern. Viele obrigkeitlichen Erlasse wandten sich gegen eine zu groQ3e
Zahl von Paten.

Der Brauch, daB der Pate das neugeborene Kind beschenkt, ist sehr alt.
Bekannt ist der «Patenpfennig». Seit dem 17. Jahrhundert ist auch der
Brauch bekannt, daf3 die Paten Loflel oder Becher schenkten. Je nach
dem Stand waren die Loflel aus Silber, Bein, Horn oder Holz.

Verbreitet als Patengeschenk ist das schriftliche Andenken an die Taufe.
Meist ist es ein vom Paten ausgeschmiickter Gliick- und Segenswunsch,
fir den zahlreiche Kleinmeister auch Vorlagen schufen. In der Schweiz
sind Taufzettel im 19. Jahthundert vorwiegend in reformierten Gegenden
iblich gewesen. '

Mit besonderen Gebicken muBte die Wochnerin und spiter das iltere
Patenkind beschenkt werden. Je nach Region war es Allerheiligen, der
Niklaustag, Weihnachten, Neujahr, Dreikonigen, Ostern, detr Geburts-
oder Namenstag, an dem der Pate sich seines Schiitzlings erinnern multe.

24



$z

Abb. 5 (links) Andachtsbild, Maria gravida, Gnadenbild der Wallfahrt,
19, Jahrhundert, kolorierter Stich, unbezeichnet, Ohlsdorf, Ober&ster-
reich, BildgroBe: 25,3 x 17; (VI 14208).

Der Wallfahrtsort wird in Kindsnéten und fiir Kindersegen aufgesucht.
Auch als Auflegebild verwendet, dhnlich den Lotettohemdchen und Lo-
rettohdubchen.

Abb. 6 (unten) Gebetszettel und geistliches Heilmittel, hl. Nikolaus von
Tolentino, 18. Jahrhundert, Druckblatt mit Holzschnitt, unbezeichnet,
Siiddeutschland, BildgttBe: 9,2 x 5,7; BlattgroBe: 14,5 X 16,9;

(VI 13425).

Ein Engel tberreicht nach der Legende dem Heiligen (Tolentin-)Brot,
das «von Schwangeren Frauen genossen / etfreuet zur geburt». Tolentin-
brote sind in Frauenkldstern bis heute zu haben (z.B. Fribourg, VI 24516).

 Urfprung DeR acrenbheten Brodes dep heiligen NIC OLAT v 7727
. de Tolentino Ord. Erem, S, Auguttini, L LA
34718 von ber Chriftlidien Kivs | e e s andere Leancheitenrvonfchmans] |
_g&&en,'mo_rbnﬁt?lcbgﬁuﬂ‘)ﬂ% : %.é gfuitrsmum g?zwmmrfr?iex;’iw
| m;;_;?spwbig:tmsmmwffhmn | ; ;gebutummmbm%wb foes ers

- foer alizeit gebencdepten unb SHors) q

piichigflen Rungfrauen Diavio

1. DOrdens Ste Hugufling in feis
L %ﬁ@@mn Leibds Sranctheit /
b grimmigen bdfen Feinds An»
 Ifechtungin fabung/ Stdrct unb!
Jaefuntmadungaeben s qudh aller
meltsu Hinderlaffung! aldeinen

em 5. Nicolas bon Tolentindef f; 1=

RKuetter gefcbaben bilft gur Sesf |
fundheit. 3t gu fetft einflarcfest

Taffen wider Den feydigen Sas
thans und ein (iebreiched Gnadens

vanctets ober verjaubert auf na3

(8] Yinterrichtung toie man dag]

SBeode ju der ewigen SeeligPeir,

aerveithe SBrodt brauden foll.

AL A0 difes. geroenhte SBrobe bee
A4 gebrt su braudyen in ben Sranck.
w1 Betten / Der foll bettens 3¢ Watter
- unfer/und 3. 2ve MMaria juEhren
‘utid Qob der heiligflen Drenfaltig
L Feit / unbbas SalveNegina/ ju
| @hren bex Slortoiiedigfien Jung
d}' gmugei i Szfﬁéma migJ b@e;':;ad}bo{geﬁ.
/ DOG) M TR et Antiphon. und Sebett Def beis
gg&eﬁf?&ﬁ%ﬁgﬁ%gﬁ s iig&n ﬂ)’tfi:z%‘gw?n "ie;mtih.[kf?
© ffiiebilt Der ©lor : P ntiph. Ncolaus ein warhafftis
~ |frauen Marie/toie aucb};eﬁi_)elhw N{f,%ﬁf?}'%mﬁw _; ger armer Ehrift / ein 3uu€;f§;g
gen Ricolaivon Totentine A &3 von S0t errwdbletsfo ben Gichors
ey o fomb reichlich behaltent/ bhat ber

@chah erflilet mit Dev Kraffeund j ‘
@ naden anbefoblen morden 7 die [} -
fed Brodt wird Sabelid) von Sen 3 v
i
|

- [Pacribusbef el Auguitini Ore |
~ [peng/den 10, @iepteniber geroens i

T onae

Buadenhild wer Vil o o] .
: _ euvgerootffen’ (6fchetdie Brins aanmsgu_mnm wir bitten did ver Eremiten Orden mit Jeichen wnd,

chere su OlltorTl wumeil ter Srdl Snun

tieiter 7 ftillet) S tepbe / bafi dein Rirck/ melde burg Tugenden gegichret,
%gqﬁmmf ep ﬁrzm; tr ‘gwg;y;iyga %wgqmz;f: ;@ w shin _fgljuﬂﬂ beiliger Micos
BT R i o S
47 pertreibt fon [Reiven uad Zinigters/ burds 3Ejum c‘yr_ﬁ‘, &, 2Auf Dag ir der Berlyeifun
Peftilents auh s e T Ehufh m,l_aibtgmthm.




Besondere Ostergebicke und gefirbte Ostereier sind zumeist auch Paten-
geschenke.

Das jiidische Kind

Die meisten Gebriuche und Vorstellungen um Geburt und Kleinkind
unterscheiden sich bei den Juden nicht von denen der Christen. Nicht zu
vergessen ist, daBl viele christliche Vorstellungen ihren Utsprung im
Judentum haben.

Wie viele andere Bevolkerungsgruppen (Mohammedaner, weltweit bei
Naturvolkern) kennen die Juden eine Beschneidung. Jeder gesunde
Knabe wird am achten Tage seines Lebens durch die Beschneidung in den
Bund Abrahams aufgenommen. Der Ausfiihrende (Mohel) mul3 nicht
nutr die chirurgische Technik beherrschen, sondern auch die religiosen
Vorschriften genau kennen. 7

Das Tuch, auf dem ein Kniblein bei der Beschneidung lag, wird in Strei-
fen geschnitten, und diese werden zu einem langen Band, dem Wimpel
(Mappa), zusammengeniht. Die Wimpel werden mit dem Namen des
Kindes, mit Wiinschen fiir dessen weitere Entwicklung und mit gegen-
stindlichen Darstellungen bemalt oder bestickt. Spiter wird dieser Wim-
pel vom Knaben zur Synagoge gebracht und um die Torarolle gewickelt.
Von der Vorstellung her, dall dem biblischen Wort géttliche Kraft zu-
kommt, wurden biblische Sitze wie z.B. «Ich, der Ewige, bin dein Arzt»
(Exod. 15,26) auf Pergament geschrieben und zur Heilung von Krank-
heiten oder zum Schutz gegen Gefahren aller Art als Amulett zumeist
auf dem Korper getragen.

Das verstorbene Kind

Die groBere Kindersterblichkeit brachte es mit sich, daBl man detr ver-
storbenen Kinder mit besonders eindriicklichen Gebriuchen gedachte.
Vielerorts gibt es bis heute fiir Kinder eigene Begribnisfelder auf den
Friedhéfen. Kindetgtiber werden mit weiBlen oder blauen Grabkreuzen
geschmiickt. In den gleichen Farben bemalt man die Kindersirge. Erin-
nerungsstiicke (Taufzettel, Taufandenken) wurden gerahmt als Bilder
aufgehingt. FEine Eigentiimlichkeit stellen die gereimten Erinnerungs-
verse dar, in denen das verstorbene Kind spricht:

«Adie Thr Eltern und verwante mein,

adie ihr Freunde die ihr jezo um mich weint;

adie ihr Lieben alle, ich scheide jezt von Euch,

meine Seele ist gegangen in Gottes Himmelreich,

Sie wird an Jesu seite von Gottes Throne stehn

und ihn mit allen Freuden stets preisen und erhéhn,

mein Leib wird jezt getragen dem stillen Grabe zu,

wo keine furcht und Klagen wo nur ist stille Ruh,

da wird er liegen bleiben bis an den jiingsten Tag,

wo et sich dann mit Freuden empor schwingt aus dem Grab.»
(Kanton Bern, 1862, VI 8407)

26



Abb. 7 Amulette, breverlartig, verwendet als Anhinger an der Wiege, um den Hals
gebunden, an den Kindermiitzen, ca. 1920- 1930, ungefdhr wirkliche GrolB3e.
Umhingesicklein mit Knoblauch, gegen Keuchhusten, Basel (VI 8233); dhnlich
wie Sicklein mit Leichenzihnen oder «Schneckenzihnen» gegen Zahnschmerzen
(VI 6120, Schmerikon SG).

Durchlécherte Haut, gegen Behexung, Umgebung von Nis, Jugoslawien (VI 8830).
Schliissel, Bleigull, gegen bosen Blick, Neapel, Italien; (VI 11299).

«Lisebiindeli», «Elephantenlaus», Sicklein mit Heublumen, gegen Zahnschmerzen
der Kinder, Schmerikon SG; (VI 8880), dhnlich in Beinwil SO; (VI 6126).

Sichel, Bleigul3, blaue und weille Glaspetlen, gegen Zahnschmerzen der Kinder, Um-
gebung von Ni§, Jugoslawien; (VI 11264).

Kaurimuschel und Sicklein mit «Drachenblut», gegen den bosen Blick, Prilep,
Jugoslawien; (VI11271).

Entenafter, gegen Behexung, Umgebung von Ni§, Jugoslawien; (VI 8832).
Maulwurfspfote mit Glasperlen, gegen den bosen Blick, Umgebung von Nis, Jugo-
slawien; (VI11261).

27



«Hier in diesem Rosengarten [ Will ich auf meine Eltern warten
Drum Ihr Lieben weinet nicht / Denn, ich bin bei ‘Gott’. Verzaget nicht.»
(Scuol GR, 1901, VI 32439)

«Lebt wohl! Mich ruft zum reinen bessern Leben —
des Weltenvaters stifler, sanfter Ruf;

Und ich enteile gern der Erde Leiden,

fir die der Allerbarmer mich nicht schuf.

Ich steige auf zu unser Heimath Frieden,

und Engel leiten mich zu Gottes Thron,

wo nach so manchem Ungemach hienieden,

auch ihr einst erntet guter Thaten Lohn.

Dann hért ibr auch aus unsres Gottes Munde

die Wahrheit ohne Tduschung, ohne Trug;

Warum so friih schon diese Abschiedsstunde,

fiir Euch und den erbla3ten Liebling schlug.

Lebt wohl! Ich hor ein himmlisches Willkommen,
ein Chor verwandter Geister jauchzt mir zu:

‘Sey in unserm Kreis willkommen’

Und Engel rufen nach: ‘willkommen dul’» (Egnach TG, 1830, VI 27940)

Das Fatschenkind (Wickelkind)

Nicht immer wurde das Kind so bewegungsfrei gehalten wie heute. Ge-
blieben aus fritherer Zeit aber ist die Bezeichnung «Wickelkind»: Von
der Antike bis zum vorigen Jahrhundert wurde das Kind in ein groBes
leinenes Tuch gehiillt, welches iiber den Kopf reichte. Nachdem das
Kind darin eingeschlagen war, wurde es vom Kopf bis zu den FiiBen fest
mit Bindern umwickelt. Die Art des Einwickelns war regional verschie-
den. Die zuoberst verwendeten Wickelbinder waren oft farbig oder gar
mit Ornamenten bestickt.

Bis zum beginnenden :zo. Jahrhundert gab es Gegenden, in denen die
Kinder wihrend 6 Wochen so fest eingefatscht wurden, dalB3 sie keine
Glieder rithren konnten. Erst die moderne Hygiene und Gesundheits-
lehre brachte fiir das Kind Bewegungsfreiheit.

In vielen Teilen Europas werden auch heute auf Mirkten zu verschie-
denen Festen Gebicke in der Form von Fatschenkindern angeboten.
Hélzerne Fatschenkinder sind weit verbreitete Spielzeuge. Oft sind sie
hohl und mit etwas Sand angefiillt als Kinder-Rasseln verwendet worden.
Besonders schone Fatschenkinder wurden zumeist in Frauenklostern aus
Wachs gebildet und mit kostbaren Stoffen cingefidscht in ein Kistchen
gelegt. Einerseits dienten sie als Weihnachtskinder fiir die aufgestellten
Krippen, andererseits aber galten diese Wachskinder den Klostetfrauen,
dhnlich wie die Andachtsbilder, als Objekte der religiosen Betrachtung.
Unverkennbar tritt in den schon geschmiickten Aufstellfiguren auch die
Freude am Kind zutage.

Die aus Wachs, Silber oder Blech gestifteten Votivgaben sind iiberwie-
gend ebenfalls Fatschenkinder.

28



Abb. 8 Kinderschreck-Gestalten, Aufstellfiguren, Keramik, teilweise glasiert, Hohe:
11, hergestellt 1960 durch Jan Sokolowski, geb. 1945, Mrzygldéd bei Sanok, Polen;
(VI 26839, 26840).

=2



Abb. 9 Kinderstuhl als Nachttopf, Kiiferarbeit, ca. 1910, Héhe: 29,5, O 29, Dot-
tenberg LU; (VI 3520).

30



Abb. 10 Kinderwagen fiir zwei Kinder, Wagnerarbeit, ca. 1900, Linge: 105, Hohe: 69,
Vellerat BE (Berner Jura); (VI 85s).

31



Abb. 11 Geburts-Anzeigerin, Tracht aus dem Wehntal ZH, kolorierter Stich (Georg
J. Gatine, geb. 1773), Ziirich, BildgroBe: 15,8 x 23,8; (Photo VIa 4952). Vgl. das
Bild von der Geburtsansagerin und dem «Leichenhuhn» aus Ziirich von Franz
Hegi (1774—1850) und David Hess (1770-1843). (VI 27893). Im Muscum zu Aller-
heiligen in Schafthausen ist eine Geburts-Anzeigerin in Tracht aus dem Kanton
Schaffhausen aufgestellt.

Abb. 12 Gebick, mit Holzmodel hergestellt, Middchen in der Tracht aus dem Wehn-
tal ZH, mit Kindersarg?, 1. Hilfte 19. Jahrhundert, Kanton Ziirich, Mal3e des Models:

13,4 X 31,3 X 3,4; (VI 16935).

32



	Geburt - Taufe - Kleinkind : Ausstellung im Schweizerischen Museum für Volkskunde Basel 11. Oktober 1968 - 13. April 1969

