
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 56 (1966)

Artikel: San Benito und die Chimbangueles, ein afrovenezolanisches Volksfest

Autor: Pollak-Eltz, Angelina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004458

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004458
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nu bhüet di Gott du Kaffehuus
Un sufa gar mi Käffeli uus.

Im Uffstoh stöhn i närrsche Hans
No ama Hündli uf a Schwanz.

Erschrogge rüef i: «Guat Nacht Hünd!»
Doa het mer d'Chellneri use zündt.

San Benito und die Chimbangueles,
ein afrovenezolanisches Volksfest

Von Angelina Pollak-Elt%

Anmerkung der Redaktion : Manche Leser werden sich fragen, weshalb wir hier der
Schilderung eines religiösen Volksbrauches bei Negern des nördlichen Südamerikas
Raum geben. Abgesehen davon, dass wir im Korrespondenzblatt schon gelegentlich
Volkskundliches aus andern Ländern als unserem eigenen publiziert haben, rechtfertigt
das wachsende Interesse an Kulturgütern, die wir der Vermischung «weissen» und
«farbigen» Erbes verdanken (mexikanische Volkskunst, negro spirituals, Jazz usw.) die
Aufnahme des Aufsatzes von Frau Dr. Angelina Pollak-Eltz. Die strenge Scheidung zwischen
Volkskunde als der Wissenschaft von der Volkskultur des Volkes, dem wir selbst
angehören, und der Völkerkunde (Ethnologie), die sich mit der Erforschung aller überhaupt
nachweisbaren Kulturen der Erde befasst, ist ausserhalb des deutschen Sprachbereichs
kaum je streng durchgeführt worden. Sie ist insbesondere für Südamerika, wo sich
europäisches, indianisches und afrikanisches Kulturgut durchdringen, ganz undenkbar. Die
Volkskunde soll zwar in erster Linie zur Erhellung des eigenen Volkstums beitragen, sie

kann aber auch dem Verständnis des Fremdkulturellen dienen. A.N.

Am Südrand des Maracaibosees im venezolanischen Staat Zulia und in
den angrenzenden Gebieten von Trujillo und Merida leben noch heute fast

reinrassige Nachkommen afrikanischer Sklaven, die während der Kolonialzeit

zur Arbeit auf den Kakao- und Zuckerplantagen importiert wurden.
Heute leben diese Neger in den Dörfern Palmarito, El Batey, Bobures,
La Ceiba und Gibraltar und sind zumeist in den Pflanzungen der grossen
Zuckerfabrik Central Venezuela beschäftigt.

Alljährlich zwischen Weihnachten und Epiphanie wird in diesen Dörfern
das Fest des heiligen Benito von Palermo begangen. Während die Neger
an der Küste Zentralvenezuelas und im sogenannten Barlovento den

heiligen Johannes zur Zeit der Sommersonnenwende verehren und am 24. Juni
Trommeltänze veranstalten, ist San Benito der Schutzpatron der Schwarzen
im Westen des Landes und sein Fest fällt auf die Zeit der Wintersonnenwende.

Der heilige Benito soll selbst der Sohn einer schwarzen Sklavin ge-

6





wesen sein, wurde in Nordafrika geboren und gründete ein Kloster in der
Nähe von Palermo. Sein Fest fällt eigentlich nach dem römisch-katholischen
Festkalender auf Anfang April, aber aus irgendeinem Grunde wurde es von
den Negern Zulias auf die Weihnachtszeit verlegt. Jedes Dorf besitzt eine
Statue des Heiligen in der Kirche, aber daneben befinden sich auch Bildnisse
oder Statuen von San Benito in Privatbesitz. Von jeder wird berichtet, dass

sie auf wunderbare Weise gefunden wurde, dass Engel sie gebracht hätten
oder dass sie von weit her übers Meer gekommen sei. Jedenfalls sind sie

meist sehr alt. Immer ist der Heilige als Schwarzer dargestellt. Manche
Statuen werden für besonders wundertätig angesehen und stehen in grosser
Verehrung. Vor dem Fest werden sie gewaschen und bekleidet, wenn nötig
auch wieder neu bemalt.

Es ist bezeichnend für die Einstellung der Neger zur christlichen Religion,
dass sie ein persönliches Verhältnis zu den Heiligen, insbesondere zum
Heiligen ihrer besonderen Verehrung, haben. Man spricht mit ihm und
hält ihn für menschliche Freuden und Leiden durchaus empfänglich. Wenn
er eine Bitte unerfüllt lässt, so kann er auch Prügel gewärtigen. Aber nach
Gebetserhörungen ist man bereit, seine Schuld reichlich zu bezahlen. Die
Feste für San Benito werden immer von Leuten finanziert, die «promesas»
(Versprechen) einlösen, und die Spesen sind nicht gering. Andere kleiden
sich zu seiner Ehre auf besondere Weise, wie wir noch sehen werden, geben
Geschenke und tanzen in der Prozession mit. San Benito wird allgemein
für sehr gerecht angesehen und er wird auch angerufen, wenn man mit der
Polizei zu tun hat. Während der Sklavenzeit setzten die Leute grosses
Vertrauen in die überirdischen Mächte, weil ihnen auf dieser Welt kaum
Gerechtigkeit widerfuhr.

Die Feste werden von einer Organisation gefeiert, die sich die Vasallen

von San Benito nennt und hierarchisch geordnet ist. Diesen sogenannten
Chimbangueles steht ein Mayordomo vor, der vom Pfarrer und von den
Dorfbewohnern gewählt wird. Er ist das Oberhaupt dieser Bruderschaft.
Unter ihm stehen zwei Capitanes de ensayo, welche die Trommelbatterie
dirigieren, welche ja bei den Prozessionen nicht fehlen darf. Weiter gibt es

einen Capitan de lengua, der Vorbeter und Vorsänger ist und mit dem
Sprecher des Häuptlings bei einigen Bantustämmen verglichen werden kann.
Die Mandatores sind Ordner, welche Peitschen in der Hand halten und
dafür zu sorgen haben, dass die Festlichkeiten nicht ausarten. Die eigentlichen

Vasallen tanzen und singen zu Ehren des Heiligen. Sie haben sich
seinem Kult verschrieben, weil sie dafür grosse Gnaden erhoffen oder weil
San Benito ihnen schon geholfen hat.

Die Trommelbatterie, die eigentlichen Chimbangueles, besteht aus 6 bis

7 Instrumenten, die alle etwa die gleiche Höhe zwischen 7 5 cm und 1 m
haben, leicht bombiert sind und nur eine Membran aufweisen. Sie sind aus

8



Balsaholz gefertigt, und das Fell besteht aus Katzen- oder Rehleder. Die
einzelnen Trommeln, die alle Schnurpflockverspannung aufweisen, sind
verschieden gestimmt und werden teilweise mit den Fingern, teilweise mit
Stäbchen geschlagen. Sie heissen: arriero, pujao, mayor und drei requintas.
Derartige Trommeln sind häufig an der afrikanischen Guineaküste bei
verschiedenen Stämmen zu finden, wo ja die Schnurpflockverspannung sehr

charakteristisch ist. Andererseits ist es interessant festzustellen, dass der
Name der Trommeln «chimbanguele» wohl von Bangalla oder Imbangalla
kommen mag. Nach Cabrera1 heisst «bangala» in Cuba: profanes Fest der

congolesischen Neger. Auch kamen viele Neger aus dem Congo nach

Amerika, die unter dem Namen «bangala» verkauft wurden2. Davon spricht
auch Ramos3, der für Brasilien den Namen «mbangala» oder «bangala»
für Sklaven aus dem Congo-Angola-Gebiet belegt. Nach alten Dokumenten
soll es im 18. Jahrhundert in Caracas auch eine Bruderschaft von Quimban-
gueles gegeben haben, die Heiligenfeste organisierte4. Es ist nun interessant

festzustellen, dass der Name der Trommeln wohl deutlich auf den Congo
weist, die technische Ausführung derselben aber wohl nicht für jenes Gebiet
charakteristisch ist. Es ist leicht möglich, dass sich Neger der Guinealänder
mit solchen aus dem Congo in Venezuela trafen und so zwei Kulturelemente
amalgamiert wurden. Die Rhythmen sind ohne Zweifel rein afrikanisch.

Häufig werden die Trommeln noch von dünnen Metallflöten begleitet, die
aber ältere Bambusflöten aus «cana guasdua» ablösten6. Auch Kuhhörner
werden bisweilen geblasen. Ebenso sah ich Muschelhornbläser. Die
Rhythmen folgen einander in bestimmter Ordnung. Bei Beginn der
Prozession wird «âgé, âgé, Benito âgé» geschlagen, und diese wenigen Worte
werden vom Chor wiederholt6. Danach setzt sich der Zug in Bewegung,
und der Vorsänger stimmt « Chimbanguelero vaya, ah vaya, ay vaya como
vaya» an. Diese wenigen Worte werden endlos nachgesungen. Wenn die
Prozession am Friedhof hält, singt der Capitan de Lengua « Misericordia
Senor, Misericordia» zu Ehren der Ahnen. Wieder ändert sich der Rhythmus.

Bei den darauffolgenden Hausbesuchen singen alle: «Chocho belezé,
chocho lä ». Wenn sie danach weiterziehen, stimmen sie « Sangorangomé

vaya» an. Am Schluss der Prozession, wenn der Heilige wieder in die Kirche
gebracht wird, ertönt die «Cantica», die auch bei besonderen Anlässen und
als feierlicher Bittgesang vorgetragen wird.

1
1954, 22.

2 Aguirre Beitran, 1940, 41.
3 1943, 290.
4 Acosta Saignes, 1962, 217fr.
5 Rivas, 1910, 29fr.
6 Laya, 1956, iöiff.

9



Wie man sieht, sind viele Worte afrikanischen Ursprungs, wenn heute
auch die Leute bereits ihre Bedeutung vergessen haben. Ausser diesen

Rhythmen werden auch häufig lustige «copias», Verse und Spottgedichte,
vorgetragen, die San Benito erfreuen sollen :

San Benito es negro - pero delicao
El le haga desprecio - tengale cuidao.

(Der heilige Benito ist schwarz, aber leicht beleidigt, jene die ihn verachten,
sollen sich wohl hüten.)

Wie oben erwähnt, sind besondere Kleidungsstücke für das San Benito-Fest
charakteristisch, verlieren sich aber heute immer mehr. Vor allem trägt der
Mayordomo - und häufig auch die Vasallen - eine Art Krone (coroza) aus
buntem Papier mit Federn, Spiegeln, Papierblumen und Bändern. Über
braune Kakhihosen tragen viele Tänzer und Würdenträger braune Bast-
röckchen, die sogenannte «saya». Diese wurden früher nur über einfache
Lendenschürzen gebunden, der Oberkörper blieb nackt7. Heute haben die

«sayas» nur mehr symbolischen Charakter. Auch Frauen tragen sie manchmal

über den Rock. Nur bei Kindern sah ich sie noch als einziges Kleidungsstück.

Andere Kinder waren als Indianer oder Goajirofrauen gekleidet.
Diese Verkleidung hat auch mit der Bezahlung von Versprechen zu tun.
Die meisten dieser Kinder waren durch die Hilfe des heiligen Benito von
arger Krankheit genesen oder hatten für ein Wunder zu danken.

Nach Ortiz8 feierten die Weissen in Cuba ihre Feste zur Zeit der Tag-
und Nachtgleiche, also zumeist zu Karneval und Ostern. Die Neger
hingegen konzentrierten ihre Feste auf die Zeit der Sonnenwenden, besonders
auf den Winter, auf Weihnachten und Epiphanie. In der Kolonialzeit war
es Sitte, dass die Sklaven während einiger Tage im Jahr eine relative Freiheit
gemessen durften, um sich auszutoben. Für 24 Stunden durften sie die
Hacienda verlassen und selbst das Dorf regieren. Sie konnten Strafen
austeilen und sogar Verbrecher aus den Gefängnissen befreien. Noch heute
kann in Betijoque (Trujillo) die Statue des heiligen Benito am 26. Dezember

Mitglieder der Bruderschaft, die für kleine Delikte im Dorfkerker sitzen,
befreien. Anderseits feiert man auch in Spanien den heiligen Benito, und
zwar in Cerro Andavalo (Huelva), wo zu Ehren des Heiligen Umzüge
stattfinden, wobei früher zu Trommelrhythmen getanzt wurde. Eine
Bruderschaft organisiert das Fest. Der typische Tanz für San Benito war
früher der «poleo»9. Auch in Columbien, besonders an der Küste bei den

Negern Cartagenas, soll San Benito sich grosser Beliebtheit erfreuen. Auch

7 Rivas, 1910,29fr.
8

T92I> H4-
9 Baroja, 1957,436.

10



Räuchergefäss für den Allerseelentag, Ton. Amatenango, Mexiko.

II



auf den englischen karibischen Inseln St. Kitts, Granada und St. Lucia
werden Trommeltänze zur Weihnachtszeit aufgeführt. Die dortigen Neger
sind aber protestantisch und so ist ihnen die Heiligenverehrung fremd.

In Venezuela handelt es sich beim Fest der Chimbangueles für San Benito
um Umzüge, Anrufungen und Trommeltänze zu Ehren des Heiligen,
ähnlich wie diese für San Juan im Barlovento zur Sommerzeit üblich sind.
Die Tänze sind frenetisch und haben teilweise sexuellen Charakter. Meist
tanzt jeder für sich allein, manchmal tanzen auch Paare, die sich jedoch
nicht berühren. Während der Prozession wird der Katafalk mit der Statue

von San Benito im Rhythmus der Trommeln hin und her geschwenkt.
Die gleiche Sitte ist auch bei den Umzügen mit San Juan im Barlovento
üblich. Sie erinnert an magische Riten beim Begräbniszeremonial der Tschi
an der Goldküste10. Die Statue wird auch häufig mit Rum übergössen, weil
man ja San Benito auch eine Freude machen will. Es scheint sich wohl um
eine Art Trankopfer zu handeln. Manche Frauen schütten auch ein
starkriechendes Parfum, Mar Azul, über den Kopf des Heiligen. Es sei in diesem

Zusammenhang darauf hingewiesen, dass Ahnen und Fetischfiguren in
Afrika häufig mit Palmenöl eingerieben werden oder Rum und Palmenwein
über sie gegossen wird11. Ramon y Rivero12 beschreibt das Fest in Bobures
und Gibraltar. Ich selbst konnte es in El Batey und Betijoque miterleben.

Bis vor kurzem wurde die Statue des Heiligen aus dem Dorf Sabana

Grande alljährlich am 25. Dezember in nächtlicher Prozession nach
Betijoque getragen, um dort am 26. Dezember betanzt zu werden. Trommler
und Sänger begleiteten den Heiligen. Man hielt an mehreren Orten, trank
und tanzte. Im Jahre 1964 wurde diese nächtliche Reise jedoch vom Pfarrer
von Sabana Grande verboten, weil er die Ausschweifungen, welche im
Angesicht des Santos verübt wurden, nicht mehr dulden wollte. Die
Einwohner von Sabana Grande erklärten, dass die Leute aus Betijoque nicht
würdig wären, «ihren» Heiligen zu betanzen. Der Pfarrer predigte Mässi-

gung. Die Bürger von Betijoque jedoch luden sich San Benito aus Bobures
ein, der auch prompt mitsamt der zugehörigen Batterie von Chimbangue-
leros per Lastwagen eintraf. So war das Fest gerettet, und man konnte zu
Ehren von San Benito tanzen.

Am Morgen wurde die Statue vom Volk feierlich begrüsst. Dann begann
der Tanz durchs Dorf. Die Chimbangueleros ziehen voran, dann folgen die

Träger mit der Statue auf einem Katafalk; sie bewegen sich tanzend.
Dahinter ziehen die Vasallen und das Volk. Manche tragen die erwähnten
«corozas» und «sayas», andere nur bunte Bänder oder weite Strohhüte.

10 Ellis, 1887.
11 Ellis, 1890,77.
12 1956, i5off.

12



Die Prozession tanzt zuerst um den Hauptsitz. Dann geht es langsam zu
einem Kreuz, das am Rande des Dorfes steht. Hier wird vom Vorsänger
eine Litanei vorgetragen. Die Statue des Heiligen wird nach vorwärts
geschwenkt, damit er seine Reverenz, dem Kreuz gegenüber, machen kann.
Dann ziehen sie weiter dem Friedhof zu. Am Eingang wird Halt gemacht
und das «Misericordia» angestimmt. Die Toten werden geehrt. Dann geht
es wieder zum Dorf zurück, wo die Hausbesuche beginnen. Vor den Häusern,

die mit Bändern oder Blumen bezeichnet sind, macht der Zug halt.
Der Hausherr tritt heraus und übergibt dem Heiligen ein Geschenk, tanzt
vor der Statue oder bittet die Träger auf einen Augenblick hinein. Dann
ziehen sie wieder weiter. Trommler und Träger sind unermüdlich. Es werden

aber grosse Mengen von Alkohol genossen, und am Ende des Tages
sind fast alle Vasallen betrunken. Bei Nachteinbruch muss die Statue in die
Kirche zurückgebracht werden, doch meist dehnt sich das Fest noch länger
aus. In El Batey sah ich, wie die Träger immer wieder vergeblich versuchten,

die Kirchentüre zu erreichen. Sie wurden stets von eifrigen Vasallen
zurückgerissen, weil man noch weiter tanzen wollte. Endlich schritt der
Pfarrer ein und befahl, den Heiligen auf seinen Platz am Altar zu stellen.
Gleich wurden die Kirchentüren geschlossen, um zu verhindern, dass die
Trommler und das gröhlende Volk das Gotteshaus betrete. Der Tanz geht
aber häufig noch weiter, meist in Privathäusern, wo die kleineren Statuen
oder Bildnisse auf geschmückten Altären aufgestellt werden. Hier hat der
Pfarrer keine Macht mehr, und die Leute können sich ungestört dem Tanz
bis zur völligen Erschöpfung hingeben.

Es sei noch vermerkt, dass in den Anden, östlich vom Maracaibosee,
San Benito ebenfalls gefeiert wird, nur werden dort die Tänze nicht mit
Trommeln, sondern mit Saiteninstrumenten begleitet. Aber die
Mestizenbevölkerung von San Rafael de Muccuchies (Merida) malt sich zu Ehren des

Heiligen das Gesicht schwarz an. Sicherlich wurde die Benito-Verehrung
von den Negern der Ebene übernommen. Da Venezuela dem Tourismus
noch nicht erschlossen ist, kommen nur sehr wenige Aussenseiter als
Zuschauer in die Dörfer, und so können sich die Festlichkeiten ungestört
entfalten. Wohl hat die San Benito-Verehrung in den letzten Jahrzehnten
einige Modifikationen zu erleiden gehabt, aber jung und alt ist nach wie vor
begeistert bei der Sache, und man tanzt aus Freude und aus einem Gefühl
der Dankbarkeit gegenüber dem Heiligen, welches tief im Empfinden der
Leute verankert ist.

Literaturnachweis

Acosta Saignes, Miguel :

1962 «Estudios de Folklore Venezolana»: San Benito en Betijoque, Caracas.

13



Aguierre Beitran, Gonzalo :

1940 «Comercio de esclavos en Mexico por 1542»: Afro-America, Band I-1/2, Mexico.
Baroja, J. C. :

1957 «Dos romerias de la Provincia de Huelva»: Revista de Dialectologia y Costumbres
populäres, Band XIII/4, Madrid.

Cabrera, Lydia:
1954 «ElMonte»: Habana.
Ellis, A. B.:
1880 «The Ewe speaking peoples of Westafrica»: London.
1887 «The Tshi speaking peoples of the Gold Coast of Westafrica»: London.
Laya, José demente:
1956 «Organizacion de los Chimbangueles » : Boletin del Instituto de Folklore II/5,

Caracas.

Ortiz, Fernando :

1921 «Los cabildos afro-cubanos»: Revista bisemestral cubana. Band XVI/i, Habana.
Ramon y Rivero, Felipe :

1956 «Fiesta de San Benito en Bobures y Gibraltar, Zulia»: Boletin del Instituto de

Folklore, Band II/5, Caracas.

Ramos, Arturo :

1945 «Las culturas negras en el Nuevo Mundo»: Mexico.
Rivas, A. y M. :

1910 « Costumbres zulianos » : Maracaibo.

Jahresbericht der Sektion Basel der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

(für die Zeit vom 1. August 1964 bis zum 31. Juli 1965)

Die Mitgliederversammlung vom 6. November 1964 genehmigte die vom
Vorstand vorgeschlagenen neuen Statuten (abgedruckt, in: SVk 55, 24f.).
Der Vorstand unterzog sich darauf einer Neuwahl und wurde in der bisherigen

Zusammensetzung mit Prof. Dt*. H. Trümpy als Obmann bestätigt.
Bestätigt wurde auch Herr Dr. R. Feer als Revisor, und neu wurde als sein
Stellvertreter Herr Dr. W, Wackernagel gewählt. Statutengemäss konstituierte

sich der Vorstand in der ersten Sitzung, und zwar folgendermassen :

Dr. W. Escher, Statthalter; Dr. P. Krayer, Aktuar; Ed. Hoffmann-Feer,
Quästor; W. Batschelet und Prof. Dr. H. G. Wackernagel, Beisitzer. Auf
das Ende des Geschäftsjahrs hat Herr Hoffmann sein Amt, das er jahrelang
mit grösster Gewissenhaftigkeit und Zuvorkommenheit erfüllte, abgetreten.
Wir danken ihm auch an dieser Stelle für alle Hilfe und freuen uns, dass er
weiterhin dem Vorstand als Beisitzer angehört. Herr Batschelet war
freundlicherweise bereit, das Quästorat zu übernehmen.

Das Vortragsprogramm liess sich, abgesehen von einet Terminverschie-
bung, wie vorgesehen durchführen :

14


	San Benito und die Chimbangueles, ein afrovenezolanisches Volksfest

