Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft fur Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschatft fir Volkskunde

Band: 56 (1966)

Artikel: San Benito und die Chimbangueles, ein afrovenezolanisches Volksfest
Autor: Pollak-Eltz, Angelina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1004458

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1004458
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nu bhiiet di Gott du Kaffehuus!
Un sufa gar mi Kifeli uus.

Im Uffstoh stohn i nirrsche Hans

No ama Hiindli uf a Schwanz.
Erschrogge riief i: « Guat Nacht Hiind!»
Doa het mer d’Chellneri use ziindt.

San Benito und die Chimbangueles,
ein afrovenezolanisches Volksfest

Von Angelina Pollak-Elfz

Anmerkung der Redaktion: Manche Leser werden sich fragen, weshalb wir hier der
Schilderung eines religisen Volksbrauches bei Negern des nordlichen Sidamerikas
Raum geben. Abgesehen davon, dass wir im Korrespondenzblatt schon gelegentlich
Volkskundliches aus andern Lindetn als unsetem eigenen publiziert haben, rechtfertigt
das wachsende Interesse an Kulturgiitern, die wir der Vermischung «weissen» und «fat-
bigen» Erbes verdanken (mexikanische Volkskunst, negro spirituals, Jazz usw.) die Auf-
nahme des Aufsatzes von Frau Dr. Angelina Pollak-Eltz. Die strenge Scheidung zwischen
Volkskunde als der Wissenschaft von der Volkskultur des Volkes, dem wir selbst ange-
héren, und der Vélkerkunde (Ethnologie), die sich mit der Erforschung aller iiberhaupt
nachweisbaren Kulturen der Erde befasst, ist ausserhalb des deutschen Sprachbereichs
kaum je streng durchgefithrt wotden. Sie ist inshesondere fiir Siiddamerika, wo sich euro-
piisches, indianisches und afrikanisches Kulturgut durchdringen, ganz undenkbar. Die
Volkskunde soll zwar in erstet Linie zut Erhellung des eigenen Volkstums beitragen, sie
kann aber auch dem Verstindnis des Fremdkultutrellen dienen. A.N.

Am Siidrand des Maracaibosees im venezolanischen Staat Zulia und in
den angrenzenden Gebieten von Trujillo und Merida leben noch heute fast
reinrassige Nachkommen afrikanischer Sklaven, die wihrend der Kolonial-
zeit zur Arbeit auf den Kakao- und Zuckerplantagen importiert wurden.
Heute leben diese Neger in den Dorfern Palmarito, El Batey, Bobures,
La Ceiba und Gibraltar und sind zumeist in den Pflanzungen der grossen
Zuckerfabrik Central Venezuela beschiftigt.

Alljahrlich zwischen Weihnachten und Epiphanie wird in diesen Dorfern
das Fest des heiligen Benito von Palermo begangen. Wihrend die Neger
an der Kiiste Zentralvenezuelas und im sogenannten Barlovento den hei-
ligen Johannes zur Zeit der Sommersonnenwende verehren und am 24. Juni
Trommeltinze veranstalten, ist San Benito der Schutzpatron der Schwarzen
im Westen des Landes und sein Fest fillt auf die Zeit der Wintersonnen-
wende. Der heilige Benito soll selbst der Sohn einer schwarzen Sklavin ge-

6



i i

Stoffpuppe, Neger. Dominikanische Republik.



wesen sein, wurde in Nordafrika geboren und griindete ein Kloster in der
Nihe von Palermo. Sein Fest fillt eigentlich nach dem rémisch-katholischen
Festkalender auf Anfang April, aber aus irgendeinem Grunde wurde es von
den Negern Zulias auf die Weihnachtszeit verlegt. Jedes Dozf besitzt eine
Statue des Heiligen in der Kirche, aber daneben befinden sich auch Bildnisse
oder Statuen von San Benito in Privatbesitz. Von jeder wird berichtet, dass
sie auf wunderbare Weise gefunden wurde, dass Engel sie gebracht hitten
oder dass sie von weit her tibers Meer gekommen sei. Jedenfalls sind sie
meist sehr alt. Immer ist der Heilige als Schwarzer dargestellt. Manche
Statuen werden fiir besonders wundertitig angesehen und stehen in grosser
Verehrung. Vor dem Fest werden sie gewaschen und bekleidet, wenn notig
auch wieder neu bemalt.

Es ist bezeichnend fiir die Einstellung der Neger zur christlichen Religion,
dass sie ein personliches Verhiltnis zu den Heiligen, insbesondere zum
Heiligen ihrer besonderen Verehrung, haben. Man spricht mit ihm und
hilt ihn fiir menschliche Freuden und Leiden durchaus empfinglich. Wenn
er eine Bitte unerfiillt ldsst, so kann er auch Priigel gewirtigen. Aber nach
Gebetserhorungen ist man bereit, seine Schuld reichlich zu bezahlen. Die
Feste fiir San Benito werden immer von Leuten finanziert, die «promesas»
(Versprechen) einlosen, und die Spesen sind nicht gering. Andere kleiden
sich zu seiner Ehre auf besondere Weise, wie wir noch sehen werden, geben
Geschenke und tanzen in der Prozession mit. San Benito wird allgemein
fiir sehr gerecht angesehen und er wird auch angerufen, wenn man mit der
Polizei zu tun hat. Wihrend der Sklavenzeit setzten die Leute grosses Ver-
trauen in die tiberirdischen Michte, weil ihnen auf dieser Welt kaum Ge-
rechtigkeit widerfuhr,

Die Feste werden von einer Organisation gefeiert, die sich die Vasallen
von San Benito nennt und hierarchisch geordnet ist. Diesen sogenannten
Chimbangueles steht ein Mayordomo vor, der vom Pfarrer und von den
Dotfbewohnern gewihlt wird. Er ist das Oberhaupt dieser Bruderschaft.
Unter ihm stehen zwei Capitanes de ensayo, welche die Trommelbatterie
dirigieren, welche ja bei den Prozessionen nicht fehlen darf. Weiter gibt es
einen Capitan de lengua, der Vorbeter und Vorsinger ist und mit dem
Sprecher des Hiuptlings bei einigen Bantustimmen verglichen werden kann.
Die Mandatores sind Otrdner, welche Peitschen in der Hand halten und
dafiir zu sorgen haben, dass die Festlichkeiten nicht ausarten. Die eigent-
lichen Vasallen tanzen und singen zu Ehren des Heiligen. Sie haben sich
seinem Kult verschrieben, weil sie dafiir grosse Gnaden erhoffen oder weil
San Benito ihnen schon geholfen hat.

Die Trommelbatterie, die eigentlichen Chimbangueles, besteht aus 6 bis
7 Instrumenten, die alle etwa die gleiche Héhe zwischen 75 cm und 1 m
haben, leicht bombiert sind und nur eine Membran aufweisen. Sie sind aus

8



Balsaholz gefertigt, und das Fell besteht aus Katzen- oder Rehleder. Die
einzelnen Trommeln, die alle Schnurpflockverspannung aufweisen, sind
verschieden gestimmt und werden teilweise mit den Fingern, teilweise mit
Stibchen geschlagen. Sie heissen: atriero, pujao, mayor und drei requintas.
Derartige Trommeln sind hiufig an der afrikanischen Guineakiiste bei ver-
schiedenen Stimmen zu finden, wo ja die Schnurpflockverspannung sehr
charakteristisch ist. Andererseits ist es interessant festzustellen, dass der
Name der Trommeln «chimbanguele» wohl von Bangalla oder Imbangalla
kommen mag. Nach Cabreral! heisst «bangala» in Cuba: profanes Fest der
congolesischen Neger. Auch kamen viele Neger aus dem Congo nach
Amerika, die unter dem Namen «bangala» verkauft wurden? Davon spricht
auch Ramos?, der fiir Brasilien den Namen «mbangala» oder «bangala»
fiir Sklaven aus dem Congo-Angola-Gebiet belegt. Nach alten Dokumenten
soll es im 18. Jahthundert in Caracas auch eine Bruderschaft von Quimban-
gueles gegeben haben, die Heiligenfeste organisierte?, Es ist nun interessant
festzustellen, dass der Name der Trommeln wohl deutlich auf den Congo
weist, die technische Ausfithrung derselben aber wohl nicht fiir jenes Gebiet
charakteristisch ist. Es ist leicht moglich, dass sich Neger der Guinealidnder
mit solchen aus dem Congo in Venezuela trafen und so zwei Kulturelemente
amalgamiert wurden. Die Rhythmen sind ohne Zweifel rein afrikanisch.
Hiufig werden die Trommeln noch von diinnen Metallfléten begleitet, die
aber iltere Bambusfléten aus «cafia guasdua» ablostens. Auch Kuhhoérner
werden bisweilen geblasen. Ebenso sah ich Muschelhornbliser. Die
Rhythmen folgen einander in bestimmter Ordnung. Bei Beginn der Pro-
zession wird «agé, agé, Benito agé» geschlagen, und diese wenigen Worte
werden vom Chor wiederholt®, Danach setzt sich der Zug in Bewegung,
und der Vorsinger stimmt «Chimbanguelero vaya, ah vaya, ay vaya como
vaya» an. Diese wenigen Worte werden endlos nachgesungen. Wenn die
Prozession am Friedhof hilt, singt der Capitan de Lengua «Misericordia
Sefior, Misericordia» zu Ehren der Ahnen. Wieder dndert sich der Rhyth-
mus. Bei den darauffolgenden Hausbesuchen singen alle: «Chocho belezé,
chocho 14». Wenn sie danach weiterziehen, stimmen sie «Sangorangomé
vaya» an. Am Schluss der Prozession, wenn der Heilige wieder in die Kirche
gebracht wird, ertont die «Cantica», die auch bei besonderen Anlissen und
als feierlicher Bittgesang vorgetragen wird.

11954, 22.

2 Aguirre Beltran, 1940, 41.
% 1943, 290.

4 Acosta Saignes, 1962, 2171
5 Rivas, 1910, 291l

8 Laya, 1956, 1611l



Wie man sieht, sind viele Worte afrikanischen Ursprungs, wenn heute
auch die Leute bereits ihre Bedeutung vergessen haben. Ausser diesen
Rhythmen werden auch hiufig lustige «coplas», Verse und Spottgedichte,
vorgetragen, die San Benito erfreuen sollen:

San Benito es negro — pero delicao

El le haga desprecio — tengale cuidao.
(Der heilige Benito ist schwarz, aber leicht beleidigt, jene die ihn verachten,
sollen sich wohl hiiten.)

Wie oben erwihnt, sind besondere Kleidungsstiicke fiir das San Benito-Fest
charakteristisch, verlieren sich aber heute immer mehr. Vor allem trigt der
Mayordomo — und hiufig auch die Vasallen — eine Art Krone (coroza) aus
buntem Papier mit Federn, Spiegeln, Papierblumen und Bindern. Uber
braune Kakhihosen tragen viele Tinzer und Wiirdentriger braune Bast-
rockchen, die sogenannte «saya». Diese wurden frither nur iiber einfache
Lendenschiirzen gebunden, der Oberkorper blieb nackt”. Heute haben die
«sayas» nur mehr symbolischen Charakter. Auch Frauen tragen sie manch-
mal iiber den Rock. Nur bei Kindern sah ich sie noch als einziges Kleidungs-
stiick. Andere Kinder waren als Indianer oder Goajirofrauen gekleidet.
Diese Verkleidung hat auch mit der Bezahlung von Versprechen zu tun.
Die meisten dieser Kinder waren durch die Hilfe des heiligen Benito von
arger Krankheit genesen oder hatten fiir ein Wunder zu danken.

Nach Ortiz® feierten die Weissen in Cuba ihre Feste zur Zeit der Tag-
und Nachtgleiche, also zumeist zu Karneval und Ostern. Die Neger hin-
gegen konzentrierten ihre Feste auf die Zeit der Sonnenwenden, besonders
auf den Winter, auf Weihnachten und Epiphanie. In der Kolonialzeit war
es Sitte, dass die Sklaven wihrend einiger Tage im Jahr eine relative Freiheit
geniessen durften, um sich auszutoben. Fiir 24 Stunden durften sie die
Hacienda verlassen und selbst das Dotf regieren. Sie konnten Strafen aus-
teilen und sogar Verbrecher aus den Gefingnissen befreien. Noch heute
kann in Betijoque (Trujillo) die Statue des heiligen Benito am 26. Dezember
Mitglieder der Bruderschaft, die fiir kleine Delikte im Dorfkerker sitzen,
befreien. Anderseits feiert man auch in Spanien den heiligen Benito, und
zwar in Cerro Andavalo (Huelva), wo zu Ehren des Heiligen Umziige
stattfinden, wobei frither zu Trommelrhythmen getanzt wurde. Eine
Bruderschaft organisiert das Fest. Der typische Tanz fiir San Benito war
frither der «poleo»®. Auch in Columbien, besonders an der Kiiste bei den
Negern Cartagenas, soll San Benito sich grosser Beliebtheit erfreuen. Auch

7 Rivas, 1910, 291f.
8 1921, 134.
® Baroja, 1957, 436.

10



Riuchergefiss fiir den Allerseelentag, Ton. Amatenango, Mexiko.

I1



auf den englischen karibischen Inseln St.Kitts, Granada und St.Lucia
werden Trommeltinze zur Weihnachtszeit aufgefiihrt. Die dortigen Neger
sind aber protestantisch und so ist ihnen die Heiligenverehrung fremd.

In Venezuela handelt es sich beim Fest der Chimbangueles fiir San Benito
um Umziige, Anrufungen und Trommeltinze zu Ehren des Heiligen,
dhnlich wie diese fiir San Juan im Barlovento zur Sommerzeit iiblich sind.
Die Tinze sind frenetisch und haben teilweise sexuellen Charakter. Meist
tanzt jeder fiir sich allein, manchmal tanzen auch Paare, die sich jedoch
nicht berithren. Wihrend der Prozession wird der Katafalk mit der Statue
von San Benito im Rhythmus der Trommeln hin und her geschwenkt.
Die gleiche Sitte ist auch bei den Umziigen mit San Juan im Barlovento
iiblich. Sie erinnert an magische Riten beim Begribniszeremonial der Tschi
an der Goldkiiste!?, Die Statue wird auch hiufig mit Rum iibergossen, weil
man ja San Benito auch eine Freude machen will. Es scheint sich wohl um
eine Art Trankopfer zu handeln. Manche Frauen schiitten auch ein stark-
riechendes Parfum, Mar Azul, iiber den Kopf des Heiligen. Es sei in diesem
Zusammenhang darauf hingewiesen, dass Ahnen und Fetischfiguren in
Afrika hdufig mit Palmendl eingerieben werden oder Rum und Palmenwein
iber sie gegossen wird!l. Ramon y Rivero!? beschreibt das Fest in Bobures
und Gibraltar. Ich selbst konnte es in El Batey und Betijoque miterleben.

Bis vor kurzem wurde die Statue des Heiligen aus dem Dorf Sabana
Grande alljdhrlich am 25. Dezember in nichtlicher Prozession nach Beti-
joque getragen, um dort am 26. Dezember betanzt zu werden. Trommler
und Singer begleiteten den Heiligen. Man hielt an mehreren Orten, trank
und tanzte. Im Jahre 1964 wurde diese ndchtliche Reise jedoch vom Pfarrer
von Sabana Grande verboten, weil er die Ausschweifungen, welche im
Angesicht des Santos veriibt wurden, nicht mehr dulden wollte. Die Ein-
wohner von Sabana Grande erklirten, dass die Leute aus Betijoque nicht
wiirdig wiren, «ihren» Heiligen zu betanzen. Der Pfarrer predigte Missi-
gung. Die Biirger von Betijoque jedoch luden sich San Benito aus Bobures
ein, der auch prompt mitsamt der zugehtrigen Batterie von Chimbangue-
leros per Lastwagen eintraf. So war das Fest gerettet, und man konnte zu
Ehren von San Benito tanzen.

Am Morgen wurde die Statue vom Volk feierlich begriisst. Dann begann
der Tanz durchs Dorf. Die Chimbangueleros ziehen voran, dann folgen die
Triger mit der Statue auf einem Katafalk; sie bewegen sich tanzend. Da-
hinter ziechen die Vasallen und das Volk. Manche tragen die erwihnten
«corozas» und «sayasy», andere nur bunte Binder oder weite Strohhiite.

10 Ellis, 1887.
11 Ellis, 1890, 77.
12 1956, 15011

1z



Die Prozession tanzt zuerst um den Hauptsitz. Dann geht es langsam zu
einem Kreuz, das am Rande des Dorfes steht. Hier wird vom Vorsinger
eine Litanei vorgetragen. Die Statue des Heiligen wird nach vorwirts ge-
schwenkt, damit er seine Reverenz, dem Kreuz gegeniiber, machen kann.
Dann ziehen sie weiter dem Friedhof zu. Am Eingang wird Halt gemacht
und das «Misericordia» angestimmt. Die Toten werden geehrt. Dann geht
es wieder zum Dorf zuriick, wo die Hausbesuche beginnen. Vor den Hiu-
sern, die mit Bindern oder Blumen bezeichnet sind, macht der Zug halt.
Der Hausherr tritt heraus und iibergibt dem Heiligen ein Geschenk, tanzt
vor der Statue oder bittet die Triger auf einen Augenblick hinein. Dann
ziehen sie wieder weiter. Trommler und Triger sind unermiidlich. Es wez-
den aber grosse Mengen von Alkohol genossen, und am Ende des Tages
sind fast alle Vasallen betrunken. Bei Nachteinbruch muss die Statue in die
Kirche zuriickgebracht werden, doch meist dehnt sich das Fest noch linger
aus. In El Batey sah ich, wie die Triger immer wieder vergeblich versuch-
ten, die Kirchentiire zu erreichen. Sie wurden stets von eifrigen Vasallen
zuriickgerissen, weil man noch weiter tanzen wollte. Endlich schritt der
Pfarrer ein und befahl, den Heiligen auf seinen Platz am Altar zu stellen.
Gleich wurden die Kirchentiiren geschlossen, um zu verhindern, dass die
Trommler und das gréhlende Volk das Gotteshaus betrete. Der Tanz geht
aber hiufig noch weiter, meist in Privathiusern, wo die kleineren Statuen
oder Bildnisse auf geschmiickten Altiren aufgestellt werden. Hier hat der
Pfarrer keine Macht mehr, und die Leute kénnen sich ungestort dem Tanz
bis zur volligen Erschépfung hingeben.

Es sei noch vermerkt, dass in den Anden, 6stlich vom Maracaibosee,
San Benito ebenfalls gefeiert wird, nur werden dort die Tinze nicht mit
Trommeln, sondern mit Saiteninstrumenten begleitet. Aber die Mestizen-
bevolkerung von San Rafael de Muccuchies (Merida) malt sich zu Ehren des
Heiligen das Gesicht schwatz an. Sicherlich wurde die Benito-Verehrung
von den Negern der Ebene {ibernommen. Da Venezuela dem Toutismus
noch nicht erschlossen ist, kommen nur seht wenige Aussenseiter als Zu-
schauer in die Dorfer, und so kénnen sich die Festlichkeiten ungestdrt ent-
falten. Wohl hat die San Benito-Verehrung in den letzten Jahrzehnten
einige Modifikationen zu erleiden gehabt, aber jung und alt ist nach wie vor
begeistert bei der Sache, und man tanzt aus Freude und aus einem Gefiihl
der Dankbarkeit gegeniiber dem Heiligen, welches tief im Empfinden der
Leute verankert ist,

Literaturnachweis

Acosta Saignes, Miguel:
1962 «Estudios de Folklore Venezolana»: San Benito en Betijoque, Caracas.

1%



Aguierre Beltran, Gonzalo:

1940 «Comercio de esclavos en Mexico por 1542»: Afro-America, Band I-1/2, Mexico.

Baroja, J. C.:

1957 «Dos romerias de la Provincia de Huelva»: Revista de Dialectologia y Costumbres
populares, Band XIII/4, Madrid.

Cabrera, Lydia:

1954 «El Monte»: Habana,

Ellis, A. B.:

1880 «The Ewe speaking peoples of Westafrica»: London.

1887 «The Tshi speaking peoples of the Gold Coast of Westafrica»: London.

Laya, José Clemente: v

1956 «Organizacion de los Chimbangueles»: Boletin del Instituto de Folklore II/s,
Caracas.

Ortiz, Fernando:

1921 «Los cabildos afro-cubanos»: Revista bisemestral cubana. Band XVI/1, Habana.

Ramon y Rivero, Felipe:

1956 «Fiesta de San Benito en Bobures y Gibraltar, Zulia»: Boletin del Instituto de
Folklore, Band IIfs, Caracas.

Ramos, Arturo:

1943 «Las culturas negras en el Nuevo Mundo»: Mexico.

Rivas, A.y M.:

1910  «Costumbres zulianos»: Maracaibo.

Jahresbericht der Sektion Basel der Schweizerischen
Gesellschaft fiir Volkskunde

(fir die Zeit vom 1. August 1964 bis zum 31. Juli 1965)

Die Mitgliederversammlung vom 6. November 1964 genchmigte die vom
Vorstand vorgeschlagenen neuen Statuten (abgedruckt, in: SVk 55, 24£.).
Der Vorstand unterzog sich darauf einer Neuwahl und wurde in der bisheri-
gen Zusammensetzung mit Prof. Dr. H. Triimpy als Obmann bestitigt.
Bestitigt wurde auch Herr Dr. R. Feer als Revisor, und neu wurde als sein
Stellvertreter Herr Dr. W. Wackernagel gewihlt. Statutengemiss konsti-
tuierte sich der Vorstand in der ersten Sitzung, und zwar folgendermassen:
Dr. W. Escher, Statthalter; Dr. P. Krayer, Aktuar; Ed. Hoffmann-Feer,
Quiistor; W. Batschelet und Prof. Dr. H. G, Wackernagel, Beisitzer. Auf
das Ende des Geschiftsjahrs hat Herr Hoffmann sein Amt, das er jahrelang
mit grosster Gewissenhaftigkeit und Zuvorkommenheit erfiillte, abgetreten.
Wir danken ihm auch an dieser Stelle fiir alle Hilfe und freuen uns, dass er
weiterhin dem Vorstand als Beisitzer angehort. Herr Batschelet war freund-
licherweise bereit, das Quistorat zu iibernehmen.

Das Vortragsprogramm liess sich, abgesehen von einer Terminverschie-
bung, wie vorgesehen durchfiihren:

14



	San Benito und die Chimbangueles, ein afrovenezolanisches Volksfest

