
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 53 (1963)

Artikel: Der "Déserteur", ein Walliser Maler religiöser Volkskunst

Autor: Wildhaber, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004389

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004389
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fig. i



Der «Déserteur», ein Walliser Maler religiöser Volkskunst
Von Robert Wildhaber, Basel

Zuhinterst im Val de Nendaz taucht um 1850 ein Mann auf. Er möchte
unbekannt bleiben; so erscheint er nur, wenn die Bauern fort sind bei der
Arbeit, beim Vieh auf der Weide, irgendwo im Holz. Er kommt zu den
Häusern und bettelt bei den Fauen um Milch und Käse. Aber wer kann in
solch einem weltabgelegenen Seitental, wo jeder den andern schier wie
seinen Hosensack kennt, auf die Länge versteckt bleiben! Die Männer
ahnen etwas von diesem Versteckenspiel; sie lauern ihm auf und stellen ihn.
Er macht ihnen den Eindruck eines « rechten» Mannes ; sie lassen ihn gelten.
Von nun an kann er sich mehr oder weniger unbehelligt unter ihnen zeigen.
Wer ist eigentlich dieser Unbekannte; woher kommt er; was tut er; was
will er hier? Er ist freundlich, ja liebenswürdig, wenn man ihn in Ruhe
lässt; aber sein Gesicht verfinstert sich, wenn man sich nach seinem Namen,
nach dem Woher und Wohin erkundigt, wie es Bauernart ist. Er weicht

aus, er weist ab, er verschwindet wie ein verängstigtes Tier. So lässt man
ihn in Ruhe, nimmt ihn auf, wenn er kommt, beherbergt ihn für kurze Zeit
im Heu, und lässt ihn ziehen, wenn er gehen will. Vielleicht war es ein

Glücksfall, dass im ersten Haus, hinten in Cerisier, in welchem er Zuflucht
suchte, der Präsident des Tales, Jean Barthélémy Fragnière, wohnte. Er
scheint dessen Wohlwollen und damit einen gewichtigen Schutz gewonnen
zu haben. Bald zeigte es sich, dass er die freundschaftliche Gesinnung der
Talbauern nötig hatte und dankbar dafür sein musste; denn er wurde von
den Kantonsbehörden gesucht.

Was war denn eigentlich mit diesem Fremdling, diesem scheuen

Eindringling los Mit der Zeit erfuhr man, dass er Charles Frédéric Brun hiess,
oder sich zum mindesten so nannte. Dass er geflohen war und vor der
Polizei Angst hatte, wusste man ebenfalls. Woher er kam, und warum er
fliehen musste, mögen der eine oder andere Geistliche, sein Beichtvater,
vielleicht auch der Talpräsident gewusst haben; aber sie blieben verschwiegen.

Wir bringen hier zwei Aufsätze über einen beinahe unbekannten, höchst reizvollen
volkstümlichen Walliser Maler. Vieles in seinem Leben enthält legendenhafte Züge, und
es ist interessant, die beiden Arbeiten daraufhin zu vergleichen. Es finden sich z.B. das

«Schwererwerden» und das «Leichterwerden» des Sarges gleichermassen in Sagen und
Legenden. Auch das Zusammenwachsen mehrerer Gestalten in eine einzige legendäre
Persönlichkeit, wie es der zweite Aufsatz so anschaulich schildert, ist ein prächtiges
Beispiel moderner Sagenbildung.

Der erste Aufsatz ist ein (leicht geänderter) Abdruck aus der Festschrift zum 70.
Geburtstag von Karl Meisen im Rheinischen Jahrbuch für Volkskunde 12 (1961 ; erschienen

1963) 211-226. Sechs der dort reproduzierten zwölf Abbildungen sind in diesem Heft
nicht publiziert. Wir danken der Redaktion des Rheinischen Jahrbuches herzlich für die
liebenswürdig erteilte Erlaubnis zum Nachdruck.

49



So konnten sich die Bauern ihre eigenen Vermutungen machen. Manches

von dem, was man sich so sagte und erzählte, wenn man am Abend noch
ein Weilchen vor dem Haus beisammen sass oder nach dem Gottesdienst
am Sonntag herumstand und Gemeindeangelegenheiten verhandelte, mag
wahr sein, manches tönt recht sagenhaft. Es hiess, der Déserteur - so nannten

ihn alle - sei zuerst in einem benachbarten Walliser Seitental gesehen
worden; 1844 sei er in Le Trétien aufgetaucht. Ob er dahin von Savoyen
aus - von Chamonix her über den Pass - oder vom Rhonetal aus gelangt
ist, weiss man nicht. Auf alle Fälle ist es sicher, dass er aus Frankreich kam.
Die erste, literarisch belegte Nachricht über ihn findet sich in einer
Reisebeschreibung aus dem Jahre 18881. Schon diese kurze Nachricht, 18 Jahre
nach seinem Tode, birgt sagenhafte Züge, die man nur weiter
auszuschmücken braucht. Der Verfasser, der in spätromantischer Naturbegeisterung

die «unbekannte Schweiz» entdecken möchte, hält sich im unteren
Wallis auf. Er vernimmt, dass in Hérémence eine Kurpfuscherin, eine

«mège», ein richtiges Original wohne; sie sei berühmt, und man rät ihm an,
sie zu besuchen. Dies tut er denn auch ; aber ganz kann er seine Enttäuschung
über den Besuch nicht verbergen, denn sie erweist sich nicht so gesprächig,
wie er hoffte (er scheint auch recht dumm und großstädtisch überlegen
gefragt zu haben). Dafür macht er bei ihr eine andere Entdeckung. Auf
einem Möbelstück sieht er ein Bild aufgeklebt, das ihm sofort durch seine

frische Eigenart auffällt. Er erkundigt sich danach. Die Frau gibt ihm zur
Antwort - und er betont ausdrücklich, dass er ihren Stil und ihren Dialekt
nachzuahmen versuche «Joli! Peint par déserteur français,ancien élève

en théologie. A fait bêtise, tué son capitaine et venu ici, à Hérémence. Etait
menuisier. Est mô [mort].» Wenn diese Angaben auf Wahrheit beruhen,
müsste er während des Militärdienstes aus irgendeinem Grund seinen

Hauptmann getötet haben und danach in die Schweiz geflohen sein. Deshalb

der Übername «Déserteur». Möglich, dass er zuerst nach Hérémence

gelangte, in das Seitental, in welchem er sich sicher glaubte. Dann scheint

er sich hier als Schreiner betätigt zu haben, sofern man den Orakelbrocken
der alten Kurpfuscherin glauben kann. Dass dann die Walliser Polizei nach
ihm gesucht hat - vermutlich auf das Verlangen der französischen
Militärbehörden - ist sicher. Danach müsste man vermuten, dass der Déserteur von
Hérémence weiter flüchtete, vielleicht nach Le Trétien, und dass er schliesslich

im Val de Nendaz eine «Bleibe» fand: von «Heimat» zu sprechen geht
bei diesem armseligen Leben gewiss nicht an. Ungefähr 20 Jahre lang hielt
er sich in diesem Tal auf. Im Walde hatte er sich irgendwo einen sicheren

Unterschlupf gebaut; sonst schlief er bei den Bauern im Heu. Sie hatten
ihn als Talgenossen aufgenommen; er kam in ihre Häuser und erhielt zu
essen. Als Dank und Entgelt malte er ihnen Bilder. Von diesen wird später

1 Victor Tissot, La Suisse inconnue (Paris 1888) 423.

5°



die Rede sein. Wenn einmal - was bestimmt selten genug der Fall war - die
Polizei ins Tal hinauf kam, um ihn zu suchen, dann stellten sich die Bauern
schützend vor ihn. Sie wussten einfach von nichts. Heute noch wird im
Tal erzählt, dass eines Tages ein paar Polizisten das Haus umstellt hätten,
in welchem er sich gerade befand; da hätten ihn die Leute zwischen zwei
Matratzen versteckt, und die Polizei sei abgezogen, ohne ihn gefunden zu
haben. Es macht schier den Eindruck, als ob es auch der Polizei mit dem
Sucheifer nicht gar zu ernst gewesen sei. Ein anderes Mal sei die Polizei
während des Gottesdienstes zur Kirche von Nendaz gekommen und habe

unter der Türe den Geistlichen gefragt, ob der Déserteur sich unter den
anwesenden Gläubigen befände. Aber der Kurat habe versichert, er sei

nicht hier, trotzdem er in der Kirche war. Die alten Leute im Tal wissen
heute noch allerhand über ihn zu berichten; sie mögen es von ihren Eltern
oder Grosseltern gehört haben. Die einen glaubten, er sei ein Bischof oder

gar Erzbischof gewesen; wieder andere vermuteten in ihm einen Notar,
denn man habe bei seinem Tode sein Notariatspatent gefunden. Auch hielt
man ihn für einen Hauptmann in einem französischen Regimentsstab. Dass
die mège von Hérémence von ihm sagte, er sei ein ehemaliger Theologiestudent

gewesen, haben wir bereits gehört. Er galt als intelligent und
anständig, habe «Bildung» besessen; vor allem werden immer wieder seine

Lateinkenntnisse hervorgehoben. Nun, was diese angeht, so entsprechen
die Texte, welche er in seine Bilder schrieb, dem, was ein Ministrant wissen
dürfte ; das Französische aber enthält allerhand Orthographiefehler, wie sie

einem Bischof, Erzbischof oder Notar nicht wohl angestanden hätten. Der
angehende «Theologiestudent» mag am ehesten auf ihn zutreffen; dies

würde auch im Einklang stehen mit den religiösen Themen seiner Bilder.
Im Winter hat er oft arg gehungert; entschuldigend erzählte er dann etwa

seinen Bauernfreunden, wie ihn der Hunger getrieben habe, die mit Erde
zugedeckten Kartoffelmieten auf den Feldern zu öffnen und ein paar
Kartoffeln herauszunehmen. Eines Tages habe man ihn fast erfroren im Walde

gefunden; Leute hätten ihn in ihr Haus getragen und dann im Backtrog mit
Schnee eingerieben, bis er wieder zum Leben kam. 20 Jahre lang führte er
sein armseliges Büsser- und Flüchtlingsleben in den Ortschaften und Weilern
desTales vonNendaz und seiner Umgebung. 1870 starb er, ungefähr 8oJahre
alt, in dem abgelegenen Weiler Bieudron, der gegen den Talboden der
Rhone zu liegt. Man legte seinen Leichnam in einen Behälter, und auf dem
Rücken eines Maultieres wurde er nach Nendaz hinaufgetragen, wo man
ihn beerdigte. Die vier Träger hätten ganz besondere Mühe gehabt, den
schweren Sarg zum Grabe zu tragen, weil der Déserteur ausnehmend gross
gewesen sei. Liegen hier nicht schon Ansätze zur Sagen- und Legendenbildung

vor, mit dem «Schwererwerden» des Sarges? Überhaupt bietet das

unerklärliche Leben eines ausserhalb der Gemeinschaft stehenden Menschen

51



genügend Punkte, an die sich Erzählmotive haften können. Da es sich um
einen Menschen handelte, der einem nicht unheimlich war, werden die
Motive eher aus den Bereichen der Legende und den Erzählungen von
heiligmässigen Männern stammen; an ihnen ist das Wallis ja reich.

Die Bilder, welche wir vom Deserteur kennen, stammen alle aus der Zeit
seines Aufenthaltes im Val de Nendaz, in den 20 Jahren von 1850 bis 1870.
Es scheint, dass er sie samt und sonders in Bauernhäusern gemalt hat, in
denen er einige Tage bleiben durfte, zu essen bekam und im Heu schlafen
konnte. Als Entgelt, als seine Art von Geschenk, malte er dann ein Bild,
auf irgendein Stück Papier, wie es sich gerade fand. Es gibt auch Bilder
von ihm, die aus zwei Papierstücken zusammengesetzt sind. Die Farben,
die er brauchte, holten ihm die Bauern oder ihre grösseren Kinder aus dem
benachbarten Sion in derTalebene, zu der hinunterzugehen er sich fürchtete.
Man muss beim Betrachten seiner Bilder sich immer vor Augen halten,
dass ihm nicht eine reiche Skala von Farben und Farbniiancierungen zur
Verfügung stand. Um so erstaunlicher wirkt sein sicheres Farbgefühl.

Beinahe alle seine Bilder sind Heiligenbilder. Die Leute fanden Gefallen
an ihnen; sie klebten sie auf Möbel und Wände, rahmten sie ein und stellten
oder hingen sie irgendwo auf. Die früheren, alten Lithographien und
Drucke wurden weggeworfen; manchmal verwendete man sie auch zum
Bekleben der Rückseite des gerahmten neuen Bildes. So kam wohl mit der
Zeit in beinahe jedes Haus im Tal mindestens ein Bild von ihm. Seine Bilder
wurden «richtiger», für das Tal typischer Hausschmuck. Volkskundlich
gesehen: eine selbstverständliche Anerkennung der Werke eines Einzelnen
als Gemeinbesitz einer Talschaft, als Besitz, mit dessen Inhalt man
einverstanden war und mit dem man sich assimilierte. Es waren nicht «Kunstwerke»,

sondern «Heiligenbilder» des Déserteurs. Der Russ der Kerzen
und der Talglampen machte sie mit der Zeit schmutzig, schwarz und
unansehnlich; im Sommer spazierten Fliegen auf ihnen herum; Kinder zerrissen

sie; sie fielen herunter und gingen zugrunde. Sie wurden auch wohl durch
neuere Fabrikwarendrucke ersetzt, um den Modeforderungen der Zeit
gerecht zu werden. Heute dürften noch etwa 100 solcher Bilder erhalten sein.

Sie befinden sich alle in privaten Händen; zwei Sammler besitzen eine

grössere Anzahl dieser Köstlichkeiten.
Die Bilder haben eine stereotype Anordnung. Sie sind von einem dicken

und einem zarten schwarzen Strich eingerahmt und mit C. F. B. gezeichnet.
Als Ausnahme steht bei einem Bild: Pinx. Ch.1" Fred. Brun (ob von seiner

Hand?). In schwarzen Majuskeln stehen die Namen des oder der Pleiligen
oder die Bezeichnungen des Bildthemas. Manchmal hat er den Platz für die
Buchstaben nicht gut berechnet, dann reicht es entweder zu einem kleinen
Zusatz in gewöhnlicher Schrift (Ste ELISABETFI Reine de Portugal;
Ste ANNe"& Marie sa fille; LA SAINTE VIERGE MARIE et son enfant

52



Jésus; SAINT THEODULE Évèque) oder es müssen einige Buchstaben

am Ende eines Wortes aus Platzgründen in Kleinschrift hineingezwängt
werden (SAINT JEAN BAPtiste; Ste MARGUERIte). Gelegentlich kann

man im Legendenteil vorgezeichnete Bleistiftlinien und Buchstaben
durchschimmern sehen. Im Bild selbst ist dies nie der Fall; hier konnte sich das

ursprüngliche Formgefühl frei bewegen und entfalten; die geordnete
Schrift scheint ihm entschieden mehr Mühe gemacht zu haben. Die Heiligennamen

sind nicht überall einheitlich durchgeführt; so finden sich St. Legér
und Legier.

Die meisten seiner Bilder sind datiert. Das Datum findet sich im Legendenteil

oder auch irgendwo auf dem Bilde selbst, wo es gerade passt. In
vielen Fällen verzeichnet er auch im Legendenteil, wo und für wen oder in
wessen Auftrag er das Bild gemalt habe. An Ortschaftsnamen verzeichnet er
z.B. Veysonnaz (er schreibt meist Vaisonnaz), Haute Nendaz, Brignon, Bar,
Le Planard. Die Texte der Auftraggeber lauten etwa so «Jean Charles
Antoine Locher de Brignon a fait faire cette image, le 24 janvier 1859» (die
Locher sind ein altes Geschlecht aus dem deutschsprachigen Wallis);
«Jean Antoine Franier et Marie Madeleine Franier née Fournier son épouse
ont fait faire cette image, à Verey hameau, comune de Nendaz, le 2 janvier
1870» (der Name Fragnière, wie man ihn heute schreibt, ist alteingebürgert
in den beiden Talgemeinden Nendaz und Veysonnaz; die Fournier stammen
aus Nendaz); «Jean Legier Salamolard juge à la commune de Vaisonnaz
â fait faire cette image le 24 settembre 1864» (der Richter Salamolard
hat sich im Laufe des 19. Jahrhunderts in Veysonnaz einbürgern lassen).
Andere Auftraggeber heissen Délèze (die Schreibweise des Déserteurs
lautet: Délise, Bürger von Nendaz), Mayoraz (Bürger von Hérémence) und
Michelet (Bürger von Nendaz).

In echt volkstümlicher Unbekümmertheit schreibt er auch mitten in das

Bild hinein - wo sich gerade ein leerer Platz befindet, der seiner Auffassung
nach ausgefüllt werden sollte - einen Text in französischer, gelegentlich
auch in lateinischer Sprache. Diese Texte sind kleine Gebete oder Bitten
an die Heiligen, meistens um ihre Fürsprache in der Stunde des Todes.
Die Bilder sind dadurch völlig mit der bäuerlich-religiösen Denkweise
verbunden, die sich immer und immer wieder mit dem zentralen Anliegen des

«guten Todes» auf das Eindringlichste beschäftigt. Mag der Bauer nun
den ersten Blick vor Beginn der Tagesarbeit auf ein grosses Christophorus-
Fresko an einer Kirche werfen oder auf das Bildchen bei sich zuhause, so

fühlt er sich sicherer im Schutze der fürbittenden Heiligen. Auf seinem

Déserteur-Helgen kann er lesen (ich lasse die Schreibweise unkorrigiert) :

«Jésus, Marie, Joséph, Soyez a mon aide», «Sainte Marie et Saint Philo-
mène, nous vous prions de nous accorder votre grace maintenant et a

l'heure de notre mort», «Sainte Marie, Anne et Madeleine, nous vous

53



suplions de nous asister de votre grace, maintenant et surtout au moment
de notre mort, ainsi soi-t-il», «Jésus, Marie et Joséph, soyez à notre secours,
maintenant et surtout à l'heure de notre mort. Amen.» «Jésus, Marie et

Joséph, aidez et secourrez moi!» Beinahe wie ein Widmungstext lauten die
kurzen Worte: «pour l'amour de Dieu et mon prochain!» Es sind vor
allem die Weihnachtsbilder, welche die herrliche Friedensbotschaft auch
im Worte künden: «Gloire a Dieu aux plus haut; Et la paix aus hommes de

bonne volonté. Bénissons à jamais la naissance de Notre Seigneur Jésus-
Christ. Soyez à jamais beni, a mon aimable Jésus, d'avoir voulu descendre
du Ciel sur la terre pour nous sauver, helas!, sans vous, nous serons perdue
a jamais, etc.» (sic!). «Gloria in excelsis Deo, et in terrâ pax hominibus
bonae volontatis. Laudamus te. Benedicimus te.»

Die Geburt Christi ist eines der Lieblingsthemen des Déserteurs.
Vermutlich hat er sich von zwei, vielleicht von drei Vorbildern anregen lassen.

Die zeitlich früheren Bilder weisen eine eher steife Grundkonzeption auf.
Der hausähnliche, gar nicht walliserisch-bäuerliche Stall steht mächtig und
etwas plump in der Mitte oder füllt die linke Seite des Bildes. In
feierlichwürdiger Haltung ist die heilige Familie «gruppiert»: Joseph steht neben
Maria, er schaut mit fernem Blick leicht seitlich aus dem Bild hinaus; die
neben ihm sitzende Maria schaut starr und unbewegt geradeaus, das kleine
Jesuskind mag noch so sehr die Ärmchen zu ihr hinaufstrecken. Es liegt
in allen Weinachtsbildern auf einem köstlichen Tuch mit bedrucktem oder
besticktem Rand. Ob hier eine richtige Taufdecke als Vorbild gedient
haben mag? In den späteren Darstellungen von Christi Geburt ist die

Komposition lockerer, freier und viel reicher. Es sind immer die hl.
Dreikönige und die Hirten, welche sich bei der Krippe einfinden. Alle Figuren
sind entweder ganz im Profil oder ganz von vorn dargestellt. Die Könige
kommen geritten oder sie stehen schon anbetend und gabenbringend vor
dem Jesuskind. Manchmal steht ihr Name ob ihren Häuptern, wobei der

Mohrenkönig Kaspar oder Melchior heissen kann. Man möchte erwarten,
dass der Déserteur bei der Darstellung der Hirten die Bauern des Tales

gemalt habe, aber ein Vergleich der Bilder zeigt eindeutig, dass dies nicht der
Fall war. Es sind ohnehin nicht Walliser Hirten, die er zeigt. Aus wirklicher
Beobachtung sind sie ihm weder in ihrer Kleidung noch in ihren Geräten
bekannt und vertraut; auch die Schafe haben ihn sicherlich viel Mühe
gekostet, bis sie ihm dann doch rührend danebengerieten. Es zeigt sich auch
hier das immerwiederkehrende, typische Faktum des Volkskünstlers, der
aus innerer Sicht die abstrahierte Form malt, oder der nach Vorlage getreu,
und sogar verständnislos, kopiert, der aber keineswegs eine «naturwahre»
Wiedergabe zu gestalten versucht. Mehrmals hat einer der Schäfer einen
höchst modischen Strohhut am Rücken angehängt, neben sich auf den
Boden oder vor sich auf das Knie gelegt. Interessant ist einer der Schäfer,

54



der mit der Linken eine Schalmei bläst und mit der Rechten den Trommelschlegel

rührt; es scheint dies eine französische Vorlage nachzuahmen. Auf
einem der Bilder hat ein weiterer Schäfer überdies noch eine Trompete.
Ochs und Esel vervollständigen das Krippenbild-Inventar; entweder stehen
sie nebeneinander im Stall, oder sie befinden sich links und rechts von der
hl. Familie. In diesem Fall kommt der Esel - der eher wie ein Pferd oder
ein Walliser Maultier aussieht - in das Bild hineingeschritten; er hat üblicherweise

das Zaumzeug an. Was die Weihnachtsbilder des Déserteurs, neben
der Farbenfrischheit, so bezaubernd echt und ehrlich macht, ist sein
unerhörter Sinn für die Füllung der Fläche, unbekümmert um Grössenverhält-
nisse, um Perspektiven, um Zugehörigkeiten und Naturtreue. Hinter den
Dächern des Stalles ragen eigenartig geformte Bäume aufgereiht hervor;
Vögel schiessen in gewagtem Fluge zu ihnen herunter; andere sitzen schon
auf den Zweigen und wissen genau, dass sie das dunkle Grün mit ihren
hellen Farbflecken beleben werden. Ein achteckiger Komet sendet seinen

wohlgeordneten Lichtstrahl irgendwo in das Bild hinunter; es können auch
weitere achteckige Sterne noch als ganz persönliche Führer den Dreikönigen
leuchten. Die Monogramme von Jesus und Maria, vielleicht verbunden
mit demjenigen von Joseph, leuchten strahlend und stark am Himmel auf.
Manchmal blutet über ihnen das Herz Jesu, schmerzhaft umgeben von der
Dornenkrone, und das von Maria, grausam vom Schwert durchstochen;
aber beide leuchten auf im liebevoll glühenden Flammenbündel. Wo noch
Platz vorhanden ist, jubilieren kleine, recht grobschlächtige Engelköpfe;
jeder hat an Stelle der Ohren ein Flügelpaar, und jeder schwebt in seiner

eigenen, seltsam geformten Privatwolke. Nur auf wenigen, späten Bildern
hat der Déserteur den Engel in seiner ganzen Gestalt mit sittsamen Röcken
gemalt. Reizende, kunstvoll geflochtene, zierlich leichte Körbchen, gefüllt
mit saftigen Früchten, stehen irgendwo auf dem Boden, oder ein Hirt bietet
sie voller Stolz als seine königliche Gabe an. Bunte Blumensträusse blühen
und duften in satter Pracht überall auf den Bildern. Und wo nun noch ein
freies Plätzchen zu finden ist, da wird die frohe Weihnachtsbotschaft in
zierlicher Schreibschrift oder in starken Majuskeln verkündet; die Könige
weisen sich mit ihrem Namen aus; und endlich gar - auf einem Bild aus
dem Todesjahr - kann der nicht wissende Beschauer lesen, dass die stolze
Stadt im Hintergrund «La ville de Bethéleem» ist, und dass das Gewässer,
welches sie von der Krippe trennt, «Le Nyle» heisst. Alle diese wunderschönen

Weihnachtsbilder sind wie eine fröhliche Weihnachtshymne, ein
freudenvoll klingendes Lied. Wenn die früheren Bilder noch etwas streng
und schematisch gestaltet sind, so spürt man in den späteren die heitere

Erzählfreudigkeit des gelösten Meisters heraus.
Die Grosszahl der Bilder des Déserteurs stellen Heilige dar, einzeln, zu

zweien oder auch in Gruppen. Häufig sind es Namensheilige der Bauern,

55



denen er sein Bild malt, so etwa Ste Madeleine und St Antoine für «Franier
Antoine et son épouse Marie Madeleine Franier» oder das Doppelbild der
Fleiligen Bartholomäus und Antonius für «Franier Antoine Barthelémis».
Vielfach sind es ausgesprochene Walliser Heilige, die er malt; es ist
anzunehmen, dass seine Auftraggeber ihn darum gebeten haben. Gerade weil es

sich ja um ihnen nahestehende «Gebetsbilder» handelt, wollten sie zu «ihren»
vertrauten Heiligen Zuflucht nehmen können. Neben Maria finden sich
die Heiligen Antonius, Bartholomaeus, Léger, Mauritius, Johannes
der Täufer, Petrus, Jakobus, Theodul, Anna, Elisabeth, Magdalena,
Margaretha und Philomena. In herkömmlicher Art stehen die Heiligen mit ihren
Attributen da; es ist eine leicht lesbare und verständliche Symbolschrift.
Da ist der hl. Antonius (der Einsiedler), der im Wallis mehrfach verehrt
wird; er gilt als Patron der Haustiere und als Pestheiliger; auch schützt er
das Haus vor Feuersbrünsten. Der Déserteur stellt ihn mit dem Schwein,
den Glöcklein am T-förmigen Kreuz und dem Rosenkranz dar; hinter
ihm steht eine Kapelle oder eine Art von Klause mit einem Kreuz auf dem
Dach. Als reizvollen kleinen Zug hat das Schwein etwa einen Blätterzweig
in seinem Maul. Dem Apostel Bartholomäus wurde die Haut mit einem
Messer vom Leib gezogen; so malt ihn der Déserteur mit einem Messer und
der Märtyrerpalme in der Linken; über die Rechte hat er fein säuberlich
wie einen Mantel seine abgezogene Haut gelegt. St. Léger hält die Märtyrerpalme

und den Bohrer in der Hand, der hl. Petrus einen doppelten Schlüssel
und das Schwert, und der hl. Jakobus ist mit Recht stolz auf seinen stattlichen

Dreimasterhut mit der dreigeteilten Feder und den Mantelüberwurf
voller Muscheln und Kreuze. Johannes der Täufer wird auf verschiedene
Weise von ihm dargestellt; immer aber hat er den Kreuzesstab mit dem

Inschriftenwimpel «Ecce Agnus Dei»; sein Lamm ist bedeutend schöner

gemalt als dasjenige der Hirten auf den Weihnachtsbildern ; geradezu elegant
sind sein Fellmantel, wenn er auf der linken Schulter mit einer Schnalle

geheftet ist, und sein Rock mit breit verziertem Saum. Der hl. Theodul ist
ein ausgesprochener Walliser Heiliger; er ist der Landespatron und war der
erste Bischof von Martigny. Die Legende erzählt, er habe vom Papst eine
Glocke als Geschenk erhalten; da sie ihm aber zu schwer war, um sie über
die Alpen zu tragen, habe er einen Teufel gezwungen, dies für ihn zu tun.
Diesen Moment wählt der Déserteur für sein Bild aus ; gut geraten ist es

ihm zwar nicht, denn die schwebende Glocke zieht eher den Teufel nach,
als dass er sie trägt. Dafür gelingt ihm der stolze Reiter Mauritius auf seinem
stattlichen Ross um so überzeugender. Wie prächtig ist die Satteldecke mit
dem kunstvoll geschwungenen Initialen M und der Krone darüber als

Eckenverzierung! Besonders schön ist das Bild, wo er mit seinen drei
Gefährten - der Legende nach dürften es die Offiziere Exuperius und Candidus
und der Veteran Victor sein - vor die Stadt St-Maurice zieht. (Hier erlitten

56



sie den Märtyrertod; heute sind sie Patrone der Diözese Sitten). Auf der
linken Seite des Bildes sieht man «La ville d'Agaune, actuelle Saint Maurice».
Durch einen kleinen hölzernen Torbogen, auf dem eine überdimensionierte
Uhr befestigt ist, gelangt man zu einem Steg, der die Rhone überspannt und
zum Stadttor hinführt. Die hl. Philomena hat als ihre Attribute einen schweren

Anker und einen Pfeil (an Stelle der sonst üblichen drei Pfeile) ; in der
Hand trägt sie die Märtyrerpalme oder eine blühende Blume. Auf ihrem
Haupt ist der jungfräuliche Kranz der Braut Christi; daran ist ein wundervoll
ornamentierter Brautschleier befestigt. Maria Magdalena wird als Büsserin
mit Buch, Totenkopf und Kruzifix dargestellt; an Stelle des bescheidenen
Fellüberwurfes hat sie sich mit einem schönen Rock und einem wallenden

Kopftuch bekleidet. Ein ähnliches Gewand hat auch die hl. Margaretha;
zu ihren Füssen liegt der überwundene Drache, dessen Schweif in einen
Pfeil ausmündet; auch seine Zunge ist zu einem Pfeil geworden. In der
Linken hat die Heilige ein geöffnetes Buch, in der Rechten hält sie ein Kruzifix

hoch, das mit der Märtyrerpalme vereint sein kann. Mit einer gar
stattlichen Märtyrerkrone ist die hl. Elisabeth geschmückt; im Arm trägt sie

das reizende Brotkörbchen, das ihr Attribut ist. Mit starr und unbeteiligt
geradeaus schauendem Gesicht reicht sie dem knieenden oder sitzenden
Bettler zu ihrer Linken eine mildtätige Gabe. In den üblichen Darstellungen
besteht diese aus einem Stück Brot; beim Déserteur ist daraus ein Geldstück
geworden, auf dem deutlich 5 F(ranken) geschrieben steht. Bei den
mehrfachen Darstellungen der hl. Anna sitzt sie immer auf einem vornehmen
Stuhl; neben ihr steht Maria als Kind und liest eifrig im Buch, welches ihre
Mutter auf dem Schosse liegen hat. Köstlich ist auf einigen Bildern Marias
modische Haarfrisur.

Etwas ausserhalb dieser reizvollen Heiligenbilder steht eine frühe
Darstellung (1852) vom Herz Jesu. Hier hat Christus einen Mantel an, welcher
dem König der Könige geziemt; er öffnet ihn vorne, um sein dornen-
umkränztes Herz mit dem darauf stehenden Kreuzesstamm zu zeigen. Beide
Hände haben eine klaffende Wunde; aus jeder quillen sechs stilisierte
Blutstropfen hervor. Es ist auch das einzige Bild, das grosse leere Flächen
aufweist, die man wirklich als Leere empfindet. Sonst ist auf allen Bildern der
Raum gefüllt. Wo in den Ecken oder oben noch Platz vorhanden ist, da

schweben Draperien und wolkenähnliche Gebilde. Um einen Innenraum
vorzutäuschen, setzt der Maler zusammenhanglos ein Fenster mit
Vorhängen auf die Fläche. Wie aus einem Spielzeugkasten stehen Kirchen da,

mit abgewinkelten Türmen und grossen Scheunentoren als Portalen.
Zwischen Menschen und Gebäuden, Herzen und Inschriften leuchten Blumen
und Kränze in herrlichem Glänze und in beneidenswerter Farbensattheit.
Es sind nicht die Blumen, welche draussen auf den Wiesen und am Waldrand

blühen, es sind die stilisierten Gebilde, welche aus Metall, Stoff oder

57



Papier geformt die Kirchenaltäre und den Herrgottswinkel verschönern,
oder auf Möbeln und in Druckvorlagen und Freundschaftsalben zusammengestellt

sind. Hin und wieder glaubt man eine Nelke, eine Tulpe oder ein
Vergissmeinnicht zu erkennen. Ganz anders sehen die Blumen auf dem Boden

aus, dort sind sie dunkel und mit schweren Farben gemalt; sie geben
Gewicht und festen Stand. Bäume finden sich viel weniger oft; sie können
nicht als Raumfüllung verwendet werden. Es sind dichte Büsche mit roten
Tupfen oder stilisierte Tannen, an deren Ästen Vögel kleben. Wo der
Déserteur zwei oder mehr Heilige nebeneinander malt, ist meistens am Boden
deutlich zu erkennen, dass er Vorlagen benützte, welche er nicht zu einem
organischen Guss meistern konnte; wir dürfen wohl sagen, glücklicherweise
gelang es ihm nicht; denn nicht zuletzt besteht der Reiz dieser Bilder in der
technischen «Fehlerhaftigkeit» und im unbekümmerten Sich-darüber-Hin-
wegsetzen. Da grenzt der Plättchenboden eines Zimmers in harter Linie an
das Grün des Rasenbodens. Es gleiten die verschiedenen Ebenen der
dargestellten Personen in köstlichen Abstufungen von Grün hintereinander
und nebeneinander vorbei. Nur in wenigen Fällen scheint ein Bild als

Ganzes komponiert zu sein. Rührend und liebenswürdig ist die
Ausschmückung der Kleider der weiblichen und männlichen Heiligen. Einiges
haben wir schon erwähnt. Besonders auffällig ist die immerwiederkehrende
Ornamentierung der breiten Rocksäume, die sogar den Männern wohl
ansteht. Als freundliche Einzelheit zeichnet er mitten in ein Bächlein einen

Richtungspfeil; sieht man nicht das Kind vor sich, das ihn neugierig frägt,
in welcher Richtung denn das Wasser fliesse, und dem er verständnisvoll
mit seinem «Wegweiser» hilft?

Dass die Bilder des Déserteurs der französischen Imagerie populaire an
die Seite zu stellen sind, ist auf den ersten Blick schon klar. Ob er vor seiner
Flucht in die Schweiz häufig mit derartigen Bildern zu tun hatte, sie gut
kannte oder sogar selbst herstellte, all das wissen wir nicht. Zum mindesten
dürfen wir ein Vertrautsein mit ihnen ohne weiteres voraussetzen. Aber von
da bis zur eigenen Herstellung - und einer Herstellung, die zu den wirklich
schönen Produkten einer Volkskunst zu zählen ist - ist ein reichlich weiter
Schritt. Wir dürfen aber annehmen, dass Drucke der französischen Imagerie
sich in den meisten Häusern des Val de Nendaz befunden haben. In einem
Fall haben wir sogar einen sicheren Beweis einer Vorlage. Beim Einrahmen
kam nämlich auf der Rückseite eines seiner Bilder ein Druck aus der Werkstatt

von Dembour und Gangel in Metz zum Vorschein; er stellt eine

Weihnachtskrippe dar. Mehrere Motive, die auch der Déserteur verwendet,
finden sich hier, so z.B. das mit Blumen gefüllte Körbchen zu Füssen der

Maria, oder der schalmeiblasende Flirte. Die Drucke aus Epinal weisen
ebenfalls Parallelen zum Déserteur auf. Aus der Werkstatt von Pellerin gibt
es z. B. eine von Georgin gestochene Weihnachtsdarstellung mit dem Hirten,

58



der mit seiner Rechten die kleine Trommel schlägt, und mit der Linken die
Schalmei hält. Auch die Engelsköpfe mit den daran befestigten Flügeln
(sie sind auf dem Bild von Georgin als eine Art Halsrüsche angewachsen)
treffen wir hier; einzig das beim Déserteur um die Engel schwebende

Wolkengebilde fehlt.
Die Drucke von Epinal weisen auch die geschriebene Bitte «Priez pour

nous» und die Titelinschrift in Majuskeln auf. Die Abhängigkeit des Déserteurs

von den Vorlagen der französischen Imagerie, insbesondere der
Drucke aus Metz und Epinal, ist also völlig klar. Was diese Werkstattdrucke

an grösserem technischen Können und an Gestaltungssicherheit
voraushaben, macht der Déserteur durch seine naive Frische und seine

fromme Ungekünsteltheit wett.
Neben den Weihnachtsdarstellungen und Heiligenbildern, die für die

Häuser im Val de Nendaz bestimmt waren - wie ja auch andernorts2 -, gibt
es vom Déserteur noch einige wenige andere Arbeiten. So hingen früher in
der Kapelle von Haute Nendaz zwei auf Holz gemalte Bilder, welche von
ihm stammen. Das eine war ein Ecce homo3, das andere eine Madonna mit
dem Jesuskind. Hin und wieder hat er - sicherlich auf ausdrücklichen
Wunsch seiner Auftraggeber - auch Bauernportraits gemalt. Darin hatte

er allerdings keine sehr glückliche Hand; die Bilder können kaum Ähnlichkeit

beanspruchen. Es sind vielmehr «Typusbilder», so wie etwa der
Appenzeller Knecht und Bauernmaler Langenegger «Portraits» malt, die alle
einander ähnlich sind und einfach den Typus «Senn» wiedergeben. Dann
ist noch ein Kruzifix bekannt, welches er aus Holz schnitzte ; kurz vor seinem
Tode schenkte er es seinem Freund Fragnière. Er gehört damit auch in die

Gruppe der «Herrgöttlischnitzer», wie sie gerade in den Alpentälern
häufig vorkommen4. Im Sarganserland ist der Vilterser Herrgöttlischnitzer
Kalberer (f 1905) insofern mit ihm zu vergleichen, als er ebenfalls ein
etwas unstetes Wanderleben führte und von Bauernhaus zu Bauernhaus

zog, um seine Schnitzereien zu verkaufen oder solche als Geschenk zu
machen, wenn man ihn ein paar Tage behielt.

Damit kommen wir noch kurz auf einige weitere merkwürdige Gestalten
zu sprechen, welche «Aussenseiter» der Gemeinschaft waren, künstlerisch

2 Eine hübsche Beschreibung findet sich bei Jean Drouillet, Folklore du Nivernais et
du Morvan, Bd. 2 (La Charité-sur-Loire, 196t) 66: «On accrochait aux murs, avec
l'alphabet au canevas, souvenir de l'école des Sœurs, quelques gravures du Premier
Empire, quelques images enfumées d'Epinal, quelques feuilles de journaux illustrés,
quelques journeaux du département reçus à l'époque des élections.»

3 Farbige Abb. in der Zeitschrift «Illustré» (Lausanne), Nr. 52, vom 22.Dezember i960.
4 In Bosco-Gurin (ein Schnitzer Deila Pietra oder Zumstein); im Grödnertal (cf. Lard-

schneider, Grödner Mundart 167, Nr. 2260); im Valle d'Aosta ; Schindler, Bayerisches
Wb. I, 115 3 ; Schöpf, Tirol. Idiotikon 641; Karl Gröber, Alte Oberammergauer
Hauskunst (1930) 35 f. ; Karl Adrian, Von Salzburger Sitt' undBrauch (1924) 21.

59



begabt, teilweise sogar hoch begabt - nur fehlte es ihnen an der Anleitung,
Beratung und Ausbildung - und die von allen gutmütig geduldet, ja recht

gern gesehen wurden. Es sind unruhige Wanderer; sie spüren unbewusst
die dumpfe, drängende Kraft in ihnen und können sie doch nicht lenken und
nutzen. So treibt es sie umher; sie machen Bilder (oder Schnitzereien) als

Geschenk, geben sie hin für einen Teller Suppe, ein Lager im Heu oder
auch für ein Glas Schnaps: Vagabunden und doch bedürfnislos Zufriedene;
Einsame und doch durch ihre Kunst mit allem und allen Verbundene. Der
Déserteur gehört zu diesen eigenartigen Menschen, auch der Sarganserländer

Kalberer, von dem wir schon sprachen. Auf dem Grenzland zwischen
der Volkskunst und der «hohen» Kunst, der Laienmalerei, gibt es

gleichgeartete Gestalten. Da ist der Norddeutsche Carl Christian Thegen5
(1883-1955), Gelegenheitsarbeiter und Vagabund, der seine Bilder
verschenkt oder für Tabak, Schnaps und Indianerbücher hergibt; da ist der
Pole Nikifor, der, arm und bedürfnislos, seine ganz herrlichen, kleinen
Aquarelle, die er auf irgendein Papier- oder Kartonstück voller Inbrunst
malt, um ein Geldstück, dessen Wert er kaum kennt, verkauft. Eine
gewisse Ähnlichkeit mit der Art des Déserteurs, ein Dankesbild zu malen,
haben auch zwei weitere Schweizer Künstler. Im Toggenburg lebte von 1831
bis 1905 Anna Barbara Ämisegger-Giezendanner, von allen nur «'s Gieze-
danners Babeli» geheissen". Als sie ihren Mann durch einen Unglücksfall
verloren hatte, musste sie sich mit ihren drei Buben kümmerlich
durchschlagen; sie wechselte beständig ihren Wohnsitz, fand dann wieder irgendwo

eine Unterkunft und malte zum Dank die Sennenbilder in der Art der
Appenzeller Bauernmalerei. Ferner wollen wir Johann Jakob Hauswirth7,
den grossen Scherenschnittkünstler (1808-1871) des Saanerlandes im Kanton

Bern hier erwähnen. Als Tagelöhner ist er von Hof zu Hof gewandert;
wo er länger bleiben durfte, machte er am Abend seine reizvollen Schnitte
als Entgelt. Wir wissen von ihm auch,dass die Bauernleute für ihn schwarzes
oder buntes Papier kaufen gingen. Sein Name war den meisten unbekannt.
Er war ein grosser stämmiger Kerl, und so hiess er nur mit seinen

Übernamen «Grand des marques» oder «Trébocons». Sein Themenkreis ist
bäuerlich, aber es gibt in seinen Bildern Einzelheiten, welche eine geradezu
verblüffende Ähnlichkeit mit Motiven des Deserteurs aufweisen, so z.B.
die Tannen, zu deren Ästen Vögel heranfliegen (beim Déserteur sind sie

auf den Weihnachtsbildern zu sehen). Die Möglichkeit, dass der Déserteur
den einen oder andern von Hauswirths Scherenschnitten im Tal gesehen

5 Uber ihn siehe Hans-Friedrich Geist, Carl Christian Thegen aus Oldesloe, in: Kunst
in Schleswig-Holstein (Flensburg) 1955, 105-116.

0 Uber sie: Otmar Widmer, 's Giezedanners Babeli. Gais, Buchdruckerei J. Kern u.
Sohn, 1937.

7 Th. Delachaux, Un artiste paysan du Pays d'Enhaut, in: SAVk 20 (1916) 524th -
Christian Rubi, Scherenschnitte aus hundert Jahren (Bern 1959) 5 ff.

60



haben könnte, ist keineswegs von der Hand zu weisen; die umgekehrte
Beeinflussung hingegen ist höchst unwahrscheinlich.

Beim Déserteur haben wir es mit dem ausgeprägten Fall zu tun, wo ein
«Einzelner» «Volkskunst» für eine ganze - wenn auch kleine - Talschaft
gestaltet. Das führt uns dazu, noch einiges Weniges über den Begriff Volkskunst

zu sagen. Längst schon hätte dieses unklare und ungenaue Wort
kritisch beleuchtet werden sollen. Denn sieht es nicht verdächtig so aus, als

ob hier ein Wortgebilde entstanden sei, aus zwei Betrachtungsweisen heraus,
dieeinfach nichts miteinander zu tun haben: aus der wissenschaftlich deskriptiven

und der ästhetisch wertenden? Als «Kunst» im ästhetischen Sinne
haben die Volkskunstobjekte nichts mit Volkskunde zu schaffen, auch wenn
man ihnen das «volkskünstliche» Mäntelchen umhängt. Andrerseits ist das

billigste, «kitschigste» Wallfahrtsbildchen ein vollwertiges volkskundliches
Dokument. Die Wertungen des Kunsthistorikers tragen ein Moment in
unsere Betrachtungsweise, vor dem wir uns entschieden und sehr bewusst
hüten müssen. Bestimmt gibt es auch im «volksmässigen» Denken Dinge
und Formen, welche als «schön», als «richtig» empfunden werden, nämlich
dann, wenn die traditionellen Ornamente und das stilisiert Typische eines

Objektes besonders sicher und getreu getroffen sind. Das trifft in hohem
Masse für den Déserteur zu. Im Sinne von Riegl allerdings wäre er nicht
zur «Volkskunst» zu zählen. Es ist ganz gut, sich wieder einmal seine

Formulierung vor Augen zu halten:8 «Wo uns eine solche Summe von
traditionellen Kunstformen, die sämtlichen Angehörigen eines Volkes ohne
Ausnahme gemeinsam sind, entgegentritt, dort werden wir berechtigt sein, von
einer Volkskunst im engsten und eigentlichsten Sinne des Wortes zu
sprechen. Zwei Merkmale sind es hiernach, welche den Begriff der Volkskunst
ursprünglich konstituieren: i. die einzelnen Formen, aus denen sich
dieselbe zusammensetzt, dürfen nicht bloss einer bestimmten Gesellschaftsklasse,

etwa den Besitzenden, angehören, für welche Klassenteilung innerhalb

des Hausfleisses in seiner ursprünglichen Reinheit gar kein Raum
wäre, sondern sie müssen allen Volksangehörigen gemeinsam, d.h. von
allen gekannt und verstanden, und von allen praktisch geübt sein. 2. Die
Formen einer Volkskunst müssen im Wege der Tradition, der fortwährenden

unabänderlichen Übung hergebracht sein. Die Tradition ist die richtige
und unentbehrliche Lebensluft für die Volkskunst.» Mit Riegls Augen
gesehen dürfte man den Déserteur nicht zur Volkskunst zählen; man müsste
sich geradezu fragen, ob hier nicht der Fall eines «Laienmalers» vorliege,

8 Alois Riegl, Volkskunst, Hausfleiss und Hausindustrie (Berlin 1894) 13. - Vergleiche
dazu: Gislind Ritz, Alois Riegls kunstwissenschaftliche Theorien und die Volkskunst,

in: Bayerisches Jb. für Vk. 1956, 39-41, und besonders: Friedrich Sieber,
Begriff und Wesen der Volkskunst in der Volkskunstforschung, in : Wissenschaftliche
Annalen 4 (1955) 22-33.

61



besonders wenn man sich an die Formulierungen des grundlegenden
Aufsatzes von Michailow" erinnert. Denn beim Déserteur darf man gewiss von
der «Unberührtheit eines urwüchsigen und aufgeschlossenen Instinktes»
reden, der zeigt, dass die Bindung an die «alte Volkskunst» «nicht mehr
durch ererbte Gemeinschaftswerte, sondern durch den Anschluss Einzelner
an eine noch in tiefen Schichten unterirdisch weitertreibende Formkraft»
erfolgt. Eine ähnliche Auffassung des Begriffes Volkskunst scheint auch

Ludwig Grote in seinem 1959 publizierten Aufsatz «Expressionismus und
Volkskunst»10 zu haben. Er spricht hierin von der «schlichten und bunten
Sprache der Bilderbogen von Epinal» und fährt dann weiter: «Die Kunst
dieser Laienmaler ist keine Volkskunst, sie ist nicht aus der Tal- oder
Dorfgemeinschaft gewachsen, aber sie hat doch gewisse Züge mit dieser
gemeinsam». Genau so haben auch die Appenzeller Bauernmalereien11 und
die «handwerksmässige Bildkunst» in Schweden12 mit der Laienmalerei
und der Volkskunst Züge gemeinsam13.

Beim Déserteur ist es doch so, dass seine Bilder all die wesentlichen Züge
der Volkskunstdarstellungen aufweisen: unrichtige Perpsektiven, Willkür
der Grössenproportionen, Personenwiedergaben von vorn oder von der
Seite, bunte Füllung des Raumes, stilisierte Wiedergabe des Ornamentes,
um einige Charakteristika aufzuzählen. Dazu kommt als bedeutsames

Element, dass seine Bilder inhaltlich allen vertraut sind, und dass sie noch -
wenigstens zu seinen Lebzeiten - die ausgesprochene Funktion des Heiligenbildes,

des Bitt- und Schutzbildes hatten und deshalb von den Bauern als

Bilder empfunden wurden, die ihrem Denken entsprachen, die zu ihnen
gehörten, die «volkstümlich» waren. So dürfen wir den Déserteur mit
vollem Recht als einen «Walliser Maler religiöser Volkskunst» bezeichnen.

" Nikola Michailow, Zur Begriffsbestimmung der Laienmalerei, in Zs. für
Kunstgeschichte 4 (1955) 283fr., besonders 284 und 294. - Vgl. auch: Ernst Schlee,
Nordfriesische Laienmaler, in: Kunst in Schleswig-Holstein (Flensburg) 1953, 82ff".

10 In: Zs. für Vk. 55 (1959) 24fr., besonders 28 und 29.
11 Vgl. etwa: Rudolf Hanhart, Appenzeller Bauernmalerei (Teufen 1959).
12 Vgl. z.B. Nils Strömbom, Handwerksmässig und volkstümlich. Ein Beitrag zur

Charakteristik der Volkskunst, in: Folk-Liv 21/22 (1957/58) 163H'.
13 Es ist hochinteressant, diese Übergangserscheinungen im heutigen Polen zu verfolgen;

vgl. hiezu: Ksawery Piwocki, A la limite de l'art populaire et non-populaire,
in: Zeszyty etnograficzne Muzeum kultury i sztuki ludowej w Warszawie 1 (i960)
36-43. Piwocki sagt, die polnische Volkskunst trete heute unweigerlich «dans la

voie d'essentiels changements qualitatifs. Or de plus en plus souvent ils [sc. die

«Volkskünstler»] s'éloignent de la création basée sur la tradition et oscillent entre
celle-ci et un art nommé selon les cas: amatuer, primitif, non-savant, spontané,
dilettante. »

62


	Der "Déserteur", ein Walliser Maler religiöser Volkskunst

