Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft fur Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschatft fir Volkskunde
Band: 52 (1962)

Artikel: Die "Heilige Familie" von Zell

Autor: Fries, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1004480

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1004480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

41,
Miiend abi auh viel thue difii,
Es ist hauwt niend Auws,
Miiend eisig biti Osiichanz,
Hauwt iibia Chopf und Hauws.

42.
Und wenn sie bited, miiend mi hauwt
Nu wechchi fueh und spot,
Und hiind dinn d’Wuchchi-n-us und i
Mi See ket Stiicki Boot.
43.
Am besti hit’s hauwt ’s Heeid Matt,
D’Wil wid drid nie z’ang,
Muiiss niit as chochchi Tag und Nacht,
Nu so fii Basitang,.
44.
Dinn cha sie fissi viel sie mag,
Auw Stund und Augabik,
Und wer bav z’fissi, 2z ufi hit,
Hit uff de Wauwt’s goost Giick.
45.
sist hauwt e Stof im Stennibig,
Es goht baud Auwiis schlecht,
Mi acht Ein us, wo d’ani chunst,
Und sait, mi ed id 4cht.
46.
Und deh ist auweg gwiiss iid bav,
Wo Eini so vihiuwt,
Mi edit doch auh d’Muitispooch,
Wie Auwis uff de Wiuwt.

38 frz., zum Zeitvertreib.

41.
Miiend aber au vill tue defiiiir,
Es ischt halt niene alls,
Miiend eischter bitte Rosechranz
Halt iiber Chopfund Hals.
42.
Und winn si bitted, miiend mir halt
Nu wirche friie und spoot,
Und hind dinn d"Wuchche-n-uus und y
Mi Seel keis Stiickli Broot.

43.
Am beschte hiit’s halt ’s Heere Magd,
D’Wyl wird ere nie z’lang,
Mues niiiit als chochche Tag und Nacht,
Nu so fiir Passe-temps?®.
44-
Dinn cha si frisse, so vill si mag,
All Stund und Augeblick,
Und wir brav 2’frisse, z'suufe hit,
Hiit uf der Wilt ’s grooscht Gliick.
45.
’s ischt halt e Stroof im Stirnebirg,
Es goht bald alles schlicht,
Me lacht ein uus, wo d’annechunscht,
Und sait, me red niid richt.
46,
Und di ischt allwig gwiiss niid brav,
Wo eine so verhaut,
Me redet doch au d’Muettersprooch
Wie alles uf der Wilt.

Die «Heilige Familie» von Zell
Von P. Albert Fries, Hennef/Sieg

Das Bild, das sich im Besitz von Herrn Pfarrer Karl Schumacher in Zell
im Tosstal befindet, zeigt die zum abendlichen Mahl versammelte heilige
Familie. Es darf in die Gruppe der kleinen Andachtsbilder eingereiht wer-
den, wie sie in der Barockzeit zahlreich entstanden sind und beliebt waren.
Wie bekannt, waren sie nicht nur in Drucktechnik hergestellt; es gab in
nicht geringer Zahl auch gemalte Bilder dieser Art'. Davon ist das Bild
von Zell ein irgendwie ungewohnliches, besonders ansprechendes und auf-
schlussreiches Beispiel. Wir schauen in einen einfachen Wohnraum, der
wohl zum Haus von Nazareth gehort, vielleicht aber zu einem Haus im
agyptischen Heliopolis, wo die heilige Familie nach nichtbiblischen Be-

! Dies und der nichste Abschnitt nach Angaben von Herrn Prof. Alfred Stange, Tutzing.

48



richten etwa sieben Jahre gewohnt haben soll. Der Raum ist seitlich von
Winden und Tiiren umschlossen, oben aber mit Wolken gefillt, die gemiiss
der Schrift die Gegenwart Gottes anzeigen und sein Zelt bilden, und durch
die Taube als Sinnbild des Heiligen Geistes ausgezeichnet. In der Mitte
steht ein Tisch mit einer Decke; darauf einige Haushaltsgegenstinde: eine
brennende Kerze, eine Schiissel mit Friichten (Birnen — und Apfeln?), eine
Schale mit Brei, ein Brot und eine dosenférmige Biichse. Das schlichte

49



abendliche Mahl ist also bereitet. Links sitzt Maria, in hdauslichem Gewand,
auf einem Schemel; mit der rechten Hand reicht sie eine Birne zu Jesus hin.
Ihr gegeniiber sitzt Jesus, in einem langen kittelartigen Kleid, auf einem
hohen Lehnstuhl. Rechts von ithm steht Josef, in der Handwerkstracht
seines Standes, und gibt Jesus aus cinem Kelch zu trinken, wohl einen
Schluck Wein.

Die drei Personen sind deutlich als die heilige Familie von Nazareth be-
stimmt, einmal durch den - jeweils verschiedenen — Heiligenschein; sodann
durch die oben im Strahlenkranz schwebende Taube; als Sinnbild des
Heiligen Geistes weist sie auf die jungfriuliche Empfingnis des Kindes hin—
«empfangen vom Heiligen Geist, geboren aus Maria der Jungfrau». Da-
durch ist bei Josef, der als «Mann des guten und zugleich gesegneten
Greisenalters» dargestellt ist?, eine physische Vaterschaft gegeniiber Jesus
ausgeschlossen, gemiss dem Kindheitsevangelium bei Lukas und Matthius—
auch? «das ganze tbrige Neue Testament (atmet) geradezu die Luft der
Jungfrauengeburt» —, wie auch gemiss der nichtkanonischen! « Geschichte
von Joseph dem Zimmermann». Sein Vaterverhiltnis zu Jesus hat nicht
eine natiirliche, sondern ecine tibernatiirliche Grundlage, nimlich in seiner
Glaubenstat, wozu noch das Dafiirhalten der 6ftentlichen Meinung kommt.
Es ist bekannt, dass mit dem 16./17. Jahrhundert Josef von Nazareth einer
der am meisten — um Christi willen — verehrten Heiligen der katholischen
Kirche wurde, etwa bei Teresa von Avila und Franz von Sales®, und zwar
als «pater nutritius» (Nahrvater) Jesu. Gerade als solcher erscheint er hier
in Funktion, indem er Jesus aus dem Kelch zu trinken gibt. Nach den nicht-
kanonischen Schriften besass ja Josef einen eigenen Weinberg®. Was nun
hat diese eigenartige Darstellung zu bedeuten? Zuvor sei noch gesagt, dass
das Bild auf Leinwand gemalt ist und §5:48 cm misst. Die Farben sind eher
blass. Am Schemel Marias ist als Entstehungszeit das Jahr 1679 angegeben.
In die Mitte der Jahreszahl ist ein R eingetragen, womit der Maler vermut-
lich den Anfang seines Namens angegeben hat. Wie Nachforschungen er-
gaben, stammt das Bild entweder aus Savoyen — was freilich weniger waht-
scheinlich ist — oder aus dem Kanton Wallis, aus dessen Volkskunst aller-
dings bis jetzt keine Parallelen bekannt sind?.

? So die nichtkanonische, d.h. von der Kirche nicht als inspiriert anerkannte Schrift
«Die Geschichte von Joseph dem Zimmermann», hrsg. von S. Morenz, T'exte und
Untersuchungen, 56 (1951) 37.

3 H. Asmussen, Maria die Mutter Gottes, 2. Aufl. (Stuttgart 1951) 20,

1 Morenz (wie Anm. 2) 28.

5 L. Réau, Iconographie de 'art chrétien, t. L1, part 11 (Paris 1958) 753.

% E. Hennecke/W. Schneemelcher, Neutestamentliche Apoktryphen, 3. Aufl. (Tibingen
1959) 301f. '

7 Angaben von Herrn Dr. W. Drack, Uitikon-Ziirich, der sich — fiir das Wallis — auf
eine briefliche Mitteilung von Herrn Rektor Dr. A. Carlen, Brig, stiitzt.

50



Das Brot vorn auf dem Tisch sowie der Brei, der in einer Schale vor Jesus
steht, ist wohl nicht weiter der Beachtung anheimgegeben. Um so mehr ist
zu beachten, dass Maria cine von den Birnen, die in einer Schiissel liegen,
Jesus zeigt und anbietet. Dabei ist ihre linke Hand auf sie selbst zuriick-
gebogen, und darin ist — neben dem sprechenden Blick Jesu auf Maria und
Marias auf Jesus — cin Teilvorgang eines geistigen Austauschs, cines Ge-
sprichs ohne Worte, zwischen Mutter und Kind zu erkennen, ohne dass
nun Josef noch einbezogen wire. So hitten wir es wohl mit einem marianisch
getonten Bild aus der Kindheit Jesu zu tun. Uber cine solche Familienszene
ist in den schon erwihnten neutestamentlichen Apokryphen nichts zu fin-
den, wie auch nicht — soweit ich sehe — in den dem italienischen Franziskaner
Iohannes de Caulibus zugeschriebenen «Betrachtungen vom ILeben Jesu
Christi» (um 1300), in der « Goldenen Legende» des Dominikaners lacobus
aVaragine (1 1298) und in dem «Leben Jesu Christi» des Kartdusers Ludolf
von Sachsen (T 1377), die am chesten in Frage kommen, da sie auf die
Kunst bedeutenden Einfluss ausgeiibt haben. Daher ist es nicht moglich,
ein bestimmtes, wie auch immer Ubetliefertes Ereignis aus der Kindheit
Jesu anzugeben, das dem Kiinstler als Motiv vorgeschwebt hatte. Immerhin
aber bestehen Moglichkeiten, die das Bild durch nachtrigliche Deutung dem
Verstindnis nahebringen konnen. Nur um solche, die Richtung weisenden
Anhaltspunkte kann es sich hier handeln. Das Zwiegesprich der Augen und
Handbewegungen ist nun entweder mit dem Darbieten der Frucht durch
Maria (1) oder mit dem Weintrinken (2) oder mit beidem zusammen (3)
verkniipft. Es ist ja nicht zu vergessen, dass in dem so symbolfihigen und
symbolfreudigen Mittelalter die Kiinstler einen Kelch oder eine Birne nicht
nur um ihrer selbst willen darstellten; das bedentete alles etwas, war Gleichnis
fur ein Hoheres. Sicher war es — wie lohannes de Caulibus von der Tisch-
Unterhaltung der heiligen Familie annimmt — ein Gesprich «voll der Weis-
heit und des Heiligen Geistes, und die Stirkung beim Mahl galt nichtweniger
der Seele als dem Leib».

1.

a) Geht der Gedankenaustausch von der Frucht allein aus, so konnte er
sich an das Wort der Elisabeth (Lk 1, 42) anschliessen: « Du bist gebenedeit
unter den Weibern, und gebenedeit ist die Frucht deines Leibes.» Maria
wiirde Jesus preisen als «die Segensfrucht»; Jesus aber wiirde Maria an-
sprechen als die «Gesegnetste der Frauen». Das Leuchtende, Duftende,
Reizvolle, Wohlschmeckende, Kostliche der Frucht wiirde Maria auf Jesus
beziehen, wihrend Jesus gerade deswegen das Lob an Maria zuriickgibe:
«Gebenedeit unter den Weibern». Dafiir liesse sich hinweisen auf den Lukas-
kommentar Alberts des Grossen (T 1280): Jesus ist die Frucht, der allein
um ihrer selbst willen die Liebe der Menschen gebiihrt, die prichtigste,
reinste, edelste, kostbarste Frucht; dafiir bote die Frucht in der Hand Marias

51



cine passende Veranschaulichung. Maria aber, so fugt Albert hinzu, wird
von Elisabeth seliggepriesen, weil die Frucht ihres Leibes die Segensfrucht
ist, gesegnet mit der funffachen, dem Abraham gegebenen Verheissung, die
Jesus an den Menschen erfiillt: «Und zu gedenken seines heiligen Bundes,
des Eides, den er geschworen Abraham, unserm Vater: Er wolle uns ver-
leihen, dass wir, aus unserer Feinde Hand befreit, furchtlos ihm dienen in
Heiligkeit und Gerechtigkeit vor ihm all unsre Tage» (Lk 1, 73-75). Dieser
Glanz von Jesus strahlt nun auf seine Mutter und auf alle Menschen®.
Was Maria ist und hat, kommt ganz von Jesus, ihrem Sohn. An einer an-
deren Stelle® (LLk 10, 39) ziecht Albert ein Prophetenwort heran und wendet
es auf Jesus und Maria an: «Ez. 43, 2: ‘Die Erde erstrahlte unter seiner
Herrlichkeit’, das heisst: die selige Jungfrau, die das Land genannt wird,
das die gottliche Frucht, die Jesus ist, der Welt bringen durfte.»

b) Umgekehrt lige eine Verherrlichung Jesu durch Maria vor — wiederum
von der Frucht allein her —, wenn der Kiinstler an Hoheslied 2, 3 gedacht
hat. Dann spriache Maria — mit der Braut des Hohenliedes — zu Jesus: «Wie
der Apfelbaum (malus) unter den Biumen des Waldes» (ist mein Geliebter).
Wobei nicht zu vergessen ist, dass das lateinische Wort «malus» nicht nur
den Apfelbaum bezeichnet, sondern auch andere Obstbiume. Eine Anre-
gung zu diesem Deutungsversuch findet sich bei Beda (1 735) im Kommen-
tar zum Hohenlied!'®: «Wie also der Apfel, der nach Aussehen, Duft und
Geschmack angenehm ist, allen Holzern des Waldes vorangeht, so iiberragt
der Gottmensch (homo-Deus) alle Geheiligten, die Nur-Menschen sind;
sie sind Gotteskinder nur durch Gnade; er ist der Sohn Gottes von Natur;
und so bleibt das, was sie in der Ordnung des Heils vermdégen, unendlich
weit unter seiner Heilsmichtigkeit.» So erklirt auch Honorius von Augusto-
dunum!! (} nach 1130) das Wort der Braut: «Wie der Apfelbaum vor den
Biumen des Waldes kommt, so ragt mein Geliebter aus den Gotteskindern
hervor.» Diese Auslegung kime etwa mit einer Stelle des Hebrierbriefes
(3, 5-6) uberein: «Nun war Moses in seinem ganzen Hause treu als ein
Diener, der die Offenbarungen zu verkiinden hatte. Christus aber steht
als Sohn uber seinem Hause. Sein Haus sind wir, wenn anders wir die feste
Zuversicht und die freudige Hoffnung bis ans Ende festhalten.» Maria
wiirde demnach Jesus — mit dem Wort des Hohenliedes — erheben: All unser
Heil bist Du; Dein Haus sind wir.

c) Wiederum wire es — nur von den Friichten her — eine Verhertlichung
Jesu, wenn der Kiinstler Maria sprechen liesse (Hoheslied 7, 14): «Friichte,
frische und alte, mein Liebster, fiir Dich hab ich sie aufbewahrt». Diesen

8 Super Luc. 1, 42 (ed. Borgnet 22, 120).

% ed. Borgnet 23, 82b.

10 Tn Cant. 1. 2 c. 2 (Migne PL 91, 1002/03).
11 Expos. in Cant. tr. 1 (PL 172, 383 D).

52



Text des Hohenliedes bringt Albert der Grosse mit der Stelle Ez. 47, 12 in
Verbindung!?, nimlich mit dem Garten, den das lebenspendende Wasser
fruchtbar macht und der ununterbrochen Friichte als Nahrung und Arznei
hervorbringt. So hitte das Wort der Braut im Mund Marias diesen Sinn in
bezug auf Jesus: Du bist der Garten, wo die Frucht allen Heils und alles
Guten gedeiht.

2.

Vom Wein allein ausgehend, konnte man in dem Blick Jesu das Lob aus-
gesprochen finden, das im Hohenlied (4, 10b) der Briutigam seiner Braut
spendet: «Sisser als Wein deine Liebe». Womit dann die Herrlichkeit des
Evangeliums im Vergleich mit dem «Gesetz» des Alten Bundes verkiin-
digt wiirde, und Maria stiinde fir die Kirche des Neuen Bundes. In diese
Richtung weist eine Auslegung Bedas:'® «Siisser als Wein sind also die
Briiste der Braut; denn die Anfinge des im Evangelium enthaltenen Glau-
bens iibertreffen die Vorschriften des Gesetzes, selbst jene, die erwiesener-
massen einen nicht geringen Wert und Geschmack von Tugend besassen.»

3.

Der Umstand jedoch, dass Jesus den Wein aus einem Ke/eh trinkt, weckt
den Gedanken an die Formel «den Kelch nehmen und trinken», wenn
nicht sogar an den Ausdruck vom «Kelch des Leidens» und vom «Trinken
des Pascha». Die Birne in der Hand Marias, einfach als «Frucht» genom-
men, konnte den Bezug auf jene Frucht nahelegen, welche Eva dem Adam
anbot und gab (1 Moses 3, 6), also den Bezug auf den Stindenfall. In ihrer
spezifischen Bedeutung fiir die mittelalterliche Kunst verbildlicht die Birne
die Fruchtbarkeit wie iiberhaupt das Geschlecht und die seelische Figenart
der Fraus.

a) Daraus konnte sich zunichst ein allegorischer Sinn ergeben, in dem
Jesus und Maria als Antitypus, als Vollendung Adams und Evas erscheinen,
Jesus als der zweite, der neue Adam, und Maria — gemiiss der altchristlichen
Parallele — als die zweite, neue Eva. Das Gemeinsame zwischen Hva und
Maria lige dann in dem Darbieten der Frucht. Maria wiirde Jesus als den
neuen Adam bekennen, der durch das « Nehmen und Trinken des Kelches»
den Fall des Menschengeschlechtes in Adam wiedergutmacht. Jesus hin-
wieder wiirde seiner Mutter bedeuten, Gott habe ihr in der Ordnung des
Heils die menschlich-mitentscheidende Rolle der zweiten Eva zugedacht;
sie sei ja seine Mutter, die den Erloser in die Welt der Siinde hinein gebiren
durfte, und sie habe ihn — wie gerade jetzt wieder beim Mahl und mit der
Frucht — genihrt, und sie habe schliesslich als seine «Gehilfin» — wie Eva

12 Super Luc. 10, 38 (ed. Borgnet 23, 74£.).

13 In Cant. 1. 4 (PL 91, 1141 A).

1 Hwb. dt. Abergl. 1, 13309f,

33



dem Adam als seine Gehilfin zugesellt war (1 Moses 2, 18) — mit ihm zu
leiden gemiss der Weissagung des greisen Simeon (Lk 2, 35). Worauf
Maria mit der Handbewegung und dem Blick des Staunens reagieren wiirde.

b) Endlich konnte auch tber das Verhalten Jesu zu seinem himmlischen
Vater und zu seiner Mutter Maria etwas ausgesagt sein, ihnlich wie beim
Tempelgang des zwolfjihrigen Jesus (Lk 2, 41-50). Beim Trinken aus dem
Kelch dichte Jesus — zumal Maria ihm die Frucht darreicht — an den uner-
laubten, unheilvollen Genuss Adams im Paradies; weiterhin dichte er an
die Zukunft, wo man ihm - zur Wiedergutmachung jenes unerlaubten
Genusses — « Wein mit Galle gemischt» (Mt 27, 34) reichen wird, also an die
Passion; ebenso dichte er wohl an «das neue Trinken im Reiche Gottes»
(Mk 14, 25), also an seine auf das Leiden und aus dem ILeiden folgende
Verherrlichung. Da kénnte nun aus Jesu Blick die Frage Joh. 18, 11 heraus-
zulesen sein (die als rhetorische Frage eben Bejahung ist und durch die
Stellung Josefs noch unterstrichen wird): «Soll ich den Kelch nicht trinken,
den der Vater mir gereicht hat?» Als ob er spriche: Wenn «meine Stunde»,
die vom Vater fir das Erloserwirken festgesetzte Stunde, gekommen ist,
werde ich in freier, letzter, gehorsamer Liebe einen anderen Kelch nehmen,
wie ja der Vater mir aufgetragen hat. Albertus Magnus bemerkt da einmal
zu der Stelle Mk 10, 38 (‘konnt ihr den Kelch trinken, den ich trinke ?%):
«So leicht — spricht Jesus — werde ich mich dem Leiden aussetzen, als
trinke ich die Passion wie einen angenehmen Kelch.» Eines Tages habe ich
einen dusserst bitteren Kelch zu leeren; aber er wird mir — in liebendem
Gehorsam und in gehorsamer Liebe zum Vater und somit auch in ganzer
Liebe zu den Menschen — genau so siiss schmecken wie dieser hier, den ich
jetzt trinke. «Denn ich folge nicht meinem Willen, sondern dem Willen
Dessen, der mich gesandt hat» (Joh 5, 30). Die Norm seines Messias- und
Erloserwirkens ist ausschliesslich das Wohlgefallen Gottes, der Auftrag
seines himmlischen Vaters.

Dabei wiire Maria insofern einbezogen, wie die Passion Jesu gerade seine
menschliche Konstitution betrifft, die er von Maria hat. Als ob Jesus —
wie spiter auf der Hochzeit zu Kana — spriche (Joh 2, 4): «Was (ist zwi-
schen) mir und dir, Frau? Noch ist mene Stunde nicht gekommen.» In
meiner Erloseraufgabe bin ich ganz allein an den Willen des Vaters ge-
bunden, nicht auch an den deinen; aber es kommt «meine Stunde», da
werde ich wieder einen Kelch nehmen und trinken; dann werde ich dich
wieder als Mutter anerkennen; dann werde ich gerade in dem Teil meines
Wesens leiden, den ich von dir habe und mit dir gemeinsam habe; dann
werde ich — «wie ein Lamm, das zur Schlachtung gefithrt wird» (Is 53, 7;
Jer 11, 19) — mich als den Sohn einer Frau erweisen (wobei die Ableitung
des lateinischen Wortes «mulier» [Frau] von «emollire» - «erweicheny,
«sanftmachen» in Kraft ist und iiberdies die Sanftmut, die Geduld, das

54



Ertragen als vornehmlich weibliche Eigenschaften eben durch die Birne
versinnbildet sind). Ein Beleg fiir diese Deutung findet sich wiederum
im Lukaskommentar Alberts des Grossen'®, wo mit Augustinus dem Herrn
das Wort in den Mund gelegt wird: « Es kommt die Zeit, da ich nicht meine
Kraft und Macht zeigen, sondern in aller Sanftmut mich als den Sohn einer
Frau erweisen werde.» Einander Mal'®: « Es kommt die Zeit meiner Passion;
da werde ich gerade in dem Bestandteil leiden, den ich von dir habe und
mit dir gemeinsam habe; dann werde ich wieder dich als Mutter aner-
kennen, und du wirst mich als deinen Sohn erkennen.» Die Reaktion Marias
kime dann durch die auf sie selbst zurlickgewendete Hand zum Ausdruck.
In seiner «Stunde», auf die das Weintrinken auf dem Bild hinweist, wird
Jesus — wie immer — ganz an den Willen des Vaters gegeben sein, zugleich
aber auch sich zu Maria als seiner Mutter bekennen (Joh. 19, 26-27: ‘Als
Jesus seine Mutter sah ...”). Fir sein Erloserwirken lehnt Jesus die Gemein-
samkeit zwischen sich und seiner Mutter ab und wirft so eine Distanz
zwischen sich und ihr auf — wie sie unschwer auf dem Bild zu erkennen wiire.
Auf diesem Gebiet sei der Wille des Vaters allein fiir ihn massgebend.
Jesus wolle uns die Lehre geben, glaubt Albert — das Heilspidagogische
wird in diesem Zusammenhang oft, schon von Augustinus, geltend ge-
macht —, dass wir gegeniiber den Forderungen Gottes auf menschliche
Beziehungen keine Riicksicht nehmen diirfen, wie auch fir Jesus das Sohn-
Mutter-Verhiltnis im messianischen Wirken nicht entscheidend war. In
jener «Stunde» des Herrn aber komme das Gemeinsame zwischen Sohn
und Mutter wieder zur Geltung, sofern Jesus das Leiden- und Sterben-
konnen von seiner Mutter habe. Dann wird er sie wieder und voll als seine
Mutter anerkennen. So verstanden, erinnert die Szene an jene Bemerkung,
womit der Bericht liber den Tempelgang des Zwolfjihrigen schliesst:
«Doch sie verstanden nicht, was er ithnen damit sagen wollte» (Lk 2, 50).

15 Super Luc. 10, 38 (ed. Borgnet 23, 76b).
18 Super Luc. 2, 35 (ed. Borgnet 22, 241a).

Die Strafwallfahrt mit ausgespannten Armen
Von Louis Carlen, Brig

Seit dem Mittelalter bis zur Reformation und in katholischen Gegenden
bis ins 18. Jahrhundert kennt das weltliche Strafrecht als Sithne- und als
Strafmittel in bedeutendem Masse die Wallfahrten!. Der Missetiter wurde
zur Sithne oder Strafe auf eine Pilgerfahrt geschickt und hatte am Ziel der

L Vgl. L. Carlen, Busswallfahrten der Schweiz: SAVk 55 (1959) 237ff., wo auch die
einschligige deutsche, franzosische, belgische, niederlindische, schweizerische und
spanische Literatur verzeichnet ist.

5



	Die "Heilige Familie" von Zell

