
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 52 (1962)

Artikel: Die "Heilige Familie" von Zell

Autor: Fries, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004480

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


41.
Müend abä auh viel thue däfü,
Es ist hauwt nienä Auws,
Müend eisig bätä Osächanz,
Hauwt übä Chopf und Hauws.

42.
Und wenn sie bäted, müend mi hauwt
Nu wechchä füeh und spot,
Und händ dänn d'Wuchchä-n-us und i

Mi See kei Stücki Boot.

43-
Am bestä hät's hauwt 's Heeä Matt,
D'Wil wid ärä nie z'ang,
Muäss nüt as chochchä Tag und Nacht,
Nu so fü Basitang.

44.
Dänn cha sie fässä viel sie mag,
Auw Stund und Augabik,
Und wer bav z'fässä, z'ufä hät,
Hät uff de Wauwt 's gööst Gück.

45-
s ist hauwt e Stof im Stennäbäg,
Es goht baud Auwäs schlecht,
Mä acht Ein us, wo d'anä chunst,
Und sait, mä ed üd ächt.

46.
Und deh ist auweg gwüss üd bav,
Wo Einä so vähäuwt,
Mä edät doch auh d'Muätäspooch,
Wie Auwäs uff de Wäuwt.

38 frz., zum Zeitvertreib.

41.
Müend aber au vill tue defüür,
Es ischt halt niene alls,
Müend eischter hätte Rosechranz
Halt über Chopf und Hals.

42.
Und wänn si bätted, müend mir halt
Nu wärche früe und spoot,
Und händ dänn d'Wuchche-n-uus und y
Mi Seel keis Stückli Broot.

43-
Am beschte hät's halt 's Heere Magd,
D'Wyl wird ere nie z'lang,
Mues nüüt als chochche Tag und Nacht,
Nu so für Passe-temps38.

44.
Dänn cha si frässe, so vill si mag,
All Stund und Augeblick,
Und wär brav z'frässe, z'suufe hät,
Hät ufder Wält 's grööscht Glück.

45-
's ischt halt e Stroof im Stärnebärg,
Es goht bald alles schlächt,
Me lacht ein uus, wo d'annechunscht,
Und sait, me red nüd rächt.

46.
Und dä ischt allwäg gwüss nüd brav,
Wo eine so verhaut,
Me redet doch au d' Muettersprooch
Wie alles ufder Wält.

Die «Heilige Familie» von Zell

Von P. Albert Fries, Hennef/Sieg

Das Bild, das sich im Besitz von Herrn Pfarrer Karl Schumacher in Zell
im Tösstal befindet, zeigt die zum abendlichen Mahl versammelte heilige
Familie. Es darf in die Gruppe der kleinen Andachtsbilder eingereiht werden,

wie sie in der Barockzeit zahlreich entstanden sind und beliebt waren.
Wie bekannt, waren sie nicht nur in Drucktechnik hergestellt; es gab in
nicht geringer Zahl auch gemalte Bilder dieser Art1. Davon ist das Bild
von Zell ein irgendwie ungewöhnliches, besonders ansprechendes und
aufschlussreiches Beispiel. Wir schauen in einen einfachen Wohnraum, der
wohl zum Haus von Nazareth gehört, vielleicht aber zu einem Haus im
ägyptischen Heliopolis, wo die heilige Familie nach nichtbiblischen Be-

1 Dies und der nächste Abschnitt nachAngaben vonHerrn Prof. AlfrcdStange, Tutzing.

48



richten etwa sieben Jahre gewohnt haben soll. Der Raum ist seitlich von
Wänden und Türen umschlossen, oben aber mit Wolken gefüllt, die gemäss
der Schrift die Gegenwart Gottes anzeigen und sein Zelt bilden, und durch
die Taube als Sinnbild des Heiligen Geistes ausgezeichnet. In der Mitte
steht ein Tisch mit einer Decke; darauf einige Haushaltsgegenstände: eine
brennende Kerze, eine Schüssel mit Früchten (Birnen - und Äpfeln eine
Schale mit Brei, ein Brot und eine dosenförmige Büchse. Das schlichte

49



abendliche Mahl ist also bereitet. Links sitzt Maria, in häuslichem Gewand,
auf einem Schemel; mit der rechten Hand reicht sie eine Birne zu Jesus hin.
Ihr gegenüber sitzt Jesus, in einem langen kittelartigen Kleid, auf einem
hohen Lehnstuhl. Rechts von ihm steht Josef, in der Handwerkstracht
seines Standes, und gibt Jesus aus einem Kelch zu trinken, wohl einen
Schluck Wein.

Die drei Personen sind deutlich als die heilige Familie von Nazareth
bestimmt, einmal durch den - jeweils verschiedenen - Heiligenschein; sodann
durch die oben im Strahlenkranz schwebende Taube; als Sinnbild des

Heiligen Geistes weist sie auf die jungfräuliche Empfängnis des Kindes hin-
«empfangen vom Heiligen Geist, geboren aus Maria der |ungfrau».
Dadurch ist bei Josef, der als «Mann des guten und zugleich gesegneten
Greisenalters» dargestellt ist2, eine physische Vaterschaft gegenüber Jesus

ausgeschlossen, gemäss dem Kindheitsevangelium bei Lukas undMatthäus-
auch3 «das ganze übrige Neue Testament (atmet) geradezu die Luft der

Jungfrauengeburt» -, wie auch gemäss der nichtkanonischen4 «Geschichte

von Joseph dem Zimmermann». Sein Vaterverhältnis zu Jesus hat nicht
eine'natürliche, sondern eine übernatürliche Grundlage, nämlich in seiner

Glaubenstat, wozu noch das Dafürhalten der öffentlichen Meinung kommt.
Es ist bekannt, dass mit dem 16./17. Jahrhundert Josef von Nazareth einer
der am meisten - um Christi willen - verehrten Heiligen der katholischen
Kirche wurde, etwa bei Teresa von Avila und Franz von Sales6, und zwar
als «pater nutritius» (Nährvater) Jesu. Gerade als solcher erscheint er hier
in Funktion, indem er Jesus aus dem Kelch zu trinken gibt. Nach den
nichtkanonischen Schriften besass ja Josef einen eigenen Weinberg9. Was nun
hat diese eigenartige Darstellung zu bedeuten Zuvor sei noch gesagt, dass

das Bild auf Leinwand gemalt ist und 5 5:48 cm misst. Die Farben sind eher
blass. Am Schemel Marias ist als Entstehungszeit das Jahr 1679 angegeben.
In die Mitte der Jahreszahl ist ein R eingetragen, womit der Maler vermutlich

den Anfang seines Namens angegeben hat. Wie Nachforschungen
ergaben, stammt das Bild entweder aus Savoyen - was freilich weniger
wahrscheinlich ist - oder aus dem Kanton Wallis, aus dessen Volkskunst
allerdings bis jetzt keine Parallelen bekannt sind7.

3 So die nichtkanonische, d.h. von der Kirche nicht als inspiriert anerkannte Schrift
«Die Geschichte von Joseph dem Zimmermann», hrsg. von S. Morenz, Texte und
Untersuchungen, 56 (1951) 37.

3 H. Asmussen, Maria die Mutter Gottes, 2. AuH. (Stuttgart 1951) 20.
4 Morenz (wie Anm. 2) 28.
5 L. Réau, Iconographie de l'art chrétien, t. Ill, part II (Paris 1958) 753.
6 E. Hennecke/W. Schneemelcher, Neutestamentliche Apokryphen, 3.Aufl. (Tübingen

1939) 301 f.
7 Angaben von Herrn Dr. W. Drack, Uitikon-Zürich, der sich - für das Wallis - auf

eine briefliche Mitteilung von Herrn Rektor Dr. A. Carlen, Brig, stützt.

50



Das Brot vorn auf dem Tisch sowie der Brei, der in einer Schale vor Jesus

steht, ist wohl nicht weiter der Beachtung anheimgegeben. Um so mehr ist

zu beachten, dass Maria eine von den Birnen, die in einer Schüssel liegen,
Jesus zeigt und anbietet. Dabei ist ihre linke Hand auf sie selbst
zurückgebogen, und darin ist - neben dem sprechenden Blick Jesu auf Maria und
Marias auf Jesus - ein Teilvorgang eines geistigen Austauschs, eines

Gesprächs ohne Worte, zwischen Mutter und Kind zu erkennen, ohne dass

nun Josef noch einbezogen wäre. So hätten wir es wohl mit einem marianisch

getönten Bild aus der Kindheit Jesu zu tun. Über eine solche Familienszenc
ist in den schon erwähnten neutestamentlichen Apokryphen nichts zu
finden, wie auch nicht - soweit ich sehe - in den dem italienischen Franziskaner
Iohannes de Caulibus zugeschriebenen «Betrachtungen vom Leben Jesu
Christi» (um 1300), in der «Goldenen Legende» des Dominikaners lacobus

aVaragine (f 1298) und in dem «Leben Jesu Christi» des Kartäusers Ludolf
von Sachsen (f 1377), die am ehesten in Frage kommen, da sie auf die
Kunst bedeutenden Einfluss ausgeübt haben. Daher ist es nicht möglich,
ein bestimmtes, wie auch immer überliefertes Ereignis aus der Kindheit
Jesu anzugeben, das dem Künstler als Motiv vorgeschwebt hätte. Immerhin
aber bestehen Möglichkeiten, die das Bild durch nachträgliche Deutung dem
Verständnis nahebringen können. Nur um solche, die Richtung weisenden

Anhaltspunkte kann es sich hier handeln. Das Zwiegespräch der Augen und
Handbewegungen ist nun entweder mit dem Darbieten der Frucht durch
Maria (1) oder mit dem Weintrinken (2) oder mit beidem zusammen (3)

verknüpft. Es ist ja nicht zu vergessen, dass in dem so symbolfähigen und

symbolfreudigen Mittelalter die Künstler einen Kelch oder eine Birne nicht
nur um ihrer selbst willen darstellten ; das bedeutete alles etwas, war Gleichnis
für ein Höheres. Sicher war es - wie Iohannes de Caulibus von der Tisch-

Unterhaltung der heiligen Familie annimmt - ein Gespräch «voll der Weisheit

und des Heiligen Geistes, und die Stärkung beim Mahl galt nichtweniger
der Seele als dem Leib ».

1.

a) Geht der Gedankenaustausch von der Frucht allein aus, so könnte er
sich an das Wort der Elisabeth (Lk 1, 42) anschliessen: «Du bist gebenedeit
unter den Weibern, und gebenedeit ist die Frucht deines Leibes.» Maria
würde Jesus preisen als «die Segensfrucht»; Jesus aber würde Maria
ansprechen als die «Gesegnetste der Frauen». Das Leuchtende, Duftende,
Reizvolle, Wohlschmeckende, Köstliche der Frucht würde Maria auf Jesus
beziehen, während Jesus gerade deswegen das Lob an Maria zurückgäbe:
«Gebenedeit unter den Weibern». Dafür liesse sich hinweisen auf denLukas-
kommentar Alberts des Grossen (f 1280): Jesus ist die Frucht, der allein
um ihrer selbst willen die Liebe der Menschen gebührt, die prächtigste,
reinste, edelste, kostbarste Frucht; dafür böte die Frucht in der Hand Marias

51



eine passende Veranschaulichung. Maria aber, so fügt Albert hinzu, wird
von Elisabeth seliggepriesen, weil die Frucht ihres Leibes die Segensfrucht
ist, gesegnet mit der fünffachen, dem Abraham gegebenen Verheissung, die

Jesus an den Menschen erfüllt: «Und zu gedenken seines heiligen Bundes,
des Eides, den er geschworen Ahraham, unserm Vater: Er wolle uns
verleihen, dass wir, aus unserer Feinde Hand befreit, furchtlos ihm dienen in
Heiligkeit und Gerechtigkeit vor ihm all unsre Tage» (Lk i, 73-75). Dieser
Glanz von Jesus strahlt nun auf seine Mutter und auf alle Menschen8.
Was Maria ist und hat, kommt ganz von Jesus, ihrem Sohn. An einer
anderen Stelle" (Lk 10, 39) zieht Albert ein Prophetenwort heran und wendet
es auf Jesus und Maria an: «Ez. 43, 2: 'Die Erde erstrahlte unter seiner

Herrlichkeit', das heisst: die selige Jungfrau, die das Land genannt wird,
das die göttliche Frucht, die Jesus ist, der Welt bringen durfte.»

b) Umgekehrt läge eine Verherrlichung Jesu durch Maria vor - wiederum
von der Frucht allein her -, wenn der Künstler an Hoheslied 2, 3 gedacht
hat. Dann spräche Maria - mit der Braut des Hohenliedes - zu Jesus: «Wie
der Apfelbaum (malus) unter den Bäumen des Waldes» (ist mein Geliebter).
Wobei nicht zu vergessen ist, dass das lateinische Wort «malus» nicht nur
den Apfelbaum bezeichnet, sondern auch andere Obstbäume. Eine Anregung

zu diesem Deutungsversuch findet sich bei Beda (f 735) im Kommentar

zum Hohenlied10: «Wie also der Apfel, der nach Aussehen, Duft und
Geschmack angenehm ist, allen Hölzern des Waldes vorangeht, so überragt
der Gottmensch (homo-Deus) alle Geheiligten, die Nur-Menschen sind;
sie sind Gotteskinder nur durch Gnade; er ist der Sohn Gottes von Natur;
und so bleibt das, was sie in der Ordnung des Heils vermögen, unendlich
weit unter seiner Heilsmächtigkeit. » So erklärt auch Honorius von Augusto-
dunum11 (f nach 1130) das Wort der Braut: «Wie der Apfelbaum vor den
Bäumen des Waldes kommt, so ragt mein Geliebter aus den Gotteskindern
hervor.» Diese Auslegung käme etwa mit einer Stelle des Hebräerbriefes
(3, 5-6) überein: «Nun war Moses in seinem ganzen Hause treu als ein
Diener, der die Offenbarungen zu verkünden hatte. Christus aber steht
als Sohn über seinem Hause. Sein Haus sind wir, wenn anders wir die feste
Zuversicht und die freudige Hoffnung bis ans Ende festhalten.» Maria
würde demnach Jesus - mit dem Wort des Hohenliedes - erheben: All unser
Heil bist Du; Dein Haus sind wir.

c) Wiederum wäre es - nur von den Früchten her - eine Verherrlichung
Jesu, wenn der Künstler Maria sprechen liesse (Hoheslied 7, 14): «Früchte,
frische und alte, mein Liebster, für Dich hab ich sie aufbewahrt». Diesen

8 Super Luc. 1, 42 (ed. Borgnet 22, 120).
9 ed. Borgnet 25, 82b.

10 In Cant. 1. 2 c. 2 (Migne PL 91, 1002/03).
11 Expos, in Cant. tr. 1 (PL 172, 383 D).

52



Text des Hohenliedes bringt Albert der Grosse mit der Stelle Ez. 47, 12 in
Verbindung12, nämlich mit dem Garten, den das lebenspendende Wasser
fruchtbar macht und der ununterbrochen Früchte als Nahrung und Arznei
hervorbringt. So hätte das Wort der Braut im Mund Marias diesen Sinn in
bezug auf Jesus: Du bist der Garten, wo die Frucht allen Heils und alles

Guten gedeiht.
2.

Vom Wein allein ausgehend, könnte man in dem Blick Jesu das Lob
ausgesprochen finden, das im Hohenlied (4, 10b) der Bräutigam seiner Braut
spendet: «Süsser als Wein deine Liebe». Womit dann die Herrlichkeit des

Evangeliums im Vergleich mit dem «Gesetz» des Alten Bundes verkündigt

würde, und Maria stünde für die Kirche des Neuen Bundes. In diese

Richtung weist eine Auslegung Bedas:13 «Süsser als Wein sind also die
Brüste der Braut; denn die Anfänge des im Evangelium enthaltenen Glaubens

übertreffen die Vorschriften des Gesetzes, selbst jene, die erwiesener-

massen einen nicht geringen Wert und Geschmack von Tugend besassen.»

3-

Der Umstand jedoch, dass Jesus den Wein aus einem Kelch trinkt, weckt
den Gedanken an die Formel «den Kelch nehmen und trinken», wenn
nicht sogar an den Ausdruck vom «Kelch des Leidens» und vom «Trinken
des Pascha». Die Birne in der Hand Marias, einfach als «Frucht» genommen,

könnte den Bezug auf jene Frucht nahelegen, welche Eva dem Adam
anbot und gab (1 Moses 3, 6), also den Bezug auf den Sündenfall. In ihrer
spezifischen Bedeutung für die mittelalterliche Kunst verbildlicht die Birne
die Fruchtbarkeit wie überhaupt das Geschlecht und die seelische Eigenart
der Frau14.

a) Daraus könnte sich zunächst ein allegorischer Sinn ergeben, in dem

Jesus und Maria als Antitypus, als Vollendung Adams und Evas erscheinen,
Jesus als der zweite, der neue Adam, und Maria - gemäss der altchristlichen
Parallele - als die zweite, neue Eva. Das Gemeinsame zwischen Eva und
Maria läge dann in dem Darbieten der Frucht. Maria würde Jesus als den

neuen Adam bekennen, der durch das «Nehmen und Trinken des Kelches»
den Fall des Menschengeschlechtes in Adam wiedergutmacht. Jesus
hinwieder würde seiner Mutter bedeuten, Gott habe ihr in der Ordnung des

Heils die menschlich-mitentscheidende Rolle der zweiten Eva zugedacht;
sie sei ja seine Mutter, die den Erlöser in die Welt der Sünde hinein gebären
durfte, und sie habe ihn - wie gerade jetzt wieder beim Mahl und mit der
Frucht - genährt, und sie habe schliesslich als seine «Gehilfin» - wie Eva

12 Super Luc. 10, 38 (ed. Borgnet 23, 74L).
13 In Cant. 1. 4 (PL 91, 1141 A).
14 Hwb. dt. Abergl. 1, 1339L

53



dem Adam als seine Gehilfin zugesellt war (i Moses 2, 18) - mit ihm zu
leiden gemäss der Weissagung des greisen Simeon (Lk 2, 35). Worauf
Maria mit der Handbewegung und dem Blick des Staunens reagieren würde.

b) Endlich könnte auch über das Verhalten Jesu zu seinem himmlischen
Vater und zu seiner Mutter Maria etwas ausgesagt sein, ähnlich wie beim
Tempelgang des zwölfjährigen Jesus (Lk 2, 41-50). Beim Trinken aus dem
Kelch dächte Jesus - zumal Maria ihm die Frucht darreicht - an den
unerlaubten, unheilvollen Genuss Adams im Paradies; weiterhin dächte er an
die Zukunft, wo man ihm - zur Wiedergutmachung jenes unerlaubten
Genusses - «Wein mit Galle gemischt» (Mt 27, 34) reichen wird, also an die
Passion; ebenso dächte er wohl an «das neue Trinken im Reiche Gottes»
(Mk 14, 25), also an seine auf das Leiden und aus dem Leiden folgende
Verherrlichung. Da könnte nun aus Jesu Blick die Frage Joh. 18, 11 herauszulesen

sein (die als rhetorische Frage eben Bejahung ist und durch die

Stellung Josefs noch unterstrichen wird): «Soll ich den Kelch nicht trinken,
den der Vater mir gereicht hat?» Als ob er spräche: Wenn «meine Stunde»,
die vom Vater für das Erlöserwirken festgesetzte Stunde, gekommen ist,
werde ich in freier, letzter, gehorsamer Liebe einen anderen Kelch nehmen,
wie ja der Vater mir aufgetragen hat. Albertus Magnus bemerkt da einmal
zu der Stelle Mk 10, 38 ('könnt ihr den Kelch trinken, den ich trinke?'):
«So leicht - spricht Jesus - werde ich mich dem Leiden aussetzen, als

tränke ich die Passion wie einen angenehmen Kelch.» Eines Tages habe ich
einen äusserst bitteren Kelch zu leeren; aber er wird mir - in liebendem
Gehorsam und in gehorsamer Liebe zum Vater und somit auch in ganzer
Liebe zu den Menschen - genau so süss schmecken wie dieser hier, den ich
jetzt trinke. «Denn ich folge nicht meinem Willen, sondern dem Willen
Dessen, der mich gesandt hat» (Joh 5, 30). Die Norm seines Messias- und
Erlöserwirkens ist ausschliesslich das Wohlgefallen Gottes, der Auftrag
seines himmlischen Vaters.

Dabei wäre Maria insofern einbezogen, wie die Passion Jesu gerade seine

menschliche Konstitution betrifft, die er von Maria hat. Als ob Jesus -
wie später auf der Hochzeit zu Kana - spräche (Joh 2, 4): «Was (ist
zwischen) mir und dir, Frau? Noch ist mene Stunde nicht gekommen.» In
meiner Erlöseraufgabe bin ich ganz allein an den Willen des Vaters
gebunden, nicht auch an den deinen; aber es kommt «meine Stunde», da

werde ich wieder einen Kelch nehmen und trinken; dann werde ich dich
wieder als Mutter anerkennen; dann werde ich gerade in dem Teil meines
Wesens leiden, den ich von dir habe und mit dir gemeinsam habe; dann
werde ich - «wie ein Lamm, das zur Schlachtung geführt wird» (Is 53, 7;
Jer 11, 19) - mich als den Sohn einer Frau erweisen (wobei die Ableitung
des lateinischen Wortes «mulier» [Frau] von «emollire» «erweichen»,
«sanftmachen» in Kraft ist und überdies die Sanftmut, die Geduld, das

54



Ertragen als vornehmlich weibliche Eigenschaften eben durch die Birne
versinnbildet sind). Ein Beleg für diese Deutung findet sich wiederum
im Lukaskommentar Alberts des Grossen15, wo mit Augustinus dem Herrn
das Wort in den Mund gelegt wird: «Es kommt die Zeit, da ich nicht meine
Kraft und Macht zeigen, sondern in aller Sanftmut mich als den Sohn einer
Frau erweisen werde. »Ein ander Mal'6: «Es kommt die Zeit meiner Passion;
da werde ich gerade in dem Bestandteil leiden, den ich von dir habe und
mit dir gemeinsam habe; dann werde ich wieder dich als Mutter
anerkennen, und du wirst mich als deinen Sohn erkennen. » Die Reaktion Marias
käme dann durch die auf sie selbst zurückgewendete Hand zum Ausdruck.
In seiner «Stunde», auf die das Weintrinken auf dem Bild hinweist, wird
Jesus - wie immer - ganz an den Willen des Vaters gegeben sein, zugleich
aber auch sich zu Maria als seiner Mutter bekennen (Joh. 19, 26-27: 'Als
Jesus seine Mutter sah ...'). Für sein Erlöserwirken lehnt Jesus die Gemeinsamkeit

zwischen sich und seiner Mutter ab und wirft so eine Distanz
zwischen sich und ihr auf - wie sie unschwer auf dem Bild zu erkennen wäre.
Auf diesem Gebiet sei der Wille des Vaters allein für ihn massgebend.
Jesus wolle uns die Lehre geben, glaubt Albert - das Heilspädagogische
wird in diesem Zusammenhang oft, schon von Augustinus, geltend
gemacht -, dass wir gegenüber den Forderungen Gottes auf menschliche

Beziehungen keine Rücksicht nehmen dürfen, wie auch für Jesus das Sohn-
Mutter-Verhältnis im messianischen Wirken nicht entscheidend war. In
jener «Stunde» des Herrn aber komme das Gemeinsame zwischen Sohn
und Mutter wieder zur Geltung, sofern Jesus das Leiden- und Sterbenkönnen

von seiner Mutter habe. Dann wird er sie wieder und voll als seine

Mutter anerkennen. So verstanden, erinnert die Szene an jene Bemerkung,
womit der Bericht über den Tempelgang des Zwölfjährigen schliesst:
«Doch sie verstanden nicht, was er ihnen damit sagen wollte» (Lk 2, 50).

16 Super Luc. 10, 38 (ed. Borgnet 23, 76b).
16 Super Luc. 2, 35 (ed. Borgnet 22, 241a).

Die Strafwallfahrt mit ausgespannten Armen
Von Louis Carlen, Brig

Seit dem Mittelalter bis zur Reformation und in katholischen Gegenden
bis ins 18. Jahrhundert kennt das weltliche Strafrecht als Sühne- und als

Strafmittel in bedeutendem Masse die Wallfahrten1. Der Missetäter wurde
zur Sühne oder Strafe auf eine Pilgerfahrt geschickt und hatte am Ziel der

1 Vgl. L. Carlen, Busswallfahrten der Schweiz: SAVk 55 (1959) 237ft"., wo auch die

einschlägige deutsche, französische, belgische, niederländische, schweizerische und
spanische Literatur verzeichnet ist.

55


	Die "Heilige Familie" von Zell

