
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 51 (1961)

Artikel: Presse und Volkskunde

Autor: Trümpy, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004424

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004424
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Presse und Volkskunde1

Von Hans Trümfiy, Basel

Als empirische und historische Wissenschaft ist die Volkskunde auf
handschriftliche und gedruckte Quellen aller Art angewiesen. Welch bedeutsame
Aufschlüsse amtliche Aktenstücke verschaffen können, das haben in- und
ausländische Forschungen der neusten Zeit gelehrt. Wenn die «Neue
Zürcher Zeitung» in dieser Nummer die Volkskunde so ausgiebig zu Worte
kommen lässt, so ist ein Hinweis auf die volkskundliche Bedeutung der
Zeitschriften und Zeitungen wohl am Platze. Nicht dass das eine neue
Erkenntnis wäre! Schon 1884 verwertete Hans Herzog für seine «Schweizerischen

Volksfeste, Sitten und Gebräuche» Schilderungen, die er gerade in
solchen Quellen gefunden hatte. Aber dass damit alle Schätze gehoben
wären, wird niemand behaupten wollen. Selbst Kleinigkeiten können, wenn sie

in einen weiteren Zusammenhang gestellt sind, bedeutsam werden. Das sei

hier an einigen Proben aus der deutschschweizerischen Presse von 1800 bis
18 50 aufgezeigt.

Im «Appenzellischen Monatsblatt» von 1843 war folgendes zu lesen:
«In dem Becken, in welchem die Gemeinden Speicher, Trogen, Rehetobel
und Wald liegen, wurde in den ersten Minuten des neuen Jahres eine
liebliche Neuerung eingeführt. In allen vier Gemeinden begrüsste nämlich das

volle Geläute aller Glocken den Jahreswechsel. Es begann dasselbe

ungefähr eine Viertelstunde vor dem letzten Stundenschlage, pausierte dann,
als dieser heranrückte und bis er vorüber war, worauf wieder alle Glocken
das neue Jahr begrüssten. Grub hat sich dieser Übung angeschlossen, und in
den Gemeinden Heiden, Wolfhalden und Walzenhausen ist sie schon früher

gewesen.» Das Läuten in der Neujahrsnacht wird allgemein als ursprünglicher

Abwehrzauber gedeutet. Im Räume um Trogen hat es, das zeigt unsere
Notiz, eine solche Bedeutung nie gehabt, weil es erst mit einem völlig
veränderten Sinne eingeführt wurde.

Die besonders lebendige Ausserrhodener Presse jener Zeit vermittelt uns
eine ganze Reihe von Nachrichten, die von brauchtümlichen Neuerungen
Kenntnis geben. Das «Herisauer-Wochenblatt» von 1845 berichtet
beispielsweise über die damaligen acht «Leichengesellschaften» in Herisau
(eine bemerkenswerte Sonderform der Nachbarschaft) : « Sie haben zum
Zwecke, das bisher auf dem Land übliche Führen der Leichen auf Karren und
Wagen bis zum Friedhofe abzuschaffen und von nun an jede Leiche in ihre
Ruhestätte zu tragen Das Austragen geschieht überall, ausgenommen
im Dorfe, ohne Mantel Die Sitte, ohne Mantel sich dem Leichenzuge

1 Wir fahren hier mit den im letzten Heft begonnenen Nachdrucken aus der Neuen
Zürcher Zeitung weiter; vgl. S. 61 ff.

73



anzuschliessen, gieng von der Leichengesellschaft im Sangen aus„datirt sich

vom Jahre 1836 und scheint nach und nach Sitte werden zu wollen.» Das

19. Jahrhundert hat viele Traditionen in Frage gestellt und viele Neuerungen
begünstigt; der Verzicht auf den Mantel beim Leichengeleite verrät den
Willen nach Vereinfachung und «Demokratisierung». In Heiden nahmen
1837, wie das «Monatsblatt für Heiden» meldete, die Bürger folgenden
Antrag ihrer Gemeindebehörden an: «Es soll in Zukunft bei Beerdigungen der
Verstorbenen hinsichtlich der Anweisung von Ruhestätten im Kirchhof
kein Unterschied mehr stattfinden und folglich Stand, Reichthum, Ansehen
usw. nimmer berücksichtigt werden dürfen Im Weitern sind alle und
jede Denkmäler auf oder neben den Gräbern selbst, namentlich Trauerweiden

oder andere Bäume und Gesträuche gänzlich untersagt. »

Eine appenzellische Besonderheit waren solche Bestrebungen nicht. 1846

empfahl die Redaktion des «Churer Wochenblattes», die «meistens
kostspieligen und geschmacklosen Grabmäler» zu verbieten und die «bei den

Begräbnissen für die Leidtragenden oft lästigen, jetzt noch bestehenden
Ceremonien» zu vereinfachen. In kulturkämpferischer Tonart hatte kurz
zuvor das «Bündnerische Volksblatt» festgestellt, in Graubünden herrsche
«bei Behandlung der Leichen ein sehr auffallendes Gemisch von heidnischem

Aberglauben und sogenannter christlicher Liebe». In Zürich begann
die Lockerung bezeichnenderweise mit der Helvetik. Mit einem Gedichte

empörte sich im «Zürcherischen Intelligenz-Blatt» von 1801 ein Einsender
über die «buntschäckigte Kleidung bey Leichenbegängnissen: Vor drey
Jahren gieng noch jeder Bürger schwarz.» Allerdings halte die Landschaft
im Unterschied zur Stadt an der herkömmlichen Trauerfarbe fest.

Wenn es darum geht, brauchtümliche Neuerungen zu datieren, so lässt
sich auch aus dem Inseratenteil manches gewinnen. Schon in der hier
betrachteten Epoche riefen sich die verschiedenen Firmen gern auf das Jahresende

hin den Lesern in Erinnerung. Aus dem Text der Inserate und aus dem
Datum ihres Erscheinens lässt sich leicht erkennen, wie Weihnachten eben
damals den alten Schenktermin, Neujahr, verdrängte. 1846 empfahl ein
Stäfner, 1847 ein Horgener Geschäft seine «Kinderspielwaren» noch als

Neujahrsgeschenke, während 1846 ein Buchbinder in Horgen seine Artikel
bereits «auf die bevorstehende Weihnacht und Neujahr» anpries (Wochenblatt

der Bezirke Meilen und Horgen). Winterthur war schon 1834 «moderner»:

Frau Rieter teilte damals im «Winterthurer Wochenblatt» mit, sie

verkaufe «sehr artige Gegenstände zu Weihnachtsgeschenken für Kinder».
1839 und 1840 empfahl ein Marktfahrer aus dem Tirol im «Churer Wochenblatt»

seine Spielsachen «besonders zu Neujahrsgeschenken»; ein einheimischer

Zuckerbäcker aber machte gleichzeitig für seine Produkte Propaganda,
weil sie sich «als Weihnachtsgeschenk am Christbäumchen» eigneten. -
Inserate, mit denen einst im Februar die Kostümverleiher für bestimmte

74



Maskentypen warben, könnten dazu veranlassen, manche Vorstellungen
von «uralter fasnächtlicher Tradition» zu revidieren.

Ebenso willkommen wie die Nachrichten über Neuerungen sind die

Zeugnisse für das Weiterleben von Bräuchen und volkstümlichen Vorstellungen.

Nicht selten haben Zeitungen die Rolle eifernder Theologen
übernommen, besonders wenn sich daraus politisches.Kapital schlagen liess. Das
Feld des «Aberglaubens» bot der liberalen und radikalen Presse immer
wieder Gelegenheit zu Angriffen. Mit Behagen schilderte beispielsweise
1837 in der «Aargauer Volkszeitung» ein Korrespondent, in Kaiseraugst
habe sich während der « Christwoche, in welcher alle bösen Geister spucken »,
das Gespenst «des alten Rheinvogts» gezeigt. «Jedermann bekreuzte sich
mit geweihtem Wasser, sah nach den Kühstalltüren, ob die geheiligten
Schutzzettel noch daran seien, und eilte mit klopfendem Herzen dem
Tummelplatz der Gespenster zu.» Zuweilen schlug die Gegenseite zurück. So

berichtete das «Amtliche Wochenblatt von Uri» 1840, was sich nach der

Hinrichtung einer Frau in Liestal ereignet habe: «So wie der Kopf gefallen
war und das Blut stromweise hervorquoll, kamen Fallsüchtige daher, um
vom frischen Blute zu trinken Das frisch geschliffene Schwert war nach
der Hinrichtung um ein Trinkgeld in einem Wirtshauszimmer zu sehen.»
Auch im aufgeklärten «Musterkanton» hatte sich der Glaube an die Wunderwirkung

solchen Blutes nicht verdrängen lassen.

Bei derartigen polemisch gemeinten Berichten ist natürlich auch besondere

Kritik am Platze, vor allem wenn sie so allgemein gehalten sind wie das,

was 1843 die «Glarner Zeitung» aus dem Wallis meldete: «Noch schlimmer
geht es den Hexen, deren es in diesem Kanton noch immer welche giebt.
Die Hexen werden nämlich in ein Leintuch gebunden und über Feuer von
gesegnetem Wachholderholz gehalten.» Um so glaubwürdiger sind
Nachrichten von Zuständen im eigenen Kanton, wenn zum Beispiel die «Appen-
zeller-Zeitung» von 1830 schreibt: «In der Gemeinde Heiden, hiesigen
Kantons, trug sich am 18. März folgender Vorfall zu. Ein Mann hielt
eine Nachbarin, die ihm niemals etwas zu leide that, in dem Verdacht der
Flexerei. Er schrieb ihr jedes Missgeschick zu, das ihn seit Jahren traf. Als
am bemerkten Tage diese vermeintliche Hexe in seine Stube trat,
sprang er ab der Bank auf sie zu, fasste sie bei den Zöpfen, schleppte sie bei
denselben herum und schlug mit einem Stiefelknecht so hart und
erbarmungslos auf sie zu, bis sie ohnmächtig auf den Boden fiel.» Für sich
selbst sprechen die Inserate, mit denen von 1848 bis 1850 eine bekannte

Buchhandlung in der «Züricher Freitags-Zeitung» das «sechste und
siebente Buch Mosis» empfahl. So vermochte bisweilen der Aberglaube, den

man im Textteil bekämpfte, hinten wieder hereinschlüpfen.
Die bis hier vorgeführten Texte sind unbeabsichtigte volkskundliche

Zeugnisse. Daneben gab es Blätter, die ihren Lesern von Zeit zu Zeit

75



«Schilderungen aus dem Volksleben» unterbreiteten und damit im Dienste
einer populären Volkskunde standen. Man darf derartige Bemühungen
kaum als Romantik bezeichnen; darin lebt vielmehr das Interesse am «Volk»
weiter, das J. J. Bodmer geweckt und Dekan Stalder gefördert hatte. (Nur
in den schweizerischen Sagen und Märchen, die zuweilen in Zeitungen
abgedruckt wurden, macht sich romantischer Einfluss geltend.) In erster Linie
muss hier die in Zürich gedruckte «Schweizerische Monaths-Chronik»
(1816-1830) genannt werden. Da finden wir zum Beispiel 1819 eine

Beschreibung der Basler Fastnacht, wie wir sie in der damaligen Presse Basels

vergeblich suchen würden: «Unter den Fastnachts-Lustbarkeiten in Basel
zeichnete sich besonders ein prachtvoller Brautzug eines vornehmen Paares
des vierzehnten Jahrhunderts aus: zu dessen Betrachtung ein erklärendes

Programm in Form eines Briefes des Kastellans der Veste Klingen im
Schwarzwalde von einem Edelknecht in Basel, datirt am St. Flubertus-
Tage 1376, einlud Der Wagen mit dem Brautschatz, Geldtrog und
Burgzwerg, der Zechmeister zu Thierstein, der neue Kastellan von Pfeffingen,
Fass und Spielleute, endlich dreyssig Farnspurgische Söldner, beschlossen
den Zug.» Mit besonderer Aufmerksamkeit hat die «Monaths-Chronik»
die Entwicklung des Sechseläutens verfolgt. So liest man im Jahrgang 1825 :

«Am 21. März ward das Frühlingsfest von den Bürgern Zürichs mit
gewohnter Freude und Herzlichkeit begangen, wenn schon nicht mit jenem
Schimmer und Glanz, den man früherhin verschiedentlich, besonders im
Jahr 1820 gesehen hatte. Ausser den Fahrten auf den freundlichen Wogen
der Limmat am Nachmittag und den gegenseitigen Besuchen der
verschiedenen Bürgergesellschaften am Abend blieben die Feyerlichkeiten
meist auf die traulichen Räume der Zimmer beschränkt.» In Erinnerung an
das Fest von 1820, dessen Verlauf einst vom gleichen Blatte sorgfältig
registriert worden war, empfiehlt der Verfasser, das Sechseläuten künftig
wieder unter Teilnahme der ganzen Bevölkerung zu feiern, «da solche Volksfeste

für das öffentliche Leben von grösserer Bedeutung sind und werden
können, als Manche glauben oder zu glauben sich stellen Ein Volksfest

soll alle Alter und Klassen der Staatsbürger einen Höher schlägt
die Brust beym Gefühle: wir sind freye, glückliche Bürger eines freyen und
glücklichen Landes Ein solches Volksfest ist ein ächt republikanisches
Fest, ein öffentliches Bekenntniss der ursprünglichen Gleichheit aller.»

Hier wird nicht bloss geschildert; der Verfasser wirbt für eine Idee,
welcher der Erfolg nicht versagt bleiben sollte. Und damit wird eine wichtige

Tatsache deutlich: Zeitungen und Zeitschriften verzeichnen nicht bloss

Volksbräuche; sie sind auch in der Lage, die Bräuche bis zu einem gewissen
Grade zu lenken. Die Presse hält nicht nur Stimmungen fest, sie schafft auch

Stimmungen. Für das Gebiet der Politik ist das bekannt genug, aber es gilt
ebenso für die Volkskunde seit dem 19. Jahrhundert. Schon die grosse Zahl

76



schweizerischer Zeitungen in jener Epoche zeugt für die Macht der Presse;
wie ernst man sie nahm, wird in einem Bericht der «Appenzeller-Zeitung»
von 1831 aufs eindrücklichste klar: «Zürich, den. 22. Merz. Die diesjährige
Frühlingsfeier, genannt Sechseläuten, war in der Stadt stiller als sonst. Nach
beendigter Mittagsmahlzeit machten die Zünfte in Massa einen Verdauungs-
Ausflug nach dem wegen seiner Lage sehr besuchten Vergnügungsorte vor
der Stadt, Sonnenberg genannt. Hier verweilten sie unter Trinken, Singen
und einigen Spässchen mit zwei Harfenspielerinnen. Mit dem Beginn des

Glockengeläutes auf Schlag sechs Uhr wurde dann ein mittlerweile errichteter

Holzstoss angezündet, und zu politischer Würtzung der Feier kamen

einige auf den Einfall, ein Exemplar des Republikaners, der Appenzeller
Zeitung und des Eidgenossen an eine Stange zu befestigen und in der Mitte
des Feuers verbrennen zu lassen. Gleiches Schicksal war auch einem Exemplar

der neuen Staatsverfassung zugedacht; allein einige Bedächtlichere
widersetzten sich.» Es mag den Zürchern überlassen bleiben, die wichtige
Mitteilung zur Vorgeschichte des Bööggs richtig zu deuten.

Als das damals bedeutendste Mittel der Kommunikation waren die

Zeitungen oft die eigentlichen Vehikel des Brauchtums. Nie hätte ohne ihre
Unterstützung das eidgenössische Festwesen so schnell aufblühen können.
Es blieb sicher nicht ungehört, wenn die Zeitschrift « Monatliche Nachrichten

Schweizerischer Neuheiten» 1815 das Jubiläum der Schlacht bei Mor-
garten ausführlich darstellte und die Schilderung mit den Worten beschloss:
«Die ganze Feyer zeugte von ächter Vaterlandsliebe, und jeder Anwesende
fühlte aufs neue das Glück, Schweizer zu sein.» Und es muss den
Teilnehmern am ersten Eidgenössischen Schützenfest eine Genugtuung bedeutet
haben, als sie in der «Monaths-Chronik» von 1824 lesen durften: «Es ist
diess Schiessen zu Aarau wohl das grösste seiner Art, das je im Schweizerlande

gesehen worden ist, und glich vielmehr einem allgemeinen Nationalfest.»

Als dieses Blatt eingegangen war, führte die Wochenschrift «Der
Wanderer in der Schweiz» (Basel 1834-42) das Erbe in erhöhter Tonart
weiter. Da las man etwa über das «Freischiessen in Zürich» von 1834: «Es

war eine grosse Volkswallfahrt zu der heiligen Stätte, wo der Bund der

Eidgenossen sich wieder in tausend Herzen erneuern sollte. » - Diese Lenkung
der Volksbräuche beschränkte sich nicht auf das Festwesen. Wenn man in
Chur eine Vereinfachung der Gräber und Totenbräuche anstrebte, so stammte
die Anregung dazu offenbar aus der appenzellischen Presse. Gewisse Proben
« mittelalterlichen Aberglaubens » machten in mehreren Blättern die Runde,

regten zur Veröffentlichung weiterer Beispiele an und schufen damit
weitverbreitete Vorstellungen, die heute noch lebendig sind.

Zeitungsberichte können somit für die Volkskunde noch bedeutsamer
sein als archivalische Zeugnisse, dann nämlich, wenn sie nicht nur
registrieren, sondern wenn von ihnen eine Wirkung ausgegangen ist. In diesem

^7



Jahrhundert sind neue Kommunikationsmittel neben die Presse getreten,
aber deswegen ist ihre Bedeutung nicht geringer geworden. Wer erlebt hat,
wie in dörflichen Verhältnissen manche Zeitungsleser sogar den Roman
unter dem Strich für bare Münze nehmen, «weil es doch in der Zeitung
steht», wird die Presse als einen Faktor der Volkskunde nicht hoch genug
einschätzen können, wobei «hoch» kein Werturteil enthalten soll. Das

Wort soll nur besagen, dass eine schwere Verantwortung trägt, wer sich

über die Presse an die Öffentlichkeit wendet.

Vom Gedenkbild im Volksleben1

Von Walter Tabler, Stäfa

« Reinhart hatte auf einem Stuhle Platz genommen, der vor Lucies Tische
stand, und sie lehnte lässig am Tische. Inzwischen griff er von dem Brette
der Lebensbeschreibungen eines der Bücher heraus, und als er darin blätterte,
entfiel demselben ein sonderbares Bildchen oder Einlegeblatt. Das Bildchen
war mit ungezwirnter Seide und feinster Nadel auf ein Papier gestickt, in der

Art, dass es sich auf beiden Seiten vollkommen gleich darstellte. Auf einem

grünen Erdreiche stand ein Tannenbäumchen und ein Stäudlein mit zwei
roten Rosen, dazwischen in der Reihe haftete am gleichen Grund und Boden
ein Herz, von welchem ein entzweigeschnittenes blaues Band flatterte, dessen

andere Hälfte an einem zweiten Herzen hing; und dieses, mit Flügeln
versehen, hatte sich offenbar von dem ersteren losgerissen und flog, eine goldene
Flamme ausströmend, in die Höhe, wahrscheinlich zum Himmel hinan.
Reinhart besah das Blättchen zuerst achtlos, dann aufmerksamer, da er eben,
als er es in das Buch zurücklegen wollte, den Inhalt erkannte.

„Was ist das für eine kleine Herzensgeschichte ?" fragte er, „es scheint ja

gar leidenschaftlich herzugehen. Das eine steckt wie eine rote Rübe im
Boden fest, während das andere feuerspeiend und geflügelt sich
emporschwingt!"

Lucie nahm ihm die naive Schilderei aus der Hand, beschaute sie ebenfalls
und sagte dann: „Also hier steckt das närrische Ding? Es wandert seit

Jahren in diesen Büchern herum und kam mir lange nicht zu Gesicht.
Übrigens ist es eine Klosterarbeit, die ich selber verfertigte." Als Reinhart

1 Anregung zu diesem Thema gab die Ausstellung «Volkstümliche Bildkunst» in der
Graphischen Sammlung der ETH, Zürich, im Mai 1961. Als kleiner Beitrag zur
Orientierung gedacht war mir dabei Adolf Spamers Abhandlung «Volkskunst und
Volkskunde»: Oberdeutsche Zschr. für Volkskunde 1 (1928) wegleitend. Es sollte lediglich
die meines Erachtens zentrale Bedeutung des Gedcnkblattes innerhalb der Imagerie
populaire hervorgehoben werden, ohne in das unerschöpfliche Gebiet tiefer eindringen
zu können.

7«


	Presse und Volkskunde

