
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 51 (1961)

Artikel: Religiöse Sondergemeinschaften im Zürcher Oberland

Autor: Betulius, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004421

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004421
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schmiedewerkstattmit Esse, altem Blasebalg und Amboss zusammengestellt,
die wirklich nun die Geräte zeigt, wie sie seinerzeit gebraucht wurden. Bei
meinem Besuche war es erfreulich zu sehen, wie der alte Meister, der beim
Aufstellen der Gerätschaften mithalf, beim Ergreifen von Hammer und

Zangen aus alten Zeiten aufleuchtete und wie er seine persönlichen
Erinnerungen aus einer fernen Lehrzeit zum besten gab.

Allen Besuchern der Unterseegegend möchte ich sehr empfehlen, eine
Stunde dem Kleinod von Steckborn zu widmen. Sie werden den Gang auch
bei prächtigem Sonnenschein nicht bereuen, bietet sich doch vom Museum
stets ein herrlicher Ausblick auf den See. Anderseits hoffe ich, dass die

Sammlung von Steckborn, die nur auf dem engern Gebiet der Gemeinde
beruht, auch ihre Nachahmer finde. Es liegt noch so viel altes Gut in
Dachböden, das dort zugrunde geht und schliesslich in den Ofen oder auf den

Abfallberg wandert. Alle diese Dinge, gesammelt und geordnet, geben über
gewisse Tätigkeiten eines Dorfes Aufschluss und finden auch das Interesse
der Bevölkerung, vor allem der Jungen und oft auch der Zugezogenen,
wenn man es versteht, die Dinge in neuem Leben zu zeigen. So erhält die
Idee des Heimatmuseums einen aufbauenden Charakter und verliert den oft
recht deutlichen Modergeruch.

Religiöse Sondergemeinschaften im Zürcher Oberland1

Von Walter Betulius, Wallisellen/Zürich

Als vor einigen Jahren ein Pfarrer im Zürcher Oberland seiner
Konfirmandenklasse Gottfried Kellers Novelle «Ursula» zur Lektüre empfahl,
ist ihm das von den Angehörigen der in jener Gemeinde vertretenen
Täufergemeinschaft sehr übel genommen worden. Von dem in der betreffenden

Erzählung geschilderten religiösen Schwärmertum der Reformationszeit
will man in diesen Kreisen nichts wissen ; dagegen weist man Recht darauf
hin, dass nach Zeiten harter Verfolgung die Täufer sich durch ihre stille
Arbeitsamkeit, ernste, zuchtvolle Lebensweise und ihr tätiges Christentum
weitherum Achtung und Anerkennung erworben haben. Jetzt noch erinnere
aber die sogenannte «Täuferhöhle» am Allmann oberhalb Wappenswil
daran, dass einst zur Abhaltung von Versammlungen und Gottesdiensten

1 Aus Anlass unserer Jahresversammlung in Zürich am 6-/7. Mai dieses Jahres, brachte
die Neue Zürcher Zeitung eine Sondernummer mit mehreren volkskundlichen
Beiträgen heraus. Weil diese Aufsätze schöne und wertvolle Themen behandeln, hielt es
die Redaktionskommission für erwünscht, sie auch im « Korrespondenzblatt» unseren
Lesern vorzulegen. Die NZZ gab bereitwillig und zuvorkommend die Erlaubnis
zum Nachdruck, wofür wir ihr hier gerne danken. Wir werden die betreffenden
Aufsätze in diesem und dem nächsten Heft bringen. Die Redaktion

61



ein solches Refugium aufgesucht werden musste. Da nun heute die Täufer,
welche sich übrigens im 19. Jahrhundert in Alt- und Neutäufer aufgespalten
haben, wohl die älteste, keineswegs aber die einzige religiöse
Sondergemeinschaft im Zürcher Oberland sind - insgesamt können nahezu zwanzig
Vereinigungen namhaft gemacht werden -, wäre zu untersuchen, was denn

eigentlich zur Bildung und Erhaltung derartiger «Sektengegenden» geführt
und beigetragen hat.

Im Jahre 1206 oder 1208 wurde im Zürcher Oberland die Prämonstra-
tenserabtei gegründet. Die im Kloster selbst verfasste, von 1441 datierte

Stiftungsgeschichte enthält nun bald am Anfang folgenden Hinweis:
«Die Bauern aber dieses Ortes waren fast alle Sektierer (haeretici), und einer

von ihnen, welcher Berchtold hiess, ein Schuster, war gewissermassen der
Meister (quasi magister) nicht allein der Sektierer aus der Umgegend,
sondern fast aller, welche im Lande waren. Er hielt in seinem Hause
Versammlungen (conventicula) ; dabei kamen sie von allen Seiten zusammen,
und hier wurden die Ungelehrten gelehrt, welche die vollkommene Ketzerei
erlernen wollten.»

Nach der Schenkung des betreffenden Grundstücks und daran anschliessenden

Besitzes der Regensberger an den Prämonstratenserorden zum
Zwecke eines Klosterbaues wurden die dort ansässigen Bauern vertrieben.
Ja es scheint, dass, abgesehen von der geographisch sehr günstigen Lage
Rütis, der Klosterbau mit Absicht in jenem Zentrum der Häretiker
ausgeführt werden sollte. Welche Mühe jedoch die Ordensleute mit den

verjagten Bauern hatten, berichtet weiter die Stiftungsgeschichte. «Die grösste
Arbeit aber, die sie hatten, rührte von den Sektierern her, welche dort
ausgewiesen worden waren; denn der Teufel missgönnte ihnen, diesen Platz
zu besitzen, wo er oft so viele Seelen gewonnen hatte, und er liess nicht nach,
seine eigenen Knechte dazu aufzustacheln, diesen neuen Bewohnern alles

Böse, was er konnte, zuzufügen; denn eines Jahres zündeten sie ihnen ihre
Scheune mit aller Frucht und allem Heu an.»

Es ist nicht mehr möglich, festzustellen, um welche Art von Sektierern es

sich hier gehandelt hat, ob um Manichäer, Waldenser, Albigenser oder
andere. Tatsächlich ist aber in der Folge von der Prämonstratenserabtei
Riiti nicht viel geistiges Leben und religiöse Zucht ausgegangen, was dem
Bestehen und der Neubildung von Dissidentengruppen nur förderlich sein

konnte. Fast gleichzeitig mit der Abtei Rüti entstand übrigens auch das

Johanniterhaus in Bubikon.
Nach den Täuferwirren im 16. Jahrhundert entwickelte und festigte sich

aber auf dem Boden der autoritären reformierten Staatskirche eine
traditionalistische, das ganze Leben des Einzelnen und der Gemeinschaft
prägende Volksfrömmigkeit, ausgerichtet auf die Zehn Gebote, auf strenge
Rechtlichkeit und Ehrbarkeit. Freilich konnte die protestantische Theologie,

62



die einen unsinnlichen, fast ohne äussere Gebärde und Zeichen zu übenden
Glauben forderte, nicht eigentlich volkstümlich werden. Zentrale Begriffe
wie Dreieinigkeit, Busse, Gnade und Erlösung blieben in ihrem geistigen
Gehalt und Wirken unverstanden, und die Beschränkung auf «das reine
Wort» führte im Volk bald zum Formalismus und damit zu allerlei
magischen Praktiken. Denn gerade auch im religiösen Bereich bestand hier
von jeher das Bedürfnis, Abstraktes schaubar, hörbar und handgreiflich
zu machen.

In der Folgezeit sahen sich die vielfach erstarrte Kirchenlehre und das

überlieferte Glaubensgut von verschiedenen Seiten her heftigen Angriffen
ausgesetzt. Erweckungsbewegungen strebten nach der Trennung von Kirche
und Staat und beriefen sich auf das persönliche Glaubenserlebnis, die
Bekehrung, Erwählung und Heilsgewissheit ihrer Anhänger. Anderseits
stellten Aufklärung und religiöser Rationalismus das kirchliche Erbe, vorab
die unbedingte Gültigkeit des Bibelwortes, in Frage. Plistorisch-wissen-
schaftliche Bibel- und Dogmenkritik wies zahlreiche Bestandteile des bisher
Gelehrten und Gelernten der Geschichte oder Legende zu, wogegen sich
Poesie und Philosophie, bürgerliche Moral und aufklärerische Pädagogik
mit der Religion zu verschwistern suchten, um modernes Kulturbewusst-
sein nicht in Widerspruch zu christlichem Glauben geraten zu lassen. Wenn
sich bisher die Schule der Kirche unterordnen musste, so wurde nun
gefordert, die Kirchenlehre dürfte nicht hinter den neuen, von der Schule
vermittelten wissenschaftlichen Erkenntnissen zurückbleiben. Damit hatte aber
der Glaube mehr und mehr in den engen Bezirk individueller Überzeugung
zurückzutreten.

Das menschliche Bedürfnis nach Schutz und Sicherung, nach Halt und
Rückhalt in der Gemeinschaft wird naturgemäss in Zeiten des Umbruchs,
des Zerfalls überlieferter Formen und der Suche nach dem noch Unbekannten

besonders stark. Das trifft zu für Krisen sowohl im wirtschaftlichen als

auch im geistigen Leben. Wenn daher im deutschschweizerisch-reformierten
Volksteil überlieferter Glaube und traditionelle Kirchlichkeit ein letztes
Bollwerk gegen die Ideen der Aufklärung gebildet hatten, so vermochte
auch dieses im Laufe des 19. Jahrhunderts der Zersetzung immer weniger
standzuhalten. Die Auflösung der Landeskirche schien eine Zeitlang
unmittelbar bevorzustehen. Der Zwiespalt zwischen alter Frömmigkeit und
aufklärerischem Populärwissen, zwischen bisheriger Sozialordnung und
neuen Sozialforderungen trat mit aller Schärfe zutage und führte zu
folgenschwerer Zersplitterung; da wurden die Naturwissenschaften zum
Religionssurrogat, dort suchte man Anschluss an enge religiöse Sondergemeinschaften

und Sekten; der theoretische und praktische Materialismus fand
seine Anhänger, so gut wie moralischer Aesthetizismus und vielgestaltiger
Synergismus.

63



Das Zürcher Oberland, Randzone zwischen Alpengebiet und Mittelland,
wo die Bevölkerung sich zusammensetzt aus Kleinbauern, krisenbedrohten
Heim- und Industriearbeiterfamilien, hat nun offenbar jenen der Unsicherheit

preisgegebenen und daher geistig bewegten Menschentyp
hervorgebracht, wie er sich uns, jedenfalls für das vergangene Jahrhundert, in der

Autobiographie des Jakob Stutz «Sieben Mal sieben Jahre aus meinem
Leben. Als Beitrag zur näheren Kenntnis des Volkes» darstellt. Aus
Armut und Kümmernis, aus Enge und Bindung an Dorfgemeinschaft und
Tradition sucht er, wenigstens geistig, auszubrechen, und wo ihm das nicht
oder nur halbwegs gelingt, verfällt er ins Spintisieren, Grübeln und Hoffen
auf eine bessere Welt. Aus dieser Situation wird auch die Bildung religiöser
Sondergemeinschaften verständlich. So sagte Jakob Stutz von sich selber:

«Ich weiss nicht, wie ich für die Sache stets mehr eingenommen wurde,
redete viel darüber, sagte, wie ich es in den Versammlungen häufig hörte
und in den pietistischen Schriften gelesen hatte, dass wir grundverdorbene,
fluch- und verdammungswürdige Menschen seien, dass wir einzig nur durch
das Blut Christi, durch sein Leiden und Sterben Gnade und Vergebung
unserer Sünden erlangen können. Wir mit unseren Sünden zuerst zum Sohn,
nicht zum Vater, zu Gott gehen sollen. Das ist verkehrt, wenn man zu Gott
betet; zum Heiland sollen wir beten Ferner redete ich darüber, wie bald
es mit den Menschen aus sein könne; wenn wir unversöhnt und unvorbereitet

sterben müssen, wir ja ewig verloren gehen würden. Auch sei mir immer,
als ob der Jüngste Tag uns gewiss nicht mehr fern sein könne Meine
Worte müssen diesen Leuten, ohne dass ich es meinte, tief zu Herzen

gegangen sein Mein Wort war aber gewiss ein Wort, das von Herzen kam;
denn ich glaubte kindlich und buchstäblich und liess die Vernunft keine

Einwendungen machen.» Später kam Jakob Stutz zu einer nüchterneren

Einstellung und äusserte den Separatisten gegenüber allerlei Kritik. Er
baute sich dann in Sternenberg eine eigene Klause mit Türmchen und Glocke.
Hier in seiner «Jakobszelle» errichtete er sich einen Altar, der mit ewigem
Licht, mit Kränzen und Totengebein geschmückt war. Um den seltsamen
Klausner scharte sich ein Kreis Gleichgesinnter, «Veilchenbund» genannt,
der seinerseits durch Veröffentlichung von Gedichten und Erzählungen zur
Volksbildung beitragen wollte.

Zurzeit ist das religiöse Leben im Zürcher Oberland ruhig; die
zahlreichen Sondergemeinschaften haben sich weitgehend sozusagen
eingebürgert und stehen kaum mehr in stärkerer öffentlicher Auseinandersetzung
mit anderen Kreisen. Bespötteleien von aussen und Dispute innerhalb
einzelner Gruppen hören freilich nie ganz auf. Als weiterer Traditionskreis und
damit als eine Art Rückversicherung gilt allerdings da und dort bei einigen
Gemeinschaftsleuten doch noch die Landeskirche. Man bezahlt weiterhin
die (halbe) Kirchensteuer oder beruft sich darauf, dass man seinerzeit in der

64



Kirche getauft, konfirmiert oder getraut worden sei. Der eigentliche
Stubengottesdienst, das «Stündli», wird noch, und zwar jeweils an einem Werktagabend,

abgehalten in den kleineren Dörfern und Weilern; am Sonntag aber

geht man «i die gross Versammlig» nach Rüti, Wetzikon oder gelegentlich

gar nach Zürich. Verkirchlichung und Zentralisierung der Gottesdienste
sind teilweise schon recht weit fortgeschritten. Gemäss direkten Angaben
von Gemeinschaftsangehörigen stammen die meisten Mitglieder - mit
grösseren Ausnahmen bei der «Christlichen Wissenschaft» - aus Arbeiteroder

Kleinbauernkreisen. Wo man nicht.schon von Hause aus «dabei» war,
da hat fast durchweg ein äusserer Umstand, Widerwärtiges verschiedenster

Art, Enttäuschung, Einsamkeit, Krankheit, Tod eines Angehörigen zum
Anschluss an die neue Gemeinschaft geführt. Dass dort dann manchen
Bedürfnissen viel weitergehend entsprochen wird als in der Landeskirche, wird
von dieser selbst zugegeben. «Me ischt drum nöcher bi der Sach», sagte mir
eine Frau ganz einfach.

Ein individuelles religiöses Verständnis darf bei den Mitgliedern dieser

Sondergemeinschaften nicht ohne weiteres vorausgesetzt werden. Sie suchen

vor allem einen engeren Zusammenschluss, ein sinnlicheres, lebendigeres,
intensiveres geistliches Leben und religiösen Besitz. Dieser gemeinsame
Besitz und seine Verwaltung wird dann bald wieder zur Tradition, zu festen

Formen und Fassungen. «Aber es war nichts Neues und Unerhörtes, was sie

(Frau Ursula und ihre Tochter Agathchen) vorbrachten, sondern die alte
harte und dürre Geschichte vom Sündenfall, von der Versöhnung Gottes
durch das Blut seines Sohnes, der demnächst kommen werde, zu richten die

Lebendigen und die Toten, von der Auferstehung des Fleisches und der

Gebeine, von der Hölle und der ewigen Verdammnis und von dem
unbedingten Glauben an alle diese Dinge. Das alles erzählten sie wie etwas, das

niemand so recht und gut weiss wie sie und ihre Gemeinde, und sie brachten
es vor, nicht mit der menschlich-schönen Anmut, die ihnen sonst innewohnte
bei allem, was sie taten und sagten, sondern mit einer hastigen Trockenheit,
eintönig und farblos, wie ein auswendig Gelerntes Dazu redeten sie, in
einfältiger Nachahmung ihrer Prediger, unbeholfen und ungefällig, ja
befehlshaberisch in Hinsicht auf das bei jedem zweiten Wort wieder
geforderte Glauben.» So nachzulesen in Gottfried Kellers Novelle «Das
verlorene Lachen», wo in knappen Hinweisen Wesentliches über die religiösen
Sondergemeinschaften und ihre Mitglieder ausgesagt wird.

Freilich kann gerade auch eine religiöse Sondergemeinschaft und ihre
Lehre dann und wann vorübergehend zur Mode, also zur Massenangelegenheit

werden. Vor allem die anfängliche «Bewegung» oder «Erweckung» ist
dieser Gefahr ausgesetzt.

Was ist nun aber das, was volkstümliche und insbesondere «sektiererische»
Glaubensübung aus der Hochreligion und Kirchenlehre übernimmt und

65



für sich adaptiert? Und kann angenommen werden, es sei dies eben das

dem religiösen Bedürfnis des Menschen letztlich Gemässe, Genügende?
Der Volksglaube steht im Spannungsfeld zwischen Tremendum und Fas-

cinosum. Er relativiert die Religion, versinnlicht und konkretisiert ihre
Lehre und bezieht sie so in die engste Umwelt ein. Beruht nun einerseits die

altbäuerlich-konservative, weitgehend alttestamentlich bestimmte Religiosität

in ihrer Beziehung zu Gott auf dem nüchternen «do ut des», so wird
das neuere religiöse Gemeinschaftsleben bestimmt durch eine stark
gefühlsbetonte, nach Heilsgewissheit drängende Jesusfrömmigkeit und durch
intensive Beschäftigung mit den «letzten Dingen». Grosser Wert wird auf
die Bekehrung gelegt. Die Abkehr von der «Welt» tritt neuerdings zurück
hinter einer eifrigen Missionstätigkeit.

Dieses Anschauliche, Miterlebbare des Kults, dieses genau Vorgeschriebene

der praktischen Tat kann zweifellos das volkstümliche Religionsbedürfnis

weitgehend befriedigen. Dagegen haben es die pädagogischen
Absichten der Kirche schwer, sich durchzusetzen, denn sie wollen es nicht
bei einer einmaligen Bekehrung bewenden lassen, sondern sie möchten zu
immer besserer und höherer Erkenntnis des Göttlichen führen. Ohne
verbindliches Traditionsgut kommt aber weder die Kirche noch die religiöse
Sondergemeinschaft aus, wenn sie als Gemeinschaft Bestand haben will.
Diesem Traditionsgut nachzugehen, seine gemeinschaftsbildenden und
gemeinschaftserhaltenden Kräfte zu erforschen, ist Aufgabe der religiösen
Volkskunde.

Entwicklungshilfe
im Spiegel zürcherischer Sozialgeschichte1

Von Rudolf Braun, z. Z. Kingston (U.S.A.)
Die volkskundlich gerichtete Untersuchung der zürcherischen

Sozialgeschichte2 macht uns besonders im Hinblick auf die Anfänge der Industrie
bewusst, welch langer Prozess nötig war, um Träger der Sach- und Geisteswelt

zu werden, die wir als exogene Hilfe den Entwicklungsländern
überbringen, und welch tiefgreifende strukturelle Veränderungen für Gesellschaft

und Staat dieser Prozess in sich schloss. Dadurch werden wir
hellhöriger für die Probleme der Entwicklungsländer und lernen die
Verantwortung abschätzen, die wir als Helfende auf uns nehmen. Unsere Zürcher
Verhältnisse mögen dies kurz illustrieren.

1 Nachdruck aus der NZZ, 7. Mai 1961.
2 vgl. R. Braun, Industrialisierung und Volksleben. Bd. 1 : Veränderungen der Lebensformen

unter Einwirkung der verlagsindustriellen Heimarbeit in einem ländlichen
Industriegebiet (Zürcher Oberland) vor 1800. Erlenbach-Zürich, Eugen Rentsch-
Verlag, i960.

66


	Religiöse Sondergemeinschaften im Zürcher Oberland

