
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 50 (1960)

Artikel: Oben lebend, unten tot : Bemerkungen zu einem Memento mori-Motiv

Autor: Tobler, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004468

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004468
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Oben lebend, unten tot
(Bemerkungen zu einem Memento mori-Motiv)

Von Walter Tobler, Stäfa

Auf einer Pfingstwanderung in die Tessiner Täler um Locarno schenkte
ich erstmals der ländlichen Freskenmalerei nähere Beachtung. Dabei
überraschte es mich, hauptsächlich im Maggiatal, an den Wänden der Kapellen,
Bildstöcke, manchmal sogar auf der Mauer eines Bauernhauses oder Stalles

erstaunlich zahlreiche Darstellungen von der Macht des Todes zu sehen.

Abb. i - Fresko am Beinhaus von Cevio, Maggiatal.

Nicht nur wird der Tod in allen möglichen Gestalten vor Augen geführt,
als Jäger, Fischer, Reiter, Schütze, Landsknecht, wie er uns von den Totentänzen

her geläufig ist. Einer besonders drastischen Schilderung von der

Wirkung des Todes am Menschen begegnen wir am Aussenportal des kleinen

Beinhauses von Cevio (Valle Maggia) (Abb. i)1. Dessen Eingang ist
nämlich flankiert von einem al fresco gemalten Paar in der Tracht des

einheimischen Patriziates aus der Mitte des 18. Jahrhunderts, Jahrzahl 1761.

Merkwürdigerweise ist aber nur der Oberkörper modisch bekleidet, darunter

wird das Skelett zur Schau gestellt. Die Frau stützt sich auf einen Spaten,

1 Eine Abb. siehe auch bei Jo Mihaly, Bedenke, Mensch (Winterthur 1958) 56 und 57.

37



der Mann hält wie ein Stelzenläufer eine Sense. Über dem Kopf der ersteren
lesen wir folgende Inschrift: «Leggi, Amico mio, Che io fui come sei tu»,
während es parallel dazu bei ihrem Partner heisst: «Eben rifletti, Tu verrai
come son io»2. Im Inneren des Ossuario finden wir dann den Tod noch
mehrmals als personifiziertes Mahnmal der Vergänglichkeit: z.B. um eine
Uhr gruppiert oder mit Kaiser- und Papstkrone. Abweichend vom
traditionellen Typus scheint uns aber nur jene Darstellung am Portal zu sein.

Sie dünkt mich deshalb erwähnenswert, weil dieses spezielle Motiv
unseres Wissens nur noch auf deutschen Bilderbogen des 19. Jahrhunderts
vorkommt. Solche Bilderbogen präsentieren sich in mehrfach gefalteter
Briefform; man hat sie ihres lehrhaften Charakters wegen auch schon
«moralisierende Totenbrieflein» genannt (Abb. 2). Schlägt man sie auseinander,
so kommt gewöhnlich ausser der Darstellung des Sündenfalls und des

Gekreuzigten die Abbildung eines Herrn und einer Dame in feiner Kleidung
zum Vorschein. Der zugehörige Unterkörper ist aber nicht auf der gleichen
Seite wiedergegeben wie der Oberkörper, sondern auf der Rückseite, welche

bis zu den Hüften der dargestellten Personen von unten her umgeklappt
ist. Über den Figuren steht folgende Mahnung, die auf allen derartigen
Klappbriefen ähnlichen Wortlaut hat, z.B.:

«Der Mensch aus Erde ist gemacht.
Die Kleider sind nur Sündendecken,
Was nützt Dir denn die grosse Pracht:
Heb auf das Blatt, Du wirst erschrecken»3

Biegt man nun den letzten Streifen herab, um den Klappbrief vollständig
auseinander zu falten, so liegen Überraschungsmoment und Reiz darin,
dass man als wirkliche Fortsetzung der Oberkörper die mehr oder weniger
schauerlich anmutenden Gerippeteile abdeckt. Wiederum hält die Frau als

Attribut den Spaten und der Mann den Pickel (oder die Sense). Auf der

heruntergeklappten Falte aber zeigt sich, um das Thema noch drastischer
auszumalen, ein verwester Leichnam, an dem die Würmer nagen (im Sarg
oder auf einem Totenbrett) mit entsprechendem Spruch. Dazwischen
erscheinen bekannte Symbole der Vergänglichkeit (memento mori) : Stundenglas,

Sanduhr, Totenschädel mit Schlange und Licht, gelegentlich gar ein
Friedhof. Klappbriefe in solcher Art sind von manchen deutschen
Bilderbogenfabriken bis tief ins 19. Jahrhundert hinein hergestellt worden. So

tragen z.B. zwei meiner fünf Exemplare die Herkunftsbezeichnung: Druck

2 E. Schmid, Tessiner Kunstführer IV/2 (1949) 61. Rahn und Bianconi erwähnen diese

Darstellung nicht.
3 V. Kirchner, Ein christlicher Warnungsbrief : Zeitschrift des Vereins für Volkskunde

20 (1910) 62.

38



fin Slant i*n
utuUtfrv, nvvifru Ufeft auf -tnVn,

î>rr i|v grmafti «utyft Ot'n he ProAl

jtnt> nur t)ùnb?tuWMn A 1*4» ju nur ouf^u rriïfi rr&tafiwtt.

Abb. 2 - Geöffneter Ausschnitt aus einem Klappbrief um 1850, handkolorierte Litho¬
graphie, signiert Reutlingen bei H. Ankele.

39



und Verlag von F. W. Bergemann in Neu Ruppin, bzw. Reutlingen bei
H. Ankele.

Gewiss waren sie einst als sinnige «Spielerei» recht beliebt und
volksläufig, gerade wegen der reizvollen Art der Darbietung in Form jener
ebenso begehrten auseinanderfaltbaren Patenbriefe4. Den Namen «Christliche

Warnungsbriefe» dürfte man ihnen beigelegt haben, weil der Begleittext

unter Bezugnahme auf Bibelstellen ganz im Geiste der protestantischen
Orthodoxie um 1850 gehalten ist5. Die Bilder illustrieren denn auch mehr
oder weniger drastisch den Sinngehalt eines lehrhaft erbaulichen Textes6.
Urzustand und Sündenfall, Sündhaftigkeit und Flinfälligkeit des Menschen,
Christi Erlösertod, Himmel und Hölle, Lohn und Strafe sollen damit recht
bildhaft antithetisch vor Augen geführt werden7. Das ist weiterhin aus den

beiden, das seltsame Paar flankierenden «Helgen» zu ersehen, welche
entsprechend dem bekannten Motiv vom breiten und schmalen Weg die Freuden

und Qualen des Jenseits offenbaren. Tendenz liegt ebenfalls in der
Aufforderung zum Umklappen: d.h. wenn es gilt, die Sündendecken der Kleider

aufzuheben.
Die gemeinsame Wurzel für dieses besondere Bildmotiv finden wir bei

den Memento mori-Gedanken und Darstellungen, wie sie seit dem
Spätmittelalter auftauchen. In dieser eigenartigen «Flalb lebend, halb tot»-Dar-
stellung überkreuzen sich mehrere Bildgedanken8 jener mittelalterlichen
Todes-Ikonographie. Folgende Varianten spielen da mit: einmal die
Legende von den «Drei Lebenden und den drei Toten» mit dem Merkspruch:
«Was ihr seid, das waren wir, was wir sind, das werdet ihr sein!» Dann das

Vanitasmotiv (halb blühendes Leben, halb Totengerippe), wie es oft auf
spätgotischen Tomben sowie auf Barockepitaphien vorkommt.

Im weitern damit verflochten ist der aus der hochmittelalterlichen Alle-
gorik stammende Bildtyp von der «Frau Welt»: Ein üppig schönes Weib,
dessen Rücken aber von Würmern und Kröten zerfressen wird (z. B. in
St. Sebald in Nürnberg). Das Ganze wird beherrscht vom Grundgedanken:
«Heute mir, morgen dir!» Das Fresko steht, eher noch als die Klappbilderbogen,

im weitesten Zusammenhang mit der Totentanzidee wegen seiner
in dieser Form nirgendwo sonst bekannten Anbringung an einem Bein-

4 Die spezifische Form des Faltbriefes im Taufzettel behandelt ausführlich: Chr. Pieske,
Über den Patenbrief: Beiträge zur deutschen Volks- und Altertumskunde 2/3
(Hamburg 1958) 93 ff.

6 Ein Beispiel auch protestantischer Bilderfreundlichkeit I Bibelsprüche, die sich vor
allem gegen die Eitelkeit wenden, oder deren volkstümliche Auslegung, genügen
nicht ohne das entsprechende Bild.

6 Kirchner (wie Anm. 3) 62.
7 Vgl. auch diesbezügliche Strophen protestantischer Kirchenlieder.
8 Bestätigende Mitteilung von Prof. L. Kretzenbacher, Graz, dem ich manche freundliche

Anregung zu verdanken habe.

40



haus9. Was die Attribute anbelangt, entspricht die Sensenwaffe des Mannes
auf dem Beinhausfresko jener seit der Renaissance geläufigeren Vorstellung
vom Schnitter Tod10. Eine wohl eher oberschichtliche Deutung erfahren

allerdings Spaten und Pickel auf den späten Klappbriefen, wenn gesagt
wird, die Menschen würden damit in ihrer Eitelkeit ihr eigenes Grab
graben11.

Nach Bolte weist die Vorgeschichte dieses «Bildergedichtes», wie er es

nennt, wenn man von den wenigen erhaltenen Exemplaren ausgeht, zurück
auf den Genre der sogenannten Hoffahrtsbilder des 17. Jahrhunderts. Er
hat sogar ein Klappbild in der Art der «Frau Welt» aus dem 16. Jahrhundert
festgestellt12. Von dort führt der Bildtyp dann über jenen «Warnungsbrief
gegen die Freuden der Welt» als anonymen Vorläufer im 18. Jahrhundert
bis zu unsern, vor ungefähr hundert Jahren entstandenen Faltbriefen, von
denen neuerdings nur noch knappe 40 Exemplare in Sammlungen nachgewiesen

werden konnten13. Das kann lediglich für deren Verschleiss zeugen,
so wie der bunte Bilderbogen ganz allgemein, in seiner Spätphase noch als

handkolorierte Lithographie zu den verschiedensten Zwecken (z.B. als

Taufzettel) dem Massenbedarf diente.
Gerade bei den «geistlichen» Klappbriefen mit moralisierender Memento

mori-Tendenz ist besonders interessant, wie ihre Spätform für protestantische

Kreise zurechtgemacht erscheint und wie sie dort in Verbindung
mit einem streng orthodoxen Biblizismus Verbreitung finden. Der Prototyp
stammt ursprünglich aus den Niederlanden und wurzelt in der asketischen

Jesuitenliteratur der Gegenreformation. Daher auch die raffinierte, attraktive

Technik als Mittel zum Zweck (wie wir es bei andern Motiven des von
den Jesuiten mit gewaltigem Impuls versehenen Kleinen Andachtsbildes
ebenfalls sehen) im Dienste des Lehrhaften, Moralisierenden, zur Aufrüttelung

der lauen Gläubigen. Der Reiz des Halbverdeckten musste populär
werden (vgl. Erotica-Effekte auf französischen Klappbildern). Zügige

Hauptidee bleibt immer der Verwandlungscharakter: Verwandlung einer
blühenden Menschengestalt in ein abschreckendes Gerippe14.

9 Ob hier auch «der Gedanke heilbringender Schau und magischer Abwehr vor dem
Tod» an eine Bussmahnung anknüpft? H. Rosenfeld, Die Rolle des Bilderbogens in
der deutschen Volkskultur: Bayr. Jahrbuch für Volkskunde 1955, 81.

10 Uber die verschiedenen Personifikationen des Todes: H. Rosenfeld, Der
mittelalterliche Totentanz (Münster 1954) 10.

11 Kirchner (wie Anm. 3) 63.
12 J. Bolte, Zu dem christlichen Warnungsbriefe: Zeitschrift des Vereins für Volkskunde

20 (1910) 32off.
13 Freundlicher Hinweis von Frau Dr. Chr. Pieske, Neustadt, die sich zur Zeit mit der

Entwicklungsgeschichte des Memento mori-Klappbriefes befasst.
14 «Das Klappbild bietet Gelegenheit zu vexierhafter Kontrastierung von Leben und

Tod.» A. Spamer, Das Kleine Andachtsbild (München 1930) 165.

41



Ausser dieser Halbierung von Lebend und Tot in der Horizontalen, der
wir also noch in den Spätformen des Bilderbogens begegnet sind, hat sich
der Memento mori- oder Vanitasgedanke jeweils noch anderer formaler
Möglichkeiten bedient. Es ging ja darum, die Wirkungen des Todes, je
drastisch einprägsamer und furchterregender, desto besser zum Ausdruck
zu bringen. Wurde in der hochmittelalterlichen Kathedralplastik das «Media
vita in morte sumus» vermittelst des effektvollen Gegensatzes von Vorder-
und Rückseite an der Figur jener «Frau Welt» zur Schau gestellt, so
bediente man sich auf späteren asketischen Betrachtungsbildern16 mit Vorliebe
des (unserem Fall ähnlicheren) Vertikalprinzips. Der Flalbierung der
menschlichen Figur in der Horizontalen entspricht eine solche in der Vertikalen.

Eine derartige Variante wirkt noch viel drastischer, weil sie den, für
die Erbauung lehrreichen (ewigen) Gegensatz: Leben/Tod (Barock-Antithese),

unverdeckt in den beiden Hälften des Körpers nebeneinander zeigt.
An selteneren Belegen hiezu sind mir aufgefallen: Jene lüsterweibchen-
ähnliche Barockplastik, eine Königin darstellend, aber in Funktion eines

Handtuchhalters aus Bruneck, Pustertal (Abb. 3)10, im Tiroler Volkskunst-
Museum Innsbruck17. Dann zwei, Mann und Frau im Brustbild
wiedergebende Hinterglasbilder, Anfang 19. Jahrhundert, vermutlich aus Ober-

ammergauer- oder Augsburgerwerkstätte, im Museum zu Rosenheim.
Beide Partner des wiederum festlich gekleideten Paares tragen als Attribut
in der lebenden Hand eine Rose, beziehungsweise einen Brief mit dem
Wort «Mors» sowie in beiden Knochenhänden den Todespfeil18.

Gewisse Bildformulierungen sind eine Zeitlang populär und verschwinden
dann allmählich, weil sich die Einstellung des Menschen zu wichtigen
Lebensfragen ändert19. In unserem Fall dürfte für jene, gerade in
protestantischen Kreisen gebrauchten letzten Ausläufer eines Bildgedankens
in Form der «Christlichen Warnungsbriefe» der paulinische Glaube an

16 Soeben machte mich W. Jaggi, Baden, freundlicherweise auf ein pergamentgeschnittenes

kleines Andachtsbild (Anfang 18. Jh.) in seiner Sammlung aufmerksam. Dort
zeigt das Äbtissinnenportrait im Medaillon auf der Rückseite den entsprechenden
kranzgeschmückten Totenschädel.

18 Freundliche Mitteilung von Dr. J. Ringler, Innsbruck.
17 Vielleicht mag hier zudem noch ein Bedürfnis nach Panoptikumsgenuss mitspielen.

Die Sensation der Anatomie («Übernahme des Sektionsschnittes in den Totentanz»)
bringt ein neues volkstümliches Moment zur Befriedigung der Neugier. Neben die
Verwesungsdarstellung tritt eine eher präparatorische Freilegung. P. Diepgen, Eine
volkstümliche Darstellung des Todes: Oberrhein. Zeitschrift für Volkskunde 40
(1931) 189fr.

18 Nachwirkung des mittelalterlichen Attributtyps: Tod mit Pfeil, welcher als

Relikterscheinung bis ca. Ende 18. Jh. auftritt. L. Schmidt, Der grimmig Tod mit seinem
Pfeil: Wiener Zeitschrift für Volkskunde 37 (1932) 32.

19 So entspricht jene «Grabes-, Todes- und Verwesungsromantik» (Weisbach) dem
barocken Lebensgefühl. Spamer (wie Anm. 14) 165.

42



Abb. 3 - Handtuchhalter aus Bruneck, im Tiroler Volkskunst-Museum Innsbruck;
17. Jahrhundert.

die Sündhaftigkeit des Körpers massgebend gewesen sein. Der Glaube
an eine Auferstehung liess einen den Anblick des Todes noch ertragen.
Heutzutage wird dieser Anblick immer mehr gemieden, so sind z.B. auch
die einst üblichen Aufbahrungsbilder in der Familie aus der Mode gekom-

43



men20. Man darf also wohl annehmen, dass das Verschwinden unseres
Bildmotivs mit der allmählichen Erschütterung des Glaubens an die Heils-
gewissheit, an ein Leben nach dem Tod zusammenhängt21.

Die eigenartige Darstellung : Oben lebend, unten tot scheint in ihrer
Bildfunktion als Beinhausfresko ein Einzelfall zu sein. Dass sich Motivparallelen
hiezu sogar noch in späten Bilderbogen finden, mag einen Vergleich über
weite Bereiche hinweg, trotz mangelnder Unterlagen, rechtfertigen. Es

wurde damit lediglich versucht, ikonographische Beobachtungen in den
Motivkreis der Imagerie populaire einzuordnen.

Alter Brauch - neuer Brauch1

Die schwarte Flaggefür Verkehrstote in der Stadt Zürich

Die Zahl der Verkehrsunfälle mit tödlichem Ausgang nimmt mit dem
wachsenden Verkehr auch in der Stadt Zürich ständig zu. Auf alle
möglichen Weisen wird versucht - z.T. nach amerikanischem Vorbild - die Leute
auf die erhöhte Unfallgefahr aufmerksam zu machen, sie daran zu mahnen,
dass auch eine kleine Unvorsichtigkeit ernste Folgen haben könnte.

In Deutschland wurden schon vor dem Krieg grosse schwarze Plakate mit
Totengebeinen und Todeszeichen an besonders gefährlichen Strassen

aufgehängt. Ihre Wirkung wurde durch grosse Blumenkränze erhöht.
Die Zürcher Stadtpolizei hat vor wenigen Jahren diesen Gedanken

übernommen und solchePlakate zu einem «Mahnmal»2 abgewandelt. AltPolizei-
inspektor Dr. Wiesendanger gab die Anregung dazu: Nach jedem
Verkehrsunfall auf Stadtgebiet, der zum Tode eines Beteiligten geführt hat, soll,
wenn möglich noch am selben Tag, an der Unfallstelle eine sechs Meter
hohe Stange mit einer schwarzen Flagge errichtet werden. In zwei Meter
Höhe soll eine Tafel angebracht werden, auf der mit weisser Schrift auf

20 Ähnlich dem, noch bis um die Jahrhundertwende in kleinbürgerlich/bäuerlichen
Kreisen als Öldruck sehr verbreiteten, « klassischen » Bilderbogenmotiv : « Die Stufenalter

des Menschen». Heutzutage sträubt man sich eher gegen das Altwerden und
möchte nicht durch Altersstufenbilder daran erinnert werden.

21 G. Gorer, Pornographie des Todes: Der Monat (Berlin) H. 92 (1956) 59-61.

1 Unter diesem Titel hat E. Liebl in dieser Zeitschrift (Jg. 50 [i960] 34) über einen
Nikolaus «brauch» berichtet, der zwar alte Brauchelemente benutzt, aber wohl
selber noch kein Brauch ist, jedoch einer werden kann. Derartige Ansatzpunkte
allfälligen neuen Brauches in unserer mobilen Zeit zu beobachten und zu notieren,
scheint mir sinnvoll und der Fortsetzung wert. Hier ein weiteres Beispiel: Die Idee
eines Polizeiinspektors (woher?), eine Polizei Verfügung, die amtliche Durchführung
und der Beginn volkstümlicher Rezeption, Ausgestaltung und Umdeutung. R. Weiss

2 «Mahnmal» ist das sicher nicht in der Schweiz gewachsene Wort, welches sich in der
Polizeiverfügung und in der Amtsprache hält und das deutlich die ursprüngliche
pädagogische Tendenz im Sinne der «Verkehrserziehung» ausdrückt.

44


	Oben lebend, unten tot : Bemerkungen zu einem Memento mori-Motiv

