Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft fur Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschatft fir Volkskunde
Band: 50 (1960)

Artikel: Ursprung und Entwicklung der Maske
Autor: Reichstein, Ruth

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1004464

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1004464
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ursprung und Entwicklung der Maske
Von Ruth Reichstein, Basel

Gewiss ist jeder schon einmal einer Maske begegnet: auf der Strasse bei
fastnichtlichem T'treiben oder im Museum, wo sie heute bestattet wird. Wir
ahnen, dass das Maskenwesen, das wie ein erratischer Block in unsere ge-
schiftstichtige Welt hineinragt, sich auf eine sehr alte Tradition stlitzen
muss, um so hartnickig als Brauch weiterzubestehen, selbst wenn der Sinn,
der ihm urspringlich zugrunde lag, keinem der «Fasnichtler» mehr be-
wusst sein diirfte.

Die Tatsache, dass das Maskenwesen in unserer Zivilisation (ausser in
Basel!) keine wesentliche Rolle mehr spielt, bedeutet keineswegs, dass wir
deshalb zur Frage nach seinem Sinn unfihig wiren, im Gegenteil, die ob-
jektive, richtigere Bewertung einer Erscheinung gelingt meist erst dann,
wenn diese Erscheinung zum Fossil geworden ist.

Seit wann gibt es Masken, welcher Glaube schuf ihre Form und hielt
diese solange am Leben, wie verlief ihre Entwicklung ? Bevor wir auf diese
Fragen eingehen, wollen wir versuchen, die Maske zu definieren und sie in
den grosseren Zusammenhang menschlichen Verhaltens iberhaupt zu
bringen: Im Grunde bedeutet jede kiinstliche Verinderung, die der Mensch
an sich vornimmt, mit Kleidung, Schmuck, Bemalung oder Maskierung
usw. ein den Menschen kennzeichnendes und nur ihm vorbehaltenes Mittel
zur Bezugnahme zu seiner Umwelt, genau wie Sprache oder Werkzeug-
gebrauch. Mit der Art der Veranderung an sich wird immer eine bestimmte
Beziehung erstrebt: ein Kleid kann gegen Kilte in der natiirlichen Umwelt
schiitzen, Schmuck kann Zeichen sein besonderen gesellschaftlichen Ran-
ges innerhalb einer hierarchischen Sozietit, eine Beziehung zur iibernatiir-
lichen Welt jedoch schafft die Maske. Maskierung bedeutet, dass der Mensch
mit der Verinderung nicht nur eine Verhiillung, oder im Gegenteil eine
Steigerung seiner selbst erstrebt, sondern darauf bedacht ist, das eigene Ich
moglichst auszuléschen um eins zu werden mit einem Wesen hoherer Welt
und dieses zu verkorpern. .

Auch heute wird der Maskentriger die Gelegenheit wahrnehmen, um
mit seiner Maske eine verborgene Seite seines Wesens auszuspielen, die er
im Alltagsleben — zugunsten einer bestimmten Rolle, die die Gesellschaft
von ihm erwartet — unterdriicken muss, wobei allerdings die Feststellung
sich aufdringt, dass der heutige «Fasnichtler» trotz der Verwandlungs-
moglichkeit, die ihm die Maske bietet, nicht iiber den eigenen egozentrischen
Kreis hinauskommt und im Grunde in jeder Verkleidung immer noch sich
selbst produziert. Urspriinglich war die Maske jedoch tiberall ein Mittel,
ubernatiirliche Krifte, wie Ahnen, Geister, Dimonen oder Gotter zu vet-
korpern; dies ist der Ubetlieferung — was Europa betrifft — sowie dem

I



noch heute lebendigen Brauch der Naturvolker zu entnehmen. Diesen
Wesen, von denen der Mensch sich weitgehend abhingig fiihlte — oder
noch fihlt — verleiht die Maske greifbare Gestalt und erlaubt dadurch den
so lebensnotwendigen Kontakt.

Indem die Maske aber im Grunde mit dem Glauben an tubernatiirliche
Krifte zusammenhingt, die periodisch in die profane Welt der Menschen
hereinbrechen, findet sie sich in ihrer urspriinglichen Funktion natirlich
nur in den Kulturen, deren Weltbild nicht auf einer wissenschaftlich-ratio-
nalen, sondern religiosen Grundlage beruht. Bezeugt aus Giber 70 Hohlen-
malereien schon in der Eiszeit, bleibt das Maskenwesen, je nach der Ziel-
setzung einer Kultur, bis heute lebendig — z.B. bei den Naturvolkern —
oder degeneriert allmihlich unter dem Einfluss neuer religitser Bestrebun-
gen — wie bei uns in Europa — wo es als heidnisch-ketzerischer Brauch der
Kirche zuwiderlief und ihr entriistete Verbote entlockte, die fiir uns immer-
hin den Vorteil haben, dass sie, niedergelegt in Form von Gesetzen, uns
liber die «Unsitte» der damaligen Zeit unterrichten.

Wie komplex aber die Bediirfnisse sind, die einem Maskenspiel zugrunde
liegen, muss man sich vergegenwirtigen, wenn man sich frigt, wie ein
Brauch sich am Leben erhalten kann, selbst dann, wenn der Hauptimpuls,
die Verkorperung eines iibernatiitlichen Wesens, der Gesellschaft kein
Anliegen mehr ist.

In Europa, wo die Masken urspriinglich immer Totengeister vergegen-
wirtigten — wie Karl Meuli eindeutig festgestellt hat —, hing der Brauch
mit dem Glauben an die Macht und das fortdauernde Wirken der Toten
zusammen. Die Totengeister hatten Macht iiber Gedeihen und Verderben
der Menschen, Tiere und Pflanzen, und wachten eifersiichtig Giber den von
ihnen gesetzten Ordnungen, segnend und strafend. Die Tatsache, dass
diese Ahnen bose und gut zugleich sind, weist zunichst auf ihre goéttliche
Struktur, die durch keine Qualifizierung gekennzeichnet werden kann, da
sie, als Totalitit, alle Attribute enthilt. Die Tatsache aber, dass die Hinter-
bliebenen vom Toten in erster Linie Feindseligkeiten erwarten, gegen die
sie sich mit allen Mitteln schiitzen mussen, kommt auch im Maskenspiel
zum Ausdruck und weist nach psychologischer Deutung auf eine unbe-
wusste und verdringte Genugtuung im Uberlebenden iiber den Tod des
Nichsten hin. Die Totengeister aber versuchen sich zu richen: sie schla-
gen, berauben, pliundern, riigen jeden Begegnenden, der scheinbar fliichtet,
im Grunde jedoch die Auseinandersetzung wiinscht, da sie ihm Opfer,
Busse und Sithne ermdoglicht, ihn und mit ihm die Natur von allen bosen
Einflissen reinigt und dadurch die Voraussetzung schaflt, fiir einen neuen
Beginn mit der Verheissung von Fruchtbarkeit und Gliick. Dass die Mas-
kenspiele, als grosse Sithne- und Reinigungszeremonien oft beim Jahres-
wechsel stattfinden, ist leicht verstindlich: nicht nur ist im Winter zur Zeit

2



der lingsten Nichte die Saison fiir Geister giinstig, sondern auch das Be-
diirfnis nach Reinigung diirfte vor einem Neubeginn besonders stark sein.
Die iltesten Maskenspiele fanden allerdings nicht an kalendarisch festgeleg-
ten Tagen statt — diese Sitte wurde erst von der Kirche geschaffen — sondern
innerhalb gewisser Perioden, die von klimatischen und arbeitstechnischen
Faktoren abhingen: das Erscheinen von Masken beim Alpabtrieb im Herbst,
am Ende des Jahres der Alphirten, wie es noch heute in der Innerschweiz
iiblich ist, diirfte auf diese altertiimliche Maskenzeit hinweisen.

Doch nicht nur das nach Busse verlangende, passive Publikum wurde in
seinem Bediirfnis befriedigt, sondern auch der aktive Maskentriger erlebte
durch die radikale Verwandlung, die die Maskierung seiner dussern Gestalt
auch in seinem Innern vollzog, gesteigerte Momente: den allmichtigen
Ahnen verkorpernd, hatte er nicht nur Teil an dessen aussergewohnlichen
Kriften, sondern er genoss auch wihrend des ganzen Spiels dessen iiber-
menschliche Freiheit. Allen menschlichen Verpflichtungen und Fesseln ent-
bunden, durfte er seinen Trieben freien Lauf lassen, spotten, strafen und
hoéhnen, kiissen und nehmen, richen, zerstoren und stehlen! Diese spielhafte
Entladung war ein weises Purgativ, um ernsthafteren Spannungen vorzu-
beugen; bei unzihligen Vélkern, dabei auch Hochkulturen, war es in den
Spielregeln vorgesehen. Dass die Maskenfreiheit aber auch immer wieder
zu personlichen Zwecken und Zielen missbraucht worden ist, zeigt beson-
ders deutlich das beriihmte Beispiel von Jiirg Jenatsch, der bekanntlich am
15. Januar 1639 in Chur von Masken ermordet worden ist.

Gibt es nun Zige, die dem urspringlichen und dem modernen Masken-
brauch gemeinsam sind ? Gewiss, doch da heute in unserer Zivilisation wohl
keiner mehr fiir Erfolg oder Missgeschick Tote verantwortlich machen
wird, hat der Schwerpunkt sich verschoben: Vom heiligen Kultspiel un-
serer Vorfahren, das bestimmt auch bewusstes Spiel war, doch immer von
einem geistig-religiésen Zentrum seinen Sinn erhielt, haben wir nur das
Moment der Unterhaltung und Zerstreuung beibehalten. Aber auch die
Riige, der sich der Mensch frither aus dem Bediirfnis nach Busse unter-
warf, ist uns noch irgendwie bekannt: angepasst an die modernere Selbst-
herrlichkeit lebt sie weiter in parodistisch zugespitzter Form — im Schnitzel-
bank. Vom Wunder der Verwandlung schliesslich, das der Maske gelingt,
machen auch wir noch gerne Gebrauch. Wahrscheinlich ist das berauschende
Gefiihl der Befreiung von sich selbst unter der neuen Hiille Giberhaupt die
stirkste Triebkraft, die den Brauch am Leben hilt.

Die grosse Entwicklung scheint im allmihlichen Zerfall der religitsen
Bedeutung des Maskenspiels begriindet, ihr haben es iibrigens die Frauen
zu verdanken, heute auch eine Maske tragen zu diirfen, ein Privileg, das
frither den Ménnern als alleinigen Trigern der religiésen Tradition vorbe-
halten war. Dem progressiven Zerfall der religiésen Bedeutung entspricht

3



aber auch der allmihliche Zerfall der Verbundenheit der Maske mit ihrem
Triger: die Integrationsformen, die den Menschen tiber sich hinaus hoben
und mit Ubermenschlichen Wesen verbanden, sind bei uns iiberall von
historisch-darstellenden Formen ersetzt worden, da Form und Wesen in
unserem Denken nicht mehr identisch sind.

Form und Verbreitung der Maske
Von Robert Wiidhaber, Basel

Die idlteren europiischen, dorflichen Masken, vor allem diejenigen der
Alpenlinder, sind aus Holz geschnitzt, meistens derb bemalt, gelegentlich
auch roh oder mit Russ geschwirzt. Schnitzer sind besonders begabte
Leute im Dorf, welche die Masken zu ihrem Vergniigen oder auf Bestellung
machen. Andere Materialien, aus denen Masken hergestellt werden, sind
Leder, Tierfelle, Rinde, Stroh, Metallblech, Stoff und Wachs. In neuerer
Zeit gibt es auch Masken aus Papier, Karton, Papiermaché (Manebach im
Thiiringer Wald ist ein «Maskendorf», in welchem Masken aus Papier-
maché fabriziert werden), kaschierte oder mit Wachsmasse tberzogene
Leinwandmasken (friiher war Bergamo dafiir beriihmt, heute sind die
Basler Larven am bekanntesten).

Alte Masken haben meistens eine ruhige, als «schén» bezeichnete Form.
Ihnen stehen ofters die sogenannten «hisslichen» Masken gegeniiber (so
bei den «schiachen» Perchten in Osterreich; auch in Bulgarien). Diese
hisslichen Larven sind wohl Schreckmasken, doch bewahrt ihre Form
eine gewisse Gleichmissigkeit und grossartige, fast wiirdevolle Wirkung.
Auf keinen Fall sind es Groteskmasken. Im grossen und ganzen kann man
sagen, je grotesker eine Maske geschnitzt ist, um so jinger ist sie. Wo eine
Maske noch innerhalb einer traditionell gebundenen, dérflichen Gemein-
schaft steht, ist sie auch in ihrer Gestalt mehr oder weniger gebunden; sie
unterliegt hochstens den Geschmacksempfindungen eines Zeitstiles, kann
aber keinesfalls wesentlich «anders» sein. Mit dem Schwicherwerden oder
dem ginzlichen Aufhoren der Bindung, oder anders ausgedriickt: mit der
Sinnentleerung, sind auch die Formen nicht mehr «gebunden», sie werden
grotesk oder hybrid. So wie die Geistergestalt zum Kinderschreck wird,
wird die traditionelle Maske, mit dem dahinter stehenden Glauben, zur Gro-
teskmaske. Von ihr ist ein kleiner Schritt ins Komische, Burleske. Die
Maske kann zum Handelsartikel und zur Souvenirware werden; der Masken-
brauch selbst wird zum Schaugepringe, zu einer organisierten Angelegen-
heit der Verkehrsvereine und der Fremdenwerbung, zum «Maskenkorso».
Andrerseits konnen auch begabte Einzelpersonen, Kiinstler, die Gestal-

4



	Ursprung und Entwicklung der Maske

