
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 50 (1960)

Artikel: Ursprung und Entwicklung der Maske

Autor: Reichstein, Ruth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004464

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004464
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ursprung und Entwicklung der Maske

Von Ruth Reichstein, Basel

Gewiss ist jeder schon einmal einer Maske begegnet: auf der Strasse bei
fastnächtlichem Treiben oder im Museum, wo sie heute bestattet wird. Wir
ahnen, dass das Maskenwesen, das wie ein erratischer Block in unsere
geschäftstüchtige Welt hineinragt, sich auf eine sehr alte Tradition stützen

muss, um so hartnäckig als Brauch weiterzubestehen, selbst wenn der Sinn,
der ihm ursprünglich zugrunde lag, keinem der «Fasnächtier» mehr be-

wusst sein dürfte.
Die Tatsache, dass das Maskenwesen in unserer Zivilisation (ausser in

Basel!) keine wesentliche Rolle mehr spielt, bedeutet keineswegs, dass wir
deshalb zur Frage nach seinem Sinn unfähig wären, im Gegenteil, die

objektive, richtigere Bewertung einer Erscheinung gelingt meist erst dann,
wenn diese Erscheinung zum Fossil geworden ist.

Seit wann gibt es Masken, welcher Glaube schuf ihre Form und hielt
diese solange am Leben, wie verlief ihre Entwicklung Bevor wir auf diese

Fragen eingehen, wollen wir versuchen, die Maske zu definieren und sie in
den grösseren Zusammenhang menschlichen Verhaltens überhaupt zu
bringen: Im Grunde bedeutet jede künstliche Veränderung, die der Mensch
an sich vornimmt, mit Kleidung, Schmuck, Bemalung oder Maskierung
usw. ein den Menschen kennzeichnendes und nur ihm vorbehaltenes Mittel
zur Bezugnahme zu seiner Umwelt, genau wie Sprache oder Werkzeuggebrauch.

Mit der Art der Veränderung an sich wird immer eine bestimmte
Beziehung erstrebt: ein Kleid kann gegen Kälte in der natürlichen Umwelt
schützen, Schmuck kann Zeichen sein besonderen gesellschaftlichen Ranges

innerhalb einer hierarchischen Sozietät, eine Beziehung zur übernatürlichen

Welt jedoch schafft die Maske. Maskierung bedeutet, dass der Mensch
mit der Veränderung nicht nur eine Verhüllung, oder im Gegenteil eine

Steigerung seiner selbst erstrebt, sondern darauf bedacht ist, das eigene Ich
möglichst auszulöschen um eins zu werden mit einem Wesen höherer Welt
und dieses zu verkörpern.

Auch heute wird der Maskenträger die Gelegenheit wahrnehmen, um
mit seiner Maske eine verborgene Seite seines Wesens auszuspielen, die er
im Alltagsleben - zugunsten einer bestimmten Rolle, die die Gesellschaft

von ihm erwartet - unterdrücken muss, wobei allerdings die Feststellung
sich aufdrängt, dass der heutige «Fasnächtier» trotz der Verwandlungsmöglichkeit,

die ihm die Maske bietet, nicht über den eigenen egozentrischen
Kreis hinauskommt und im Grunde in jeder Verkleidung immer noch sich
selbst produziert. Ursprünglich war die Maske jedoch überall ein Mittel,
übernatürliche Kräfte, wie Ahnen, Geister, Dämonen oder Götter zu
verkörpern; dies ist der Überlieferung - was Europa betrifft - sowie dem

i



noch heute lebendigen Brauch der Naturvölker zu entnehmen. Diesen
Wesen, von denen der Mensch sich weitgehend abhängig fühlte - oder
noch fühlt - verleiht die Maske greifbare Gestalt und erlaubt dadurch den

so lebensnotwendigen Kontakt.
Indem die Maske aber im Grunde mit dem Glauben an übernatürliche

Kräfte zusammenhängt, die periodisch in die profane Welt der Menschen

hereinbrechen, findet sie sich in ihrer ursprünglichen Funktion natürlich
nur in den Kulturen, deren Weltbild nicht auf einer wissenschaftlich-rationalen,

sondern religiösen Grundlage beruht. Bezeugt aus über 70
Höhlenmalereien schon in der Eiszeit, bleibt das Maskenwesen, je nach der

Zielsetzung einer Kultur, bis heute lebendig - z.B. bei den Naturvölkern -
oder degeneriert allmählich unter dem Einfluss neuer religiöser Bestrebungen

- wie bei uns in Europa - wo es als heidnisch-ketzerischer Brauch der
Kirche zuwiderlief und ihr entrüstete Verbote entlockte, die für uns immerhin

den Vorteil haben, dass sie, niedergelegt in Form von Gesetzen, uns
über die «Unsitte» der damaligen Zeit unterrichten.

Wie komplex aber die Bedürfnisse sind, die einem Maskenspiel zugrunde
liegen, muss man sich vergegenwärtigen, wenn man sich fragt, wie ein
Brauch sich am Leben erhalten kann, selbst dann, wenn der Hauptimpuls,
die Verkörperung eines übernatürlichen Wesens, der Gesellschaft kein

Anliegen mehr ist.
In Europa, wo die Masken ursprünglich immer Totengeister vergegenwärtigten

- wie Karl Meuli eindeutig festgestellt hat -, hing der Brauch
mit dem Glauben an die Macht und das fortdauernde Wirken der Toten
zusammen. Die Totengeister hatten Macht über Gedeihen und Verderben
der Menschen, Tiere und Pflanzen, und wachten eifersüchtig über den von
ihnen gesetzten Ordnungen, segnend und strafend. Die Tatsache, dass

diese Ahnen böse und gut zugleich sind, weist zunächst auf ihre göttliche
Struktur, die durch keine Qualifizierung gekennzeichnet werden kann, da

sie, als Totalität, alle Attribute enthält. Die Tatsache aber, dass die
Hinterbliebenen vom Toten in erster Linie Feindseligkeiten erwarten, gegen die
sie sich mit allen Mitteln schützen müssen, kommt auch im Maskenspiel
zum Ausdruck und weist nach psychologischer Deutung auf eine unbe-
wusste und verdrängte Genugtuung im Uberlebenden über den Tod des

Nächsten hin. Die Totengeister aber versuchen sich zu rächen: sie schlagen,

berauben, plündern, rügen jeden Begegnenden, der scheinbar flüchtet,
im Grunde jedoch die Auseinandersetzung wünscht, da sie ihm Opfer,
Busse und Sühne ermöglicht, ihn und mit ihm die Natur von allen bösen

Einflüssen reinigt und dadurch die Voraussetzung schafft, für einen neuen

Beginn mit der Verheissung von Fruchtbarkeit und Glück. Dass die

Maskenspiele, als grosse Sühne- und Reinigungszeremonien oft beim
Jahreswechsel stattfinden, ist leicht verständlich: nicht nur ist im Winter zur Zeit

2



der längsten Nächte die Saison für Geister günstig, sondern auch das

Bedürfnis nach Reinigung dürfte vor einem Neubeginn besonders stark sein.

Die ältesten Maskenspiele fanden allerdings nicht an kalendarisch festgelegten

Tagen statt - diese Sitte wurde erst von der Kirche geschaffen - sondern
innerhalb gewisser Perioden, die von klimatischen und arbeitstechnischen
Faktoren abhingen: das Erscheinen von Masken beim Alpabtrieb im Herbst,
am Ende des Jahres der Alphirten, wie es noch heute in der Innerschweiz
üblich ist, dürfte auf diese altertümliche Maskenzeit hinweisen.

Doch nicht nur das nach Busse verlangende, passive Publikum wurde in
seinem Bedürfnis befriedigt, sondern auch der aktive Maskenträger erlebte
durch die radikale Verwandlung, die die Maskierung seiner äussern Gestalt
auch in seinem Innern vollzog, gesteigerte Momente: den allmächtigen
Ahnen verkörpernd, hatte er nicht nur Teil an dessen aussergewöhnlichen
Kräften, sondern er genoss auch während des ganzen Spiels dessen
übermenschliche Freiheit. Allen menschlichen Verpflichtungen und Fesseln

entbunden, durfte er seinen Trieben freien Lauf lassen, spotten, strafen und
höhnen, küssen und nehmen, rächen, zerstören und stehlen Diese spielhafte
Entladung war ein weises Purgativ, um ernsthafteren Spannungen
vorzubeugen; bei unzähligen Völkern, dabei auch Hochkulturen, war es in den

Spielregeln vorgesehen. Dass die Maskenfreiheit aber auch immer wieder
zu persönlichen Zwecken und Zielen missbraucht worden ist, zeigt besonders

deutlich das berühmte Beispiel von Jürg Jenatsch, der bekanntlich am
15. Januar 1639 in Chur von Masken ermordet worden ist.

Gibt es nun Züge, die dem ursprünglichen und dem modernen Maskenbrauch

gemeinsam sind Gewiss, doch da heute in unserer Zivilisation wohl
keiner mehr für Erfolg oder Missgeschick Tote verantwortlich machen

wird, hat der Schwerpunkt sich verschoben: Vom heiligen Kultspiel
unserer Vorfahren, das bestimmt auch bewusstes Spiel war, doch immer von
einem geistig-religiösen Zentrum seinen Sinn erhielt, haben wir nur das

Moment der Unterhaltung und Zerstreuung beibehalten. Aber auch die

Rüge, der sich der Mensch früher aus dem Bedürfnis nach Busse unterwarf,

ist uns noch irgendwie bekannt: angepasst an die modernere
Selbstherrlichkeit lebt sie weiter in parodistisch zugespitzter Form - im Schnitzelbank.

Vom Wunder der Verwandlung schliesslich, das der Maske gelingt,
machen auch wir noch gerne Gebrauch. Wahrscheinlich ist das berauschende
Gefühl der Befreiung von sich selbst unter der neuen Hülle überhaupt die
stärkste Triebkraft, die den Brauch am Leben hält.

Die grosse Entwicklung scheint im allmählichen Zerfall der religiösen
Bedeutung des Maskenspiels begründet, ihr haben es übrigens die Frauen
zu verdanken, heute auch eine Maske tragen zu dürfen, ein Privileg, das

früher den Männern als alleinigen Trägern der religiösen Tradition vorbehalten

war. Dem progressiven Zerfall der religiösen Bedeutung entspricht

3



aber auch der allmähliche Zerfall der Verbundenheit der Maske mit ihrem
Träger: die Integrationsformen, die den Menschen über sich hinaus hoben
und mit übermenschlichen Wesen verbanden, sind bei uns überall von
historisch-darstellenden Formen ersetzt worden, da Form und Wesen in
unserem Denken nicht mehr identisch sind.

Form und Verbreitung der Maske

Von RobertWildhaber, Basel

Die älteren europäischen, dörflichen Masken, vor allem diejenigen der

Alpenländer, sind aus Holz geschnitzt, meistens derb bemalt, gelegentlich
auch roh oder mit Russ geschwärzt. Schnitzer sind besonders begabte
Leute im Dorf, welche die Masken zu ihrem Vergnügen oder auf Bestellung
machen. Andere Materialien, aus denen Masken hergestellt werden, sind
Leder, Tierfelle, Rinde, Stroh, Metallblech, Stoff und Wachs. In neuerer
Zeit gibt es auch Masken aus Papier, Karton, Papiermaché (Manebach im
Thüringer Wald ist ein «Maskendorf», in welchem Masken aus Papiermaché

fabriziert werden), kaschierte oder mit Wachsmasse überzogene
Leinwandmasken (früher war Bergamo dafür berühmt, heute sind die
Basler Larven am bekanntesten).

Alte Masken haben meistens eine ruhige, als «schön» bezeichnete Form.
Ihnen stehen öfters die sogenannten «hässlichen» Masken gegenüber (so
bei den «schiachen» Perchten in Österreich; auch in Bulgarien). Diese
hässlichen Larven sind wohl Schreckmasken, doch bewahrt ihre Form
eine gewisse Gleichmässigkeit und grossartige, fast würdevolle Wirkung.
Auf keinen Fall sind es Groteskmasken. Im grossen und ganzen kann man

sagen, je grotesker eine Maske geschnitzt ist, um so jünger ist sie. Wo eine
Maske noch innerhalb einer traditionell gebundenen, dörflichen Gemeinschaft

steht, ist sie auch in ihrer Gestalt mehr oder weniger gebunden; sie

unterliegt höchstens den Geschmacksempfindungen eines Zeitstiles, kann
aber keinesfalls wesentlich «anders» sein. Mit dem Schwächerwerden oder
dem gänzlichen Aufhören der Bindung, oder anders ausgedrückt: mit der

Sinnentleerung, sind auch die Formen nicht mehr «gebunden», sie werden

grotesk oder hybrid. So wie die Geistergestalt zum Kinderschreck wird,
wird die traditionelle Maske, mit dem dahinter stehenden Glauben, zur
Groteskmaske. Von ihr ist ein kleiner Schritt ins Komische, Burleske. Die
Maske kann zum Handelsartikel und zur Souvenirware werden; der Maskenbrauch

selbst wird zum Schaugepränge, zu einer organisierten Angelegenheit

der Verkehrsvereine und der Fremdenwerbung, zum «Maskenkorso».
Andrerseits können auch begabte Einzelpersonen, Künstler, die Gestal-

4


	Ursprung und Entwicklung der Maske

