
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 48 (1958)

Artikel: Das Klauslaufen von Amden

Autor: Hugger, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004496

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004496
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Klauslaufen von Amden

Von Paul Hugger, Basel

Zur Zeit der ersten Winternächte ertönt im st. gallischen Bergdorf Amden
rhythmisches Geschell. Von allen Seiten nähert sich das unheimliche Dröhnen

dem Dorf kern. Und dann tauchen struppige Gestalten auf, einzeln und
in Gruppen, vom Kopf bis zum Fuss vermummt. Es sind die «Amier»
Kläuse. Früher die unbeschränkten Herren dieser frühwinterlichen Abende,
kommen sie heute noch ins Dorf um zu rügen, zu heischen und zu spenden.

Schauen wir uns die einzelnen Gestalten an Da ist der Bodechrts-Chlaus,

wohl der altertümlichste von allen. Er gleicht eher einem struppigen Heu-
schochen, so sehr steckt sein Träger unter einem dichten Überwurf von
«Bodechris». So nennen die Amier den Bärlapp, dessen kriechende Stengel
ein dichtes Geflecht über den Waldgrund legen. Die oft meterlangen Ranken
werden derart zusammengebunden, das s sie über den Kopf gestülpt wie ein
Überwurf wirken. Nichts erinnert da mehr an die menschliche Gestalt. Nur
die glühenden Augen, die etwa durchfunkeln, lassen den Burschen darunter
erahnen.

Der Tannchris-Chlaus gleicht schon eher der menschlichen Gestalt (Abb. i).
Es gibt verschiedene Arten. Der eine ist über und über mit Tannzweigen
bedeckt, die auf alte Kleidungsstücke aufgenäht sind. Ein anderer hat gröbere
Arbeit geleistet und grosse Tannäste kranzförmig um die Schultern gebunden.

Den Kopf umgibt eine Kappe aus Tannzweigen, Tannbart oder
moosartigen Flechten. Das Gesicht ist freigelassen, mit Russ geschwärzt (früher
auch etwa mit Mehl bestäubt). Unheimlich wirken die weissen Ringe um
Augen, Nase und Mund. Bart und Schnauz sind durch Tannbart gebildet,
der sorgsam auf einem Stück Sackleinen befestigt ist. Auch Masken werden

getragen. Verschwunden ist der Efeu- und Sefiklaus. Dieser trug die Zweige
des Sadestrauches (Juniperus Sabina L.) als Verhüllung. Früher, als in Amden

noch Korn angebaut wurde, soll es auch Strohkläuse in ähnlicher
Gewandung gegeben haben.

Das Vorherrschen der einen oder andern Klausgestalt wird mit durch die

Witterung bedingt. Liegt vor den Klaustagen schon eine beträchtliche
Schneedecke, so kann der Bärlapp nicht mehr eingebracht werden, und man
hält sich an die Tannenzweige. Für ein Klausgewand braucht es eine ganze
Menge. Das Herbeischleppen oder -schütteln bedeutet ein gutes Stück
Arbeit, die zudem irgendwie heimlich geschehen sollte. So kann man schon

i



Abb. I Abb. 2 Photos: W. Dürst, Weesen

einige Zeit vor den Klaustagen hinter den Bauernhäusern Bündel von
Bodenchris oder Tannästen an der Kühle liegen sehen.

Ein solches mit Tannästen besetztes Gewand ist schwer und stellt an den

Träger Anforderungen. Man schwitzt darunter, und der Durst meldet sich
bald. Die bisher genannten Klausgestalten werden hauptsächlich von den
Bauern gestellt. Die Handwerker, besonders die Holzbearbeiter, erscheinen
als Hobelspö-Chläus. Diese Hobelspänler sind prächtig anzusehen. Sie gleichen
in der Gestaltung den Bodechris-Chläusen, nur dass ihr Überwurf aus langen,
lockenartig geringelten Hobelspänen besteht. Ein Spankleid kommt heute
im Materialwert auf fünfzehn bis zwanzig Franken zu stehen. Dazu braucht
es ein ca. drei Meter langes, makelloses Brett von astfreiem Holz. Am besten

eignet sich Lindenholz. Es bleibt am längsten elastisch und wird nicht so
schnell spröde. Mit dem Langhobel werden von diesem Brett drei bis vier
Zentimeter breite Streifen abgelöst, die man auf der einen Seite nicht ganz
weghobelt, so dass sie in Büscheln wie die Zettel eines Kalenders aneinander
haften. Diese Büschel werden mit Schnüren zu einem Umhang zusammengebunden,

den man meist über den Kopf stülpt, oft aber auch um die Schultern

wirft, wobei dann der Kopf in ähnlicher Weise verhüllt wird wie beim
Tannchris-Chlaus (Abb. 2). Die Herstellung des Spangewandes bedeutet
eine mühselige Arbeit. Die Burschen hobeln oft bis tief in die Nacht hin-

2



Abb. 3 - Von links nach rechts: Tannchris-Chlaus, Bodechris-Chlaus, Hobelspänler

Photo: W. Dürst, Weesen

ein. Dieses Jahr wurden zum erstenmal maschinelle Hilfsmittel
angewendet. Dafür ist der Hobelspanchlaus aber auch eine schimmernde Pracht,
wenn er unter geheimnisvollem Sirren seiner hölzernen Locken einher-
schreitet. Die Einheimischen haben ein Auge für die Schönheit solcher

Klausgewandung. Ihr Anblick bedeutet für sie einen Genuss, und sie

bewundern besonders geglückte Ausführungen. Die beliebteste Gestalt jedoch
scheint der Tannchris-Chlaus zu sein.

Unter oder auch über dieser Gewandung trugen die Klause früher Ketten,
die sie zum Rasseln brachten1. Daran hingen viele kleine Schellen, und oft
trug so ein Bursche den ganzen Schellenbestand des väterlichen Hofes mit
sich umher. Heute hält man sich an die grossen Glocken. Besonders schön
tönende Schellen werden bei den Nachbarn ausgeliehen. Stock oder Rute
und ein Jutesack ergänzen etwa die Ausrüstung.

Begleiten wir nun die Kläuse bei ihrem nächtlichen Gang durch das

Dorf! Meist gehen sie allein oder in kleineren Gruppen. Ihr Besuch gilt
den Bauernhäusern, wo sie Kinder wissen. Für diese bedeutet ihr Kommen

1 Noch heute sagt man in Amden etwa «chettele» für lärmen; s. auch Schweiz. Id. III.
563.

3



einen rechten Schreck. Denn die Klause tadeln streng und verlassen das

Haus nicht eher, als bis die Kinder kniend ein Gebet hergesagt haben.
Grössere und keckere Knaben können sich dabei widerspenstig zeigen.
Aber der Klaus wartet nicht lange, und eins, zwei wird da einer in den Sack

gesteckt und ein gutes Stück in die Nacht hinausgetragen, bis sich das

ßürschlein heulend zum Beten bequemt. Ganz Widerspenstige werden
draussen noch durchgeprügelt. Wo die Klause aber zufrieden sind, werfen
sie gütigst Gaben aus : Äpfel und Nüsse, früher eher spärlich, während heute
auch Mandarinen und spanische Nüssli beschert werden. Zum Dank für ihr
Kommen bewirtet man die Kläuse. Man stellt ihnen Rosoli auf oder Wein,
manchmal auch Kaffee.

Lieber als zu den Kleinen gehen die Kläuse aber zu den grossen Mädchen.
Ja, der andere Besuch ist eher ein Vorwand, und alte Frauen erzählten mir,
die Kläuse seien erst zu ihnen gekommen, als sie 17 oder 18 Jahre alt gewesen

seien. Auch hier rügen die Kläuse mit seltsam verstellter Stimme, die

an das Raulen eines Katers erinnert. Auch hier spenden sie, aber in wilderer
Form. Nüsse und Äpfel werden den Mädchen zugeworfen, und das Ganze

geht nicht ab, ohne dass diese verwuschelt und umhergezerrt werden. Das

geschieht im Beisein der Eltern in der Stube, und eine solche Stube sieht
nachher recht unordentlich aus. Mit ihren groben Schuhen haben die
Burschen Schnee hereingetragen, und vom Klausgewand ist manches abgefallen,

seien es Tannadeln oder Hobelspäne. Aber das nimmt man in Kauf,
ja die Mädchen warten sehnlichst auf den Besuch, und sie gehen nicht eher
ins Bett, als bis die Kläuse auch bei ihnen erschienen sind. Wenn immer ein

Klingeln ertönt, späht man durch die Ritzen der Läden, um festzustellen,
wem der Besuch wohl gelte. Je zahlreicher der Besuch ausfällt, desto geehrter

fühlt sich ein Mädchen.
Nur die Ledigen gehen klausen. Für einen Verheirateten wäre das

ungeziemend. Aber da es in Amden keine geschlossene Knabenschaft gibt, geht
jeder auf eigene Faust, oder es verabreden sich einige.

Die Kläuse bilden auch die nächtliche Strassenpolizei. Wer noch nicht
der Schule entwachsen ist, darf sich nach Einbruch der Dunkelheit nicht
mehr auf der Strasse zeigen. Sonst wird er von den Kläusen verfolgt und
durchgeprügelt. Früher war es für die Knaben denn auch ein
prickelndgefährliches Spiel, sich zur Klauszeit nächtlicherweise auf der Strasse zu
zeigen, und sie mussten sich auf ihre schnellen Beine verlassen können.
Da hielt sich mancher lange in einem Stall verborgen und getraute sich

nicht wieder hinaus. Heute aber, wo die Kläuse nur mehr vereinzelt
auftreten, wagen sich die Knaben eher auf die Strasse. Ja, einzelnen Kläusen
wurden schon von hinten Stücke ihrer Umhüllung abgerissen, eine «Frechheit»,

die früher undenkbar war. Mit vorrückender nächtlicher Stunde
werden die Kläuse immer munterer und lärmiger. Da sieht man sie zu ihren

4



Glocken in rhythmischer Gehobenheit einherschreiten. Wer dem
Durcheinander von Kaffee, Wein und Schnaps nicht gewachsen ist oder nicht
schlauerweise die Hälfte der Trankspende weggiesst, kann schliesslich
schwer berauscht sein. Erst nach Mitternacht sieht man dann diese Gestalten

heimschwanken.
In all ihrem Gehaben erweisen sich die Amier Kläuse als echte

Maskengestalten, die noch die gleichen Merkmale aufweisen, wie sie Meuli für die
Masken im allgemeinen aufgestellt hat1. Echt ist die Verbindung von
Heischen und Spenden, echt auch das Rügen. Auch ihr Kommen bedeutete
früher Segen und Fruchtbarkeit. Noch um 1880 hiess es, wenn viele Kläuse

umgegangen waren: «'S git wider emol e guets Johr. Hür sind doch vil
Chläus cho.» Die Geistermasken werfen ihre Spenden aus, gleich wie die
Amier Kläuse ihre Nüsse und Äpfel. Sie reden mit verstellter Stimme. Der
Geisterschritt soll durch Schnelligkeit und rhythmisches Schreiten
angedeutet werden. Auch dass nur Ledige teilnehmen, spricht für die
Altertümlichkeit des Brauches. Schliesslich ist auch die Zeit ihres Erscheinens
alte Maskenzeit. Der Einbruch der langen Winternächte war von jeher eine
der Hohen Zeiten der Geister und Dämonen. An vier Tagen besonders

gehen die Kläuse in Amden um: an Katharina (25. November), Andreas
(30. November), Barbara (4. Dezember) und Nikolaus (6. Dezember).
Den Katharinentag als Beginn des Klausens hat Amden mit den benachbarten

katholischen Dörfern des Gaster- und Glarnerlandes gemein2. Diese
vier Heiligenfeste sind seit alters vom Volk mit allerlei seltsamen Bräuchen
ausgezeichnet worden.

Die Amier Kläuse kommen zu den Dorfbewohnern aus dem Wald : eine

Angabe, die über die ganze Nord- und Nordostschweiz verbreitet ist3. Es
sind die Geister der Ahnen, die da in der Finsternis zu den Lebenden
hinuntersteigen, um ihre alten Rechte zu wahren. Noch einen fernen Anklang
daran haben wir in der Aussage jenes Klauses, der mit rauher Stimme
erklärte, er sei drei Wochen im Wald draussen gelegen, bis Moos und Chris
ihn überwuchert hätten.

Die Chris- und Hobelspangestalten von Amden stehen in der Schweiz
nicht vereinzelt da. Restformen weisen darauf hin, dass sie früher wohl über

grosse Teile der deutschen Schweiz verbreitet waren4.
Die Chris- und Tannbartgestalt findet sich an den innerschweizerischen

Älplerkilbenen5, im weihnächtlichen Kandersteg als «Chriesmarti»6; auch
1 K. Meuli, Handwb. dt. Abergl. 5, i75off. s.v. Maske, Maskereien.
2 R. Trüb, Der Klaustermin in Weesen (Kt. St.Gallen) und Umgebung: SAVk 45

(1948) 153.
3 P. Geiger im Kommentar zum ASV (Basel 1949) II. Teil S. 12.
4 ASV, II. Teil, Karte 200.
5 K. Meuli, Schweizer Masken (Zürich 1942) 41.
6 Chr. Rubi, Winterbräuche im Kanton Bern: Berner Jahresmappe 1957.

5



der Wilde Mann zu Basel und der «Tanneschtier» der Baumfuhren im
bernischen Seeland gehören hieher1. Von besonderer Ähnlichkeit waren
die jetzt verschwundenen «Bunintschä» des tessinischen Walserdorfes Bosco

Gurin, die wie Heuburdinen daherkamen2. Seit einigen Jahren tritt der

«Tannchrisig» wieder im aargauischen Niederhallwil auf3.

Auch der Hobelspänler ist keine Sonderfigur des Bergvölkleins am
Walensee. Er begleitet die Baumfuhren des Seelands4, tritt am Fricktaler
Eierleset auf und hiess in Rüthi (SG) Hobelschoatena5.

Worin liegt also das Besondere am Klausbrauch von Amden? Ist es nicht
die Einzelgestalt, so ist es vielleicht die Form des Brauches selber. An den

genannten Orten treten Tannastmann und Hobelspänler nur noch als

Einzelgestalten auf. Sie sind vielfach zu eigentlichen Schaufiguren geworden, die

von vielen Zuschauern umlagert sind und deren Darstellung in den Händen

von Korporationen u. ä. liegt. Anderorts, wie im Berner Oberland und im
Aargau, verdanken sie ihr Wiederaufleben besonderer Brauchtumspflege.
In Amden ist alles urwüchsiger geblieben. Da ist nichts von Brauchtumspflege.

Im Gegenteil, gegen grosse Widerstände, von denen noch zu reden
sein wird, hat sich das wilde Treiben erhalten, nicht getragen durch eine

Korporation, sondern allein dem Bedürfnis des einzelnen nach dem Erlebnis

des Maskenlaufs seine Fortdauer verdankend. Da gibt es keine
Unbeteiligten. Jeder Dorfbewohner ist irgendwie im Spiel. Und man findet
kaum einen bestandenen Mann in der Gemeinde, der nicht in seiner Jugend
auch einmal in ein Klausgewand geschlüpft wäre. Und etwas von der alten
nächtlichen Maskenherrschaft ist geblieben in den wilden Radauszenen,
die sich manchmal ereignen.

Etwas Ähnliches - allerdings in bunterem Wirbel - scheint es mir nur
noch bei den appenzellischen Kläusen zu geben, die am alten Silvester
hinterhalb Urnäsch ihr Wesen treiben6. In den angrenzenden Seitentälern
des Toggenburgs soll es noch um die Mitte des vorigen Jahrhunderts
Kläuse gegeben haben mit hohen kegelförmigen Kappen, die mit
Tannzweigen und Stechpalmen verziert waren7. Unter lautem Geschell tanzten
sie vor den Häusern und wurden dafür bewirtet. Auch die Sage von den
Wildmannli im obern Toggenburg, die dicht behaart nackend in den Höhlen

am Selun und anderswo lebten und hie und da zu den Menschen

hinunterstiegen, gehört vielleicht in diesen Zusammenhang8. Wir haben es

1 W. Müller, Trämelfuhren im Seeland: SVk 38 (1948) 66f.
2 Meuli, Schweizer Masken 15.
3 «Schweiz», Offizielle Reisezeitschrift. Zürich 1949, Nr. 12 S. 12f.
4 Siehe Anmerkung 1 diese Seite.
5 Meuli, Schneggehüsler, Blätzliböögg und Federehans: SVk 28 (1938) 2f.
6 H. P. Klauser, Das Appenzellerland (Basel 1945) 52h
' W. Senn, Charakterbilder Schweiz. Landes, Lebens und Strebens (Glarus 1.870) 1,203 f.
8 Neuer St. Galler Kalender auf das Jahr 1854. Ebnat. O.S.

6



hier offenbar mit einem brauchtümlich zusammenhängenden Gebiet zu

tun, das sich vom Appenzellerland über das Toggenburg bis nach Amden
erstreckte.

Aber das Amier Klauslaufen verdient noch in anderer Hinsicht Interesse.

Hat sich doch hier bis in unsere Zeit hinein ein Einkehrbrauch am Nikolaustag

in seiner ursprünglichen Form erhalten, ohne jede obrigkeitliche oder
kirchliche Beeinflussung. Diese - und gerade das ist instruktiv - erfolgte
in jüngster Zeit: erst seit 1946 kennt Amden die bescherende Bischofsgestalt.

Die Kriegsjahre brachten auch hier, bedingt durch die lange
Abwesenheit der jungen Männer, eine Auflösung des brauchtümlichen Ge-

füges. Zudem veranlassten gewisse Auswüchse des Klaustreibens,wie Radauszenen

und Trunkenheit, die Geistlichkeit zur Kritik. So heisst es etwa
im Protokoll der Jungmannschaft vom 13. November 1940: «Die Zeit des

'Klausnens' naht wieder. HH. Präses wünscht, dass dieser schöne, christliche

Liebesbrauch in würdiger Weise begangen werde. Es soll keine
Fasnacht daraus werden. Wer Kinder beschenken will, soll beizeiten gehen.
Nach 9 Uhr sollten ordentlicher Weise keine Kinder mehr aufgesucht
werden.» Aus dieser Jungmannschaft ging denn auch 1946 die erste Bischofsgestalt

hervor, die nun zusammen mit dem Schmutzli auf Bestellung hin in
den Familien Nikiausbesuche macht. Wir haben hier also ein Gegenbeispiel
zu dem von Karl Meisen versuchten Beweis, wonach der Nikolausbrauch
rein christlichen Ursprungs wäre1. Damit sahen sich die alten Kläuse mehr
und mehr aus ihrer Stellung als Kinderbescherer verdrängt, die ihrem
Treiben bisher einen halboffiziellen Charakter verliehen hatte. In den

folgenden Jahren taten die Unrast des Arbeitstempos, die auch ins Bergdorf
einzieht, sowie die Materialverteuerung und das Nützlichkeitsdenken das

ihre, um den Brauch immer mehr zu schwächen. Unter dem Einfluss der

vorgebrachten Kritik betrachteten ihn einzelne Leute fortan als ärgerliches
Überbleibsel aus vergangener, roher Zeit. Trotzdem konnte sich das Klausen

bis in unsere Tage hinein erhalten, wenn auch in immer dürftigerer
Form.

Wahrscheinlich wäre es in den nächsten Jahren ausgestorben, wenn nicht
der angekündigte Besuch von Basler Volkskundlern das Interesse am Brauch
wieder geweckt hätte. So erschienen denn am Andreastag 1957 wiederum
vierzehn Kläuse, und an den folgenden Abenden sollen weitere umgegangen
sein. Es scheint, dass die Burschen neue Freude am Brauch gewonnen
haben und dass man auch bei den Behörden gewillt ist, ihn nicht aussterben

zu lassen. Dies ist auch dringend nötig, soll das Eigenleben des Dorfes
nicht weiter geschwächt werden. Je mehr man den Jungen solche Bräuche
verleidet, um so mehr raubt man ihnen das Sonderbewusstsein und die

1 K. Meisen, Nikolauskult und Nikolausbrauch im Abendland. Düsseldorf 1931.

7



Freude am dörflichen Dasein. Damit ist Tür und Tor für die Vermassung
und den unguten Zeitgeist geöffnet, der auch im Bergdorf sich breit
machen will.

Schweizer Bauernkunst in Amerika

Die Ausstellung Ostschweizerischer Bauernmalereien, welche im
Kunstmuseum St. Gallen an der Jahrestagung der Schweizerischen Gesellschaft für
Volkskunde im Mai 1956 eröffnet wurde, weckte starkes Interesse für
unsere Bauernkunst. Die Kunsthalle Basel zeigte anschliessend eine
Auswahl aus der St. Galler Ausstellung zusammen mit den französischen peintres
naïfs, und die Stiftung Pro Helvetia sandte eine ähnliche Ausstellung unter
dem Titel "Swiss Peasant Art" nach den USA. Unterdessen sind auch zwei
weitere Senntumsbilder in den Besitz schweizerischer Museen gelangt. Das
Schweizerische Museum für Volkskunde in Basel erwarb eine besonders
schöne Alpfahrt aus dem Jahre 1876 von Franz Anton Haim und der
Kunstverein St.Gallen schaffte die «Alp Wendbläss» aus dem Jahre 1859,
eine der schönsten Arbeiten von Johannes Müller, an, mit der Absicht,
eine kleine Kollektion von Bauernmalereien in die Sammlung des St. Galler
Kunstmuseums aufzunehmen.

Die Ausstellung in Amerika, von der wir hier zu berichten haben, wurde
von der Smithsonian Institution bereits in Andover, Washington und
Chicago gezeigt; sie wird noch nach San Francisco, Seattle und Hartford
weitergehen. Im Frühjahr 1957 konnten wir das Ausstellungsgut von 120
Nummern für kurze Zeit im Schweizerischen Museum für Volkskunde zur
Schau stellen.

Es enthält neben den Sennenbildern eine kleine Kollektion von geschnitzten

und in Metall getriebenen Gebrauchsgegenständen, vorwiegend Dingen,
die mit der Sennerei in Beziehung stehen, und einige kleinformatige
Beispiele von Möbelmalerei. Dieser Teil der Ausstellung kann keinerlei
Anspruch auf Vollständigkeit erheben und will mehr einen Eindruck von der

Reichhaltigkeit unserer Volkskunst vermitteln.
Das Kernstück der Ausstellung bilden die Senntumsmalereien, welche

wir dank der grosszügigen Mithilfe der meist privaten Leihgeber in bester
Auswahl zusammenbringen konnten. Neben den Eimerbödeli und Sennenstreifen

zeigen wir eine kleine Gruppe von Porträts, darunter das auf einen
Tennladen gemalte Bildnis eines Sennen, eine Malerei von grossartiger
Ausdruckskraft, die schönste Entdeckung, die ich beim Vorbereiten dieser

Ausstellung neu machte. Sennentafeln zeigen wir nur von den bedeutendsten

Malern, Bartholomäus Lämmler, Johannes Müller, Johannes Zülle,
Franz Anton Haim, Johann Jakob Heuscher und Babeli Giezendanner.

8


	Das Klauslaufen von Amden

