
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 47 (1957)

Artikel: Der St. Joder-Tag im Gsteig

Autor: Seewer, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004524

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004524
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sehen Geister rüsten; heute möchte man von den Mitmenschen nicht
erkannt sein. Mehrere Male suchte ich von Zugsteilnehmern den Namen des

Trägers irgendeiner Maske zu vernehmen, es sollte nicht sein, man erklärte
sich stets unwissend. Als wir im Morgengrauen auf dem Heimwege die

Trychler von Innertkirchen trafen und einige davon ebenfalls «verschnigg-
let» waren, stellte ich an einen mir bekannten, unverkleideten Burschen
wiederum die Frage nach dem Träger einer teuflischen Holzmaske, welche

einige Tage zuvor von auswärts gespendet worden war. Obwohl der

Angeredete die ganze Nacht mit der fraglichen Figur im Dorfe herumgegangen,
wohl auch gelegentlich mit ihr ins Wirtshaus zu einem Trünke eingekehrt
und sie dort «demaskiert» gesehen, gab er mir zur Antwort: «I weiss nid,
wär das ischt.» Mich stehen lassend, schritt er mit den andern weiter: «Dä
pläm, dä pläm». Noch um neun Uhr tönte es durch die kalte Winterluft ins
Haus herein: «Dä pläm, dä pläm». Dann wurde es stille zu Hasli im Wyss-
land bis übers Jahr, da das Trychlen wieder einsetzte, heimatliche Gefühle
erweckend bei Alt und Jung.

Dieser Brauch steht heute im Berner Oberland einzig da. Im benachbarten
Tal von Grindelwald scheint er nie bekannt gewesen zu sein. Wenigstens
melden die dortigen Chorgerichtsmanuale des 17. Jahrhunderts gar nichts
von ihm. Vor zwanzig Jahren organisierte hier der Kurverein einige Male
einen altjahrsnächtlichen Trychelumzug. Diese Bemühung musste erfolglos

sein.

Eine leise Andeutung, dass man früher vielleicht auch anderwärts im
Oberland um das Trychlen gewusst, enthält das Chorgerichtsmanual von
Lauenen im Saanenland. Nach einer Eintragung vom 21. Januar 1603 wurden

zwei Knaben vors dortige Sittengericht beschieden, weil «sy umb
verschinen (vergangene) Wienächt mit Trunklen (Schellen) umbeinander

zogen, etwas zum gutten Jahr gheischt. Sollen sich fürhin des unnützen
Wäsens müssigen.» Vielleicht fallen uns bei der im Gange sich befindlichen
systematischen Erforschung der historischen Quellen zur Volkskunde doch
noch weitere ähnliche Belege in die Hände.

Der St. Joder-Tag im Gsteig
Von Arnold Seeiver, Gsteig

«Das ist der 16. August, der von den Wallisern noch heute alljährlich auf
Wispillen, einer ihrer Alpweiden im Gsteig, gefeiert wird, aber vor etwas
mehr als einem Menschenalter noch stets mit den Gsteigern gemeinsam
gefeiert wurde. Die Reformierten brachten dazu das 'Joderbrot', die Katholiken

die 'Jodernidle', die dann aus dem stets im Pfarrhaus aufbewahrten

27



'Joderbüchti' (Bottich) auf dem Dorfplatz gemeinsam verspeist wurde.
In der letzten Zeit, da dieser hübsche Brauch bestand, wurde an Stelle des

Rahms dann Wein genommen, woraufhin gewisse Vorkommnisse zur
Aufhebung dieses Volksbrauches geführt haben sollen.»

Mit diesen drei Sätzen - entnommen sind sie einem 1953 verfassten und
im «Anzeiger von Saanen» vom 23.Juli 1953 veröffentlichten Aufsatz

«500 Jahre Joder-Kirche Gsteig; kurzer geschichtlicher Überblick» - ist
eigentlich das Wesentlichste von jenem «Joder-Tag» gesagt. Jedoch ist
nicht so ohne weiteres ersichtlich, wie die katholischen Walliser von
Savièse dazu kamen, mit den reformierten Gsteigern diesseits des Sanetsch

gemeinsam zu feiern und zu festen. Die oben erwähnte Überschrift lässt

vermuten und erkennen, dass der «St. Joder-Tag» irgendwie mit dem
Geschichtlichen, Kirchengeschichtlichen von Gsteig im Zusammenhang stehen

muss. Und so ist es denn auch. In dem von den Gemeinden Saanen, Gsteig
und Lauenen 1953 herausgegebenen Buche «Landschaft Saanen - Festgabe
auf den 400. Gedenktag der Vereinigung der Landschaft Saanen mit Bern»1
sind im Beitrag «Walliser-Besitzungen in der Gemeinde Gsteig» Angaben
enthalten über die einstige Besiedlung der Talschaft Gsteig «vom Wallis
aus». Hier mag es genügen, darauf hinzuweisen, dass der Walliser Heilige
Theodul oder Joder Schutzpatron der einstigen Kapelle war, welche hier
in «Chastalet» - unter welchem Namen Gsteig anno 1312 erstmals urkundlich

erwähnt wurde und demgemäss noch heute in welscher Sprache «Châ-
telet» genannt wird - an ein Kastell, einen Wacht- und Wehrturm angebaut
worden war. Zur Kirche umgebaut, wurde das vergrösserte Gotteshaus
dann am 19. Juni 1453 vom Bischof Franziskus von Fuste, Gesandter des

Bischofs von Lausanne Georgus de Salucus, zu Fähren des Heiligen Theo-
dulus oder Joderochus erneut eingeweiht'-. Das kleine Kapellenglöcklein -
das St. Joder-Glöcklein - kam damals nun in den Glockenstuhl über dem

zum Chor- und Glockenturm umgebauten Refugium zu hangen, wo es

noch heute hängt. Nach alter Überlieferung ist es ein Geschenk des Bischofs

von Sitten an die Talschaft Gsteig, welche doch, wie oben erwähnt, in
kirchlichen Dingen dem Bischof von Lausanne unterstellt war.

Im Gsteig bestand einst die St.]oder-Stift zur Erfüllung von Aufgaben
kirchlicher und armenpflegerischer Art. Sie dürfte aus alten Zeiten stammen.
Noch anno 1754 ist sie durch Weidkauf dokumentiert, figuriert noch nachher
im Gemeinderechnungswesen, besteht heute aber nicht mehr. Auf einstige
Besitzrechte dieser Stift weisen die noch heute bekannten Grundstücknamen
«Joderheiti», «Joderriemen» oder «Joderplätza» hin. Welche grosse
Verehrung ursprünglich dem Schutzheiligen von Gsteig entgegengebracht
wurde, erhellt auch daraus, dass früher ein Markt, der unmittelbar nach dem

1 Erhältlich in der Buchdruckerei M. Müller, Gstaad.
2 Mitteilung 1938 erhalten von R. Marti-Wehren, Bern.

28



«Joder-Tag» abgehalten wurde, «Jodermarkt» hiess, sowie aus der sehr

häufigen Verwendung des Vornamens Joder.
Nach diesem kurzen geschichtlichen Hinweis nun auf das eigentliche

Brauchtum eintretend, sei erwähnt, dass es sich bei der auf den Tag des

Schutzheiligen der Talschaft angesetzten Speisung der Armen wohl
ursprünglich darum handelte, durch jene Opfergabe St. Joder, der insbesondere

vor Feuer und Wasser Schutz gewährt haben soll, zu ehren und gnädig
zu stimmen. Als Opfergabe sei anfänglich nicht nur «Nidle» sondern
überhaupt «allz Milhiga: Spys un Aahe», d.h. das ganze Molken an Käse und
Butter eines betreffenden Tages, in unserm Falle hier der Ertrag des

15.August, jeweilen als Spende an die Armen hergegeben worden1.
Bekanntlich war es in früheren Zeiten da und dort in Alpgebieten Brauch und
Sitte, dass ein Tagesmolken an die Armen im Tale gespendet wurde2. Eine
ähnliche Bewandtnis hatte es darum wohl auch mit der Spende ab Walliser
Wispillen an die Armen in Gsteig. Es war entschieden nicht nur ein Tribut
der Walliser an die Gsteiger. Denn in alten Zeiten war der Weidbesitz ja
nicht so ausschliesslich aufgeteilt zwischen den Leuten von Gsteig und von
Savièse, wie dies heute der Fall ist, sondern verschiedene Alpweiden wurden

gemeinsam mit- und nebeneinander besessen und genutzt. Man wird
wohl kaum fehlgehen mit der Annahme, dass der Ursprung des Brauches

von der Speisung der Armen am St. Joder-Tag im Gsteig bis in jene Zeit
zurück zu datieren ist, da die Talschaft «vom Wallis aus» besiedelt wurde.
Die Einführung der Reformation in unserm Tal brachte dann freilich die

Heiligenverehrung zum Verschwinden - wenigstens offiziell - und der
«St. Joder-Tag» wurde zum «Joder-Tag», d.h. zu einem vom Kultischen
losgelösten Volksfestchen. Dass es aber an diesem Fest nicht allzu hoch
hergehen sollte, dafür sorgte das wachsame Auge des Gesetzes. Die
Sittenstrenge, wie sie von der Berner Regierung jener Zeiten durch die Einführung

der Chorgerichte angestrebt und auch erzwungen wurde, sollte keinen
Ubermut aufkommen lassen. Musik und Tanz waren verboten. Aber so ganz
unterdrücken liess sie sich nicht, jene Neigung zum Festen mit Spiel und
Tanz. Davon zeugen die Manuale der Chorgerichtsverhandlungen von
Gsteig3. So wird denn da berichtet: 1636, 2. November. Christen Oerli an
der Ledi ward befragt, als solle er umb S. Joderstag in dess rychen Petter
Graas huss gedanzet han und Petter sölli darzu gyget han. - 1639, 15. März.
Petter Brand ist cittiert worden, wyl er an Sant Joderstag by dem wirthuss
getantzet und an einem anderen ort gespilt habe.

1 Angabe von Gottlieb Schopfer-Kohli, Gsteig, geb. 1888.
2 Man vergleiche Friedli, Saanen, S. 447 die Mitteilung, wonach in der 'Rüsch', einer

Alpweide im Gsteig, «der ierst Nutzen» an die Armen verteilt wurde, um zu verhüten,

dass nicht im Laufe des Sommers jeweilen eines Tages alles Vieh plötzlich auf
und davon stob, «mu hat nit g'wüsse, wahin».

3 Abschrift von R. Marti-Wehren, 1956.

29



Was war die Folge dieser Unterdrückung jeglicher Lustbarkeit? Die
Tanzlustigen haben anderswo im geheimen ihr Vergnügen gesucht. Wurden
sie dabei ertappt, so hatten sie sich vor dem Chorgericht zu verantworten
und wurden entsprechend gebüsst. So berichtet denn eine Eintragung im
Chorgerichtsmanual: 1646, 23.Oktober. Marya Sewer, Elsi Romang,
Elena Hausswirt, Barbli Rychenbach Dantzens halben uff Rochitag in der
Allmend beschickt worden.

Da sehen wir, wie auf einen Schlag vier tanzlustige Gsteiger Mädchen,
welche am Tage des Joderochus zuhinterst im Talgrund in der Abgelegen-
heit der Allmend beim Tanzen überrascht worden und vor das Chorgericht
«beschickt worden» waren.

Südlich des Gsteigdörfchens, etwas linksab, d.h. östlich des Innergsteig-
Gässleins, befindet sich ein Stück Land im flachen Talboden, das einigen
wenigen altern Gsteigern noch unter dem Namen «der Tanzboden»
bekannt ist. Umflossen von einem stillen Wiesenbächlein, dem 'Sattler' oder

'Sattlersbrunnen', einst sicherlich umrahmt von Erlen, Weiden und Birken,
woran spärliche Überreste erinnern, war jener 'Tanzboden' wohl oft die
Stätte für ein heimliches Stelldichein allen Verboten zum Trotz! Denn
mit Verboten allein ist es eben nicht getan, um ein Völklein zu «erziehen».
So kam es denn immer und immer wieder zu Rückfällen. Wir lesen: 1650.

15. November, Christen Linder, wegen dass er an Joderstag gespilt habe,

verleugnet's gantz, sol nachgefragt werden.

Rätselhaft ist der Fall: 1677, 29. November. Jacob Russi wird gfragt,
warumb er an S. Jodersnacht im Wirtshaus auff der trappen das licht
gelöscht. - Die 'trappe' bezeichnet den grossen Raum im Dachstock eines

Hauses um den Rauchfang herum. Was war da wohl los in jener St. Joders-
Nacht? Wollte jener 'Nachtbub' sich dort verstecken, um der Strafe wegen
'übertruncks' zu entgehen? Denn wehe dem, der etwa einmal etwas «über
den Durst» getrunken hatte! Ein solcher wurde angeklagt, wie uns eine

Eintragung meldet: 1684, 11.Januar. Hans Relier wegen starcken
übertruncks und füllerey an St. Joderstag.

Wie es im Volksmund heisst, «der Wein sei kein Narr, aber er mache

Narren», muss es aller Sittenstrenge zum Trotz je und je etwa zu dummen
Streichen und Überbordungen am Joderstag gekommen sein. Da vernehmen
wir z.B.: 1638, 9. Wintermonat. Hans Linder züget, dass an Sant Joders Tag
etliche ihme zum Hus khommen, ein Balcken (Fensterladen) dannen ge-
schrissen und das Pfenster in die Stuben ingeworffen.

Ferner: Uf den 13. tag mertzen des 1648 jars ist von einem ehrsamen

landgricht und gemeind (erkent) : wyl bishar an Sant Joderstag im Gestig
allwegen ein unordentliches liederliches läben gefürt, soll hiemit würt und
winschenk da selbst in der selbigen wuche, wan der gemelte sant Joders tag

3°



ist, nit mer win führen, dan die ander tag oder wuchen ihre bestimbt
Ordnung ist1.

Wir wenden uns nun den Angaben über Vorbereitung und Verlauf des

wohlbekömmlichen «Jodermiehli», wie dieses in Form von Brot und Rahm
den Armen gespendet wurde, zu; da können wir feststellen, dass die
Durchführung der ganzen Speisung nicht immer eine leichte Sache war; denn wir
lesen in den Chorgerichtsmanualen: 1672, 18. Oktober. Christen Jaggi, dass

er etwas Unverstands am Joderstag in auftheilung der nydlen erzeigt, ist
censuriert und um 1 Pf. costen verfeit, das doch hernach seinen hindern ge-
schencktt worden.

Die Lieferung und Herbeischaffung der 'Joder-Nidle' ergab auch

gelegentliche Misshelligkeiten. Wir vernehmen: 1650, 23. Juni. Hans Dopfei
befragt, warum er die Jodersnidlen, wan er uff den Wallisbergen gsin seige,
nit nur allein für sich selbsten nit habe entrichten wellen, sonder andere
noch darzu uffgewieklet, dass sy dieselbige auch nit geben sollen, und also
dardurch den Armen das ihrig seige dahinden bliben. Antwort: Heige nur
für sich selbs nit geben wellen, darumb dieweil ihm die Wallisbauwren
solches nit vorbehalten heigen. Ist erkent worden, dass er's ersetze, was dies

ist versaumpt worden uff dass die Jodersvögt mögen zufrieden sein.

Diese Mitteilung ist zudem ein Beleg für die bereits erwähnte Tatsache

gemeinsamen Alpens von Wallisern und Gsteigern «uff den Wallisbergen».
Das Geschlecht der 'Topfel' (mit T und nicht mit D zu schreiben) ist ein
noch heute bestehendes, aber nicht mehr ansässiges Gsteiger Geschlecht.

Jener Hans Topfel sommerte allem Anschein nach als Pächter sein Vieh
«uff Wallisbergen».

Die 'Joder-Nidle' musste - ob von Anfang an, ist nicht ersichtlich - von
den Gsteigern in ihren Kosten geholt werden. In einem «Rechnungs-Buch
der Gemeind Gsteig» von 1788-17992 steht in den Eintragungen betreffend
die 'Joder-Stifts-Rechnung' zu lesen :

Seite 239 : «für Brod und Traglohn der Neidein» Kr. bz. x
Ao 1793 3 20 -
Ao 1794 3 13

Seite 311 : « für Brod und Traglohn der Neidein»

pro 1795 3 9

pro 1796 3 11 -
Nun aber drängt sich die Frage auf, wenn die Gsteiger doch den Rahm

selber in die 'Wallisgländti' (Walliserweiden) holen gehen mussten, was
veranlasste dann die Savièser in stattlicher Zahl mit Maultieren aufzurücken

1 H. Rennefahrt, Das Statutarrecht der Landschaft Saanen (1942), nach Mitteilung
von R. Marti-Wehren.

2 Im Gemeindearchiv Gsteig.

31



Denn gemäss alter Überlieferung hatten die Gsteiger dafür zu sorgen, dass

für die 'Wallis-Muleni' («es Muli» un mulet) das nötige Futter zur Stelle

war, ob unentgeltlich oder nicht, kann nicht mehr ermittelt werden. So

wurden denn am 'Jodertag' im 'Möösli' südlich des Gsteigdörfchens die

'Joder-Riemen' oder 'Joder-Plätza' gemäht, deren Ertrag - ein etwas
'lischiges' Heu - stets für die Maultierfütterung bestimmt war1. Möglich
wäre es gewesen, dass in frühesten Zeiten, als nicht nur Rahm, sondern
auch Käse und Butter geliefert werden mussten, der Transport dieser Spende
in der Abgabepflicht inbegriffen war. Für den Transport eines ganzen
Tagesmolken kamen selbstverständlich nur Maultiere in Frage, wie später
desgleichen, als statt des Rahmes dann Wein geliefert wurde. Es ist aber
noch etwas in Betracht zu ziehen, nämlich der Umstand, dass - wenigstens
bis zum Jahre 1727 - der 'Jodertag' zugleich auch Markttag war, worüber
noch zu berichten ist. Von den 'Joder-Riemen' ist zu sagen, dass dieselben
noch heute bestehen, durch Marchstecken erkennbar abgesteckt. Es sind
vier an der Zahl, ein jeder der Länge nach an den nächsten angfügt, jedoch
einzeln sind sie vier umliegenden Grundstücken zugeteilt. An die 'Joder-
Riemen' angrenzend, befindet sich östlich derselben der bereits erwähnte
'Tanzboden'. Fast hat es den Anschein, es könnte einst in Zeiten vor der

Reformation, als das Tanzen noch nicht verboten war, der 'Tanzboden'
eben auch 'Joder-Land' gewesen sein.

In der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts kam es dann, wie bereits
erwähnt wurde, zum Übergang von der Rahm- zu der Weinspende für den

'Jodertag'. In welchem Jahre diese Änderung erfolgte und werden Anstoss
dazu gegeben hatte, ist nicht bekannt. Bei dieser Weinlieferung aus den

Rebbergen von Savièse über den Sanetsch herüber nach Gsteig in
sogenannten 'Lagein' (ovale Fässchen) muss es sich - glücklicherweise! - nicht
um manche Saumtierlast gehandelt haben. Im Gegensatz zur 'Joder-Nidle'
diente dieser 'Joder-Wyn', nicht zur Bewirtung der Armen, sondern er wurde
den Gemeindevorgesetzten kredenzt. Dieselben sollen sich jeweilen mit den

Abgeordneten von Savièse - sicherlich waren dies auch Gemeindevorgesetzte

- in jener altertümlichen, mit alten Fresken verzierten einstigen Gaststube

im Kellergeschoss des altehrwürdigen, behäbigen Hauses Linder
zusammengefunden haben2. Daselbst konnten die Gemeindeväter ungestört
mit 'Joderwein' anstossen, sich gegenseitig «bonne santé» wünschen und
alte Freundschaften erneuern von dies- und jenseits des Sanetsch. Derweilen
aber vergnügte sich das Jungvolk im «Gasthof zum Bären» beim Tanz. Die
Sittenmandate der alten Berner waren nun längst aufgehoben! Auf der
Nordseite des 'Bären' wurde die noch heute bestehende 'Würtshus-Zelte'
nach speziell für jenen Tag erfolgter Überbrückung des Rüschbaches bis an

1 Angabe von Gottfried Seewer-Schopfer, geb. 1876.
2 Angabe von Gottlieb Schopfer-Kohli, Gsteig.

32



dessen Nordufer erweitert. So gab es für die in Scharen angerückten Gstei-

ger und Walliser genügend Platz, gemeinsam das Tanzbein zu schwingen1.
Daneben muss aber auch daheim im eigenen Hause da und dort vom

einen oder andern Gsteiger die Anwesenheit der Walliser durch geziemende
Gastfreundschaft geehrt worden sein. Unser Landsmann und Heimatdichter
Joh. Jak. Romang (1830-1884) schildert in seiner Erzählung vom 'Jodus-
Rochustag' so ein Zusammensein mit Wallisergästen im Hause seines eigenen

Vaters (des Dorfschulmeisters und Unterstatthalters und spätem
Oberrichters J.J. Romang, 1806-1865). Einleitend berichtet er: «Am Sankt
Jodertag des Jahres 1840 ging es im Gsteigerdörfchen sehr hoch her», schildert

dann das etwas gar feucht-fröhliche Treiben und beschreibt dann vor
allem das Beisammensein mit Wallisern in seinem Vaterhause, wie «sie da

um den länglich runden Tisch herum sassen» (dieser Tisch steht noch heute
im Romang-Hause, welches an die Familie Graa-Romang übergegangen ist
und noch heute der Familie Graa gehört), und dann vernehmen wir, was
da für Gespräche geführt wurden - unter anderem auch vom «Bau einer
Fahrstrasse über den Sanetsch» ein Traum, der auch heute nicht in
Erfüllung gehen durfte - zum Leidwesen der Leute von Savièse und Gsteig.

Wie in der Einleitung erwähnt ist, wurde dann später der Brauch des

Walliser-Gsteiger-Volksfestchens vom 'Jodertag' aufgehoben. Um genau
anzugeben, wann das geschah, wären Nachforschungen nötig. Es muss vor
zirka 100 Jahren gewesen sein. Denn des Schreibenden eigene Tante
(1850-1931) erinnerte sich daran, in ihren Kleinkinderjahren den 'Jodertag'
noch erlebt zu haben. Als Grund der Aufhebung sind in der Einleitung im
Zusammenhang mit dem Übergang vom Rahm zum Wein «gewisse
Vorkommnisse» angedeutet. Um dies hier klarer zu dagen, ist zu melden, dass es

nicht in erster Linie etwa übermässiger Weingenuss mit seinen schlimmen
Folgen war, der zur Abschaffung des alten Brauches führte, sondern
vielmehr der Umstand, dass die Armen eigentlich leer ausgehen mussten, sich
darum beklagten und den Gemeindevorgesetzten nicht ohne Grund den
Vorwurf machten, sie um den Genuss eines alten Rechtes gebracht zu haben.

Seit jener Zeit ist es nun so, dass alljährlich am 15. August die Walliser
auf Wispillen den Tag «Maria Himmelfahrt» feiern, wozu sie in stattlicher
Zahl, alt und jung, von Savièse herüber kommen. Von einem Priester wird
dann daselbst eine Messe gelesen. Am folgenden Tag, am Jodertag, da steigen

sie dann zu Tal, früher in grossen Scharen, heute weniger zahlreich, um
hier im Gsteig bei einem Trünke wenigstens ihrerseits ein bisschen die
Tradition zu wahren.

Vollständigkeitshalber und kulturhistorisch sicherlich nicht uninteressant
ist noch etwas vom 'Jodermärit' beizufügen. Bis in welche Zeit derselbe

1 Angabe von Gottfried Seewer-Schopfer, Gsteig.

33



zurückreichte, ist nicht bekannt. Einer Eintragung in den Chorgerichtsmanualen

ist zu entnehmen, dass er (wie bereits erwähnt) bis 1727 am 'Jodertag'

abgehalten wurde. Er war aber ein Markttag ohne Volksbelustigung
mit Spiel und Tanz. Jegliche Zuwiderhandlung wurde, wie schon gezeigt
wurde, vom Chorgericht geahndet. So ist denn von diesem 'Jodermärit'
zu melden: 1695, 3.Mai. Christen Würsten zum Gründt angeklagt wegen
zweyen Hengerten und Däntzen (Tanzabenden) in dess Schaffners Mö-
schings Hauss am Jodermärit, und am Seeberg in des Wilhelm Schwitzgebeis

Staffel.

1727, 3.Februar. Auf Vorstellung der Landschaft Saanen bewilligen
Schultheiss und Rat der Stadt Bern, «den markt und Versammlung», die «seit

langen jähren dahero in der kirchhöri Gsteig im augustmonat uf Jod. Rochtag»

gehalten und von verschiedenen benachbarten Orten besucht wurden,
zu verschieben auf den Donnerstag nach Jod. Roch., der Jahrmarkt' soll,
wie dies anderwärts geschieht, «in den calender eingeruckt werden»1.

Die obrigkeitlich verordnete Enthaltsamkeit und Sittenstrenge war aber
auch für den vom 'Jodertag' losgelösten 'Jodermarkt' genau so verbindlich.
Es braucht uns daher nicht zu wundern, wenn im Laufe des 18. Jahrhunderts
das Chorgericht gelegentlich mit Verfehlungen gegen die bernischen
Sittenmandate sich zu befassen hatte.

Wir lesen da: 1729, 11.November. Christen Matti, Samuel Hauswirth,
Jakob Gander, Marey Schopfer, Barbara Suomi wegen dantzens an dem

Jodermärit. Eine Mannsperson ist angesehen für 3 Pf. (Busse), eine Weibsperson

für 1 y2 Pf.

1746, 7. Oktober. Ulli Rychenbachs im innern Boden Wyb, dass den

19. Aug. 1746 als am Jodermärit sie in abwesenheit ihres Manns zu
nächtlichem Tantzen und Unfugen in ihrem Haus Statt und platz gegeben, selber

getantzet und gewirtet habe.

1764, 4. Oktober. Wilhelm Seewer der Wihrt habe am Sonntag vor Jodermarkt

mit bratwürsten aufgewartet.
1770, 26. Oktober. Samuel Jaggi, dass er am Jodermärit Wein

ausgeschenkt zuwider den Rechten hiesiger Landschaft. Ist um 1 Pf. angesehen.
1778, 23. August. Peter Schwitzgebel, dermahlen Wirth im Gsteig, ward

angeklagt, dass er am vorgegangenen Joder-Märit habe rothen Walliswein
aussgeschenckt, und zwar noch über die Schätzung, nemlich um 11 Batzen.

Gründe wirtschaftlicher Natur führten dann zu einer weitern Verlegung
des Jodermarktes. Dem Statutarrecht der Landschaft Saanen iat zu entnehmen:

Auf Begehren der Gemeinde Gsteig wurde 1791 der Markt auf den

27. September verlegt.
Durch diese Verschiebung um fünf Wochen auf Ende September wurde

die Bezeichnung 'Jodermärit' begreiflicherweise hinfällig. Unter clenrNa-
1 Nach H. Rennefahrt, Das Statutarrecht der Landschaft Saanen (1942) 384.

34



men 'Gsteigmärit' war dieser Markt dann mehr als ein Jahrhundert lang ein
wahrer Volkstag, an welchem Gsteiger, Saaner, Lauener, Walliser und
Ormonter in grosser Zahl sich stets zusammenfanden. Seit dem Ersten Weltkrieg

ist aber seine Bedeutung kleiner, heute eigentlich recht klein geworden.
Zur Hauptsache ist er bald nur mehr so was wie ein Tag der Belustigung, an
welchem wacker das Tanzbein geschwungen wird, und die jungen,
tanzlustigen Leute haben keine Ahnung, wie streng vor dreihundert Jahren
hierzuland das Volk gehalten war.

Das Fensterschenken im Berner Oberland

Von Chr. Rubi, Bern

Der Brauch des Fensterschenkens scheint in den Tälern des Berner
Oberlandes ungleich beheimatet gewesen zu sein. Im Oberhasli traf ich bis
heute keine Zeugen davon. Hingegen war er im Frutigland sehr verbreitet
und auch im Simmental und Saanenland nicht unbekannt. Zwei Quellarten
dienen uns zur Erfassung dieses heute erloschenen Brauches. Eine findet
sich in den Rechnungsablagen der ehemaligen Gemeinde- bzw.
Kirchgemeindekassiere; denn nicht selten stifteten die Gemeinwesen Fenster an
Neubauten. Die andere Quelle fliesst in den alten Häusern, wo einzelne
Fenster noch mit geschliffenen oder geritzten oder primitiv bemalten
Scheiben versehen sind, die durch Wappenschilder und Inschriften von den
Donatoren zeugen. Die meisten dieser oft reich gestalteten Scheiben stellen
also nicht nur kulturhistorische Dokumente dar, sondern sind auch von
volkskünstlerischem Wert. Sie reden aber auch eine eindringliche Sprache
über den Zierwillen und die Zierfreudigkeit der damaligen Zeit und den
hohen Stand ihrer Wohnkultur.

Die meisten der uns bekannten Schliffscheiben im Berner Oberland stammen

aus dem 18. Jahrhundert. Auch in den Gemeinderechnungen sind
diesbezügliche Ausgaben erst damals verzeichnet worden. Der Brauch scheint
also nicht ein immer bestehender gewesen zu sein.

Die Sitte der Fenster- und Wappenschenkung kam im 15. Jahrhundert
in der Stadt auf. Valerius Anshelm, der Berner Chronist, sagt, dass hier das

Prunken mit gemalten Wappenscheiben in den Fenstern nach 1485 grosse
Mode geworden sei und Zürich klagte 1487, das Gewähren der Bitten um
Fenster werde für die Staatskasse nachgerade belastend1. Im 17. Jahrhundert
kamen auch auf dem Lande zahlreiche farbige Scheiben in die Häuser. Der
Landschaftsverband des Emmentals stiftete damals laut seinen Rechnungen

1 H. Meyer, Die schweizerische Sitte der Fenster- und Wappenschenkung vom XV.
bis XVII. Jahrhundert, Frauenfeld 1884.

35


	Der St. Joder-Tag im Gsteig

