
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 46 (1956)

Artikel: Brot im Lötschental

Autor: Siegen, Joh.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004516

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004516
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Brot im Lötschental

Von Prior Job. Siegen, Kippel

Brot bedeutet Leben. Alle Christen beten : «Gib uns heute unser tägliches
Brot» und sollen dabei an das Brot des Leibes und der Seele denken. Die
göttliche Vorsehung gibt aber nicht allen dasselbe Brot: den einen ein hartes

Roggenbrot, den andern ein weiches Weizenbrot. Heute wird allgemein
weniger dunkles, hartes Brot gegessen, aber nicht zum Vorteil von Gesundheit

und Kraft. Welche Wandlungen machte das Brot eines Bergtales in den
letzten fünfzig Jahren durch?

Zu Anfang dieses Jahrhunderts war im Lötschental noch kein Pfister
(Berufsbäcker). Jeder Hausvater versorgte seine Familie mit selbstgebak-
kenem Brot. Jedes Dorf hatte seinen eigenen Backofen, sogar die abgelegenen

Weiler Ried, Weissenried und Eisten. Damals haben alle Roggenbrot
gegessen, meistens von einheimischem Korn. Pfisterbrot, Wyssbrod und
Bytelbrod, brachte der Brotischilli einmal in der Woche von Turtmann ins
Lötschental. Ringe und Tretschen (schwertähnliche Tressen), Mut^brot
genannt, sah man nur an den höchsten Festen; an den Patronatsfesten in
Goppenstein und Kühmatt auch Kirchweihvögel, mit denen besonders
Paten ihre geistlichen Kinder beschenkten. Auch aus Roggenbrot machte

man damals Delikatessen, gibats Brot und Gsässbrot (in Butter gebacken).

Kornernte in Kippel Photo: Prior Siegen

65



Mit dem ersten Montag im Monat begann die Backzeit, die gut acht Tage
dauerte. Der Reihe nach mussten zwei Familien den Backofen anheizen. Die
Brottässla mit den eingekerbten Holzzeichen (Hauszeichen) bestimmte die

Reihenfolge. Der erste in der Reihe holte beim Gewaltshaber
(Burgerpräsidenten) das Hebinbroi in der Brotgebsun, einen Ballen durchsäuerten

Teig von der letzten Backzeit, gab die Gebsa mit der neuen Hebin weiter an
den Nächstbackenden, und der letzte brachte sie zurück zum Gewaltshaber,
der sie in der Frische des Kellers aufbewahrte. So ass die ganze Dorfschaft
von dem gleichen, ewigen Brot. Zahlreiche Familien backten jeden Monat,
andere jeden zweiten Monat. In einigen Wallisergemeinden wird noch jetzt
nur zweimal im Jahre gebacken. Wenn in einer Familie das Brot ausging,
was nicht selten etwa vorkam, entlehnte die Mutter bei der Nachbarin
einige Brote und erstattete sie zurück von der nächsten Bächin.

Mit einer gewissen Andacht und Ehrfurcht verfolgten die Kinder den

ganzen Backvorgang. Der Vater hatte den mehlbestäubten Backtrog (die
Muälta) in die Stube gestellt und die Mutter im grossen Buicherchessin an
der Heiin (Kesselkette) Wasser über das offene Herdfeuer gehängt. Jetzt
bringt der Vater die Hebin und die grosse Mehlstanne, bröckelt die Hebin in
den Backtrog, ergreift die Backschaufel und vermengt tüchtig rührend
Mehl und Wasser, das die Mutter einfliessen lässt. Das Wasser darf nur
lauwarm sein, sonst würde es die Pilze töten. Sobald der Teig angerührt ist,
wird die Muälta wie ein Sarg mit einer Decke überspannt. Den Kindern
wird verboten, neugierig die Decke zu heben, herumzulaufen und die Türen
zuzuschlagen, sonst erchlipfe (erschrecke) der Teig, werde bligg und gehe
nicht auf. Das Verbot ist nicht grundlos, denn die Gärung verlangt eine

gleichmässige Stubenwärme. Der Vater hat nun einige Zeit frei, um den
Backofen zu heizen mit sprangdürren Tannenscheitern. Sobald der Teig
Spalten bekommt, ist er reif, und das Broten darf beginnen. Es folgt die
schwerste Arbeit für den Bäcker, das Kneten. Gewöhnlich werden dazu
auch Nachbaren gerufen, die ihre rauchenden Tabakpfeifen auf die Seite

legen, die Hemdärmel aufstülpen, die Hände waschen und mit den Fäusten
tiefe Löcher in den zähen Teig stossen. Die Hilfe der Kneter wird nicht
bezahlt, sondern mit dem gleichen Gegendienst belohnt. Der Vater schneidet
mit der Brotschaufel grosse, längliche Stücke (Bohvliga) heraus und legt sie

in einer Reihe auf den mehlbestäubten Tisch, wo die Frauen Stücke von
etwa vier Pfund abschneiden und zu Kegeln drehen. Die Kegel werden auf
Brotschäften zum Backofen getragen. Der Vater hat mit dem Ofenrechen
die noch glühenden Kohlen aus dem Backofen gewischt und diesen mit dem

angefeuchteten Ofenwischer gründlich ausgestäubt. Schon kommen die

ersten Brotschäfte mit den Brotkegeln, diese werden in den Leipsärrun
(Brotformen) zu flachen Fladen gedrückt, auf die lange Brotschaufel gelegt
und in den Ofen geschossen. Es ist eine Kunst, den Ofen zu füllen, ohne dass

66



Auf dem Gemeinde-Acker von Kippel Photo: Prior Siegen

die Brote einander berühren. Zuletzt kommen die Tochen, Teigpuppen mit
Erbsenaugen, für die Kinder und in Festzeiten eine Riäja, ein schön
verziertes, besseres Brot.

An der Farbe der Giltsteine an der Ofentür konnte der Vater urteilen,
wann der Ofen heiss genug war. Jetzt sitzen die Männer in der Cholärrun
und erzählen die Dorfneuigkeiten. Oft sagt man: «Die Merin chund aber

us dr Cholärrun». Hier wird also die Dorfzeitung für die Männer
herausgegeben, wie am Brunnentrog für die Frauen. Cholärra heisst die Vorhalle
des Backofens, weil hier die Kohlen in einer Grube vor der Ofentür
gesammelt werden. Fahrendes Volk, wie Chesslär, lassen sich gerne in der
Cholärra nieder, weil sie hier ein Dach über dem Haupt haben.

Vom Geruch aus dem Ofen urteilen die Männer, ob das Brot genügend
gebacken ist. In Körben wird das Brot in den Speicher getragen und dort
in die Brotleitra gestellt. Wird das Brot zu hart, bringt man es in den Keller,
und es wird wieder schniftig weich.

So war es noch vor fünfzig Jahren im ganzen Lötschental. Mit dem Hotel
Lötschberg kam die erste Pfistrie (Bäckerei) in Kippel, später eine vorübergehend

in Ferden, dann eine zweite in Kippel und eine in Wiler (1956).
Die Kippler bauten noch vor etwa dreissig Jahren einen neuen Backofen,

67



Hacken im kleinen Äckerlein Stadel auf Mäuseplatten, darunter Betonpfähle
Kühmahd, Lötschental Ferden, Lötschental Photos : Wildhaber

den sie bald nicht mehr benutzten. Heute bringen alle ihren Roggen dem
Bäcker, der ihnen dafür nach Bedarf Roggenbrot liefert. So kamen der
Reihe nach die Backöfen in Eisten, Ried, Ferden und Wiler ausser Gebrauch.
Nur im Backofen von Weissenried, dem höchstgelegenen Dorf, backen noch
zwei Familien regelmässig ihr Roggenbrot. Der Anbau von Brotgetreide
ist heute auf etwa einen Drittel zurückgegangen trotz den staatlichen
Mehlprämien. Früher hatten die Schützenzünfte und Bürgerschaften ihre eigenen
Kornäcker und jede Gemeinde einen Kornstadel. Auf dem Gemeindestadel

von Kippel steht der Spruch: «Der Tugend hundertfach Getreid dir sammle
für die Ewigkeit». Ortsnamen wie Kühmadstädel, Städelfluh, Tennmatten-
dorf und Barristadel erinnern heute noch an Städel, wo kein Stadelbein mehr
steht. Werden die typischen Stadelbauten auf vier bis neun Beinen mit den

Steinplatten aus unsern Dörfern verschwinden? Werden die goldenen Saaten

im August nicht mehr unsere sonnigen Hänge zieren? Werden unsere
Ackerzeigen einförmig grüner Boden oder dürre Àgerta werden Es wäre
schade um das Landschaftsbild, um die Volksgesundheit, um viele
Gebräuche und Ausdrucksformen, die verloren gingen.

Das Brotgetreide ist Sommer- und Winterroggen. In Ferden pflanzt man
auch etwas Sommerweizen, der ein dunkles Brot liefert, fast wie das

Roggenbrot. Gerstenmehl wird selten beigemischt und Kartoffelmehl nie. Die
Lötscher meinen heute noch, das Brot von ihren Äckern sei besser als das

von fremdem Mehl, und sie haben sicher recht, denn es sind darin die Salze

unserer Urgesteine, unseres Bodens. Aber das beste Brot verschonäd (wird
schimmelig), wenn die Hausleute lieber vom Weissbrot schneiden. Zähne
und Gedärme werden träge, und der Arzt hat mehr zu tun. Früher brauchte
man keine wandernde Zahnklinik für die Kinder. Die Kinder werden die

68



Mitscha (Tauf brot), Kippel
Photo: Prior Siegen

kräftige Fleischsuppe mit eingebrocktem Roggenbrot nicht mehr verkosten.
Die Kinder werden weniger Ehrfurcht haben vor dem Brot, wenn sie nicht
mehr zusehen, wie der Vater den Ackerboden umwendet mit der schweren
Stahlhaue im Schweisse seines Angesichts und zuletzt mit dem Rücken der
Haue ein Kreuz in die lockere Erde drückt; wenn sie nicht mehr sehen, wie
die Mutter die Saatkörner über den Acker wirft und diese eindeckt mit der
Deckhaue und zuletzt ein grosses Kreuz in den Acker zeichnet mit dem langen
Stiel. Heute bekommt der Acker noch den Vater- und den Muttersegen. Die
Kinder werden nicht mehr sehen, mit welcher Sorgfalt der Vater die letzten
Ähren in den Stoppeln zusammenliest und die letzten Körner auf den
Schoren (Verlängerung der Tenne vor der Stadeltüre) zusammenpickt. Die
Kinder werden mit weniger Sorgfalt die Brosamen sammeln und mit weniger

Andacht beten; «Gib uns heute unser tägliches Brot». Die Kinder
werden nicht mehr die Zeichnungen von der Brotform andächtig anstaunen.
Ausdrücke der Backkunst wie net^n, chnätn, hoiwligun, brotun und leipsun

werden sie nicht mehr verstehen. Die Kinder werden keinen Brottrog

69



(Muälta), keine Brotschaufel, keinen Brotschaft, keine Leipsärrun, keinen
Brotrechen, keinen Ofenwischer und keine Brotleiter mehr sehen. Die
Kinder werden nicht einmal mehr Saaten von Weizen, Sommer- und Winterroggen

und Gerste unterscheiden können und werden sogar die Gleichnisse

von Saat und Ernte in den Reden des Herrn und die Verheissung vom
lebendigen Brot weniger verstehen. Auch Redensarten wie verdientes, fremdes
oder hartes Brot essen und anderes Brot begehren (eine andere Stelle
wünschen) werden seltener werden. Wer wird dann noch sagen: «Für den ist das

Brot schon gebacken», wenn einer voraussichtlich in den nächsten Wochen
stirbt Wie sollen die Kinder noch die Sage verstehen von den zwei
Sprachern, die eines Abends ihre Liebsten auf Gletscheralp besuchen wollten?
Sie ritten auf ihren Pferden der Alp zu. Unter der Kühmattkapelle wurden
ihre Rosse scheu, warfen beide Reiter ab und galoppierten weiter. Einer
fiel hinunter in die schäumende Lonza, während der andere sich an einem
Faxen (Grasbüschel) halten konnte, bis sein Pferd zurückkam und ihm den

Kopf zustreckte, dass er sich an der Mähne emporziehen konnte. Der
Ertrunkene erschien später seinem Freund mit bleichem Totenantlitz und
dieser fragte ihn gleich : «Wie ist es dir vor dem Gericht Gottes ergangen ?»

Der Verstorbene sagte: «Ich hatte ein gutes Pferd und damit habe ich im
Winter den Kirchgängern vorgestrasset; ich hatte Bienen und gab jeder
Wöchnerin einen Becher Honig. Ich habe jeden Monat gebacken und von
jeder Bächin ein Brot den Armen gegeben. Diese drei Sachen machten, dass

ich beim Gericht behalten wurde».
Gegenwärtig pflanzet} und ernten die meisten Lötscher noch eigenes Brot

und werden dadurch mit der Heimat enger verbunden. Sie bebauen noch

winzige Äckerlein, kaum grösser als eine Frauenschürze. In der Städelfluh
bei Blatten ist ein solches fast unzugänglich in einem ausgeschliffenen
Gletschertopf (Gletschermühle), ds Chapelti geheissen. Die Lötscher wissen,
dass das Hauen mit der schweren Stahlhaue die schwerste Arbeit ist, aber
der Mühe entspricht ja der Segen. Die Lötscher Kinder erleben noch jedes

Jahr die wunderbare Brotvermehrung. Haussprüche erinnern sie an die
Liebe zur Heimat und zur Arbeit :

Lass das Jagen, Rennen, Laufen nach entfernten dunkeln Zielen;
Brot ist auch daheim zu kaufen ; zahl es nur mit Schweiss und Schwielen.

Suche nicht in fernen Welten deine Freude, deine Lust;
Pflücke sie als Blümlein selten an der Heimat Felsenbrust.

7°



VI 15971 VI 15970 VI 17449

«Tochä» im Schweiz. Museum für Volkskunde Basel

VI 900; VI 6876

Leibsärrä (Brotformen) im Schweiz. Museum für Volkskunde Basel

VI 6876 datiert 1806, mit Jesusmonogramm

71


	Brot im Lötschental

