
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 46 (1956)

Buchbesprechung: Aus dem Wörterbuch der schweizerdeutschen Sprache (145. Heft)

Autor: Altwegg, Wilhelm

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


beiden Weltkriege froh, wenigstens beim Dejeuniere den fehlenden Zucker
nicht zu vermissen.

Dann wird zum zweiten Akt geschritten, zum Eierpütsche. Die bunten Eier,
die auf hübschen Tellern oder in Körbchen auf dem Tisch stehen, werden

sorgfältig nach ihrer mutmasslichen Festigkeit ausgewählt und dann wird
mit dem Tischnachbar putschet. Dass nach Verspeisen der Eier männiglich
einen braven «Spiezer» trinkt, wird jedermann als weise Vorsichtsmass-
nahme billigen. Mit einem Rundgang durch den Garten wird bei gutem
Wetter das Fest abgeschlossen.

Viele Bernburger ziehen es vor, den Chümichueche von vorneherein mit
einem Spaziergang zu verbinden. Sie wandern in die «Innere Engi», einem
der Burgergemeinde gehörenden Gartenrestaurant mit Aussicht auf die
Stadt und die Schneeberge. Dort duftet es, besonders an den Kinderfesten
der Zünfte, köstlich nach Strübli, Rosechüechli und andern Herrlichkeiten.
Meist wird dort aber eine andere Art Chümichueche gegessen. Er ist nicht
rösch (knusperig), sondern mit flüssiger Butter Übergossen. Auch in der

Engi hat der Chümichueche etwas von einem Familienfest, da alle Teilnehmer
unter sich bekannt sind.

In der stets wachsenden Stadt sind es verhältnismässig nur wenige
Familien, wenig Bäcker, die diesen Brauch überhaupt noch kennen.

Aus dem Wörterbuch der schweizerdeutschen Sprache

(145. Heft)
Von Wilhelm Altrvegg, Basel

Im neusten Heft des Schweizerdeutschen Wörterbuches wird der Freund
der Volkskunde wohl beim Schluß der Belege für Tafel und seine

Ableitungen und bei Tafferne und nach den Adjektiven tief und tifig und den
Verben töffle und tuffe ganz besonders bei Tauf/Tauf und Tüfel verweilen.

Bei der Sippe von Tafel überrascht nochmals die mannigfaltige und trotzdem

in jedem Falle unmißverständliche Verwendung, angefangen etwa bei
der Kinderwonne der Basler Gedultsdäfeli, deren Rezept nicht fehlt, und
über die allerlei Listen und Tarife hin bis zum Getäfer und Vertäfeln der
verschiedenen Arten und zu tafele im Sinne von «schwatzen».

Taf(f)erne oder, stärker vermundartlicht, Taf(f)ere, Tafer, Täfer hat seine

ursprüngliche Bedeutung der dem herrschaftlichen oder obrigkeitlichen
Recht unterstehenden Gastwirtschaft, dieses Rechtes selbst und der daraus
der Herrschaft oder Behörde zufliessenden Zinsabgaben schon um die
Mitte des 18. Jahrhunderts, also offenbar mit dem Ende des ancien régime,
verloren. Es lebt aber nicht nur in der bekannten Stelle von Hebels «Weg-

8



weiser», sondern bis heute und fast allgemein schweizerisch fort als

«Wirtshausschild» oder irgend welche Inschrifttafel und in scherzhafter Uber-

tragung als «Gesicht».
Das alte Maskulinum der Tauf(f), das Spreng noch für das Basel des

18. Jahrhunderts bezeugt, ist heute bis auf Überbleibsel in Reliktgebieten
durch das neue, auf mittelhochdeutsch toufe zurückgehende, dann aber als

i-Stamm aufgefasste Femininum Tauf(f)i verdrängt worden. Die Belege für
die beiden Substantive wie für das Tätigkeitswort tauffe zeigen die
sakramental-magische Bedeutung des Taufaktes, der sich deshalb nach
Zeitpunkt, Namenswahl, Taufbitte beim Pfarrer, Kleidung des Täuflings,
Kirchgang, eigentliche Taufhandlung, Heimweg, Taufmahlzeit mit festem
Brauch und Glauben verband und vielfach jetzt noch verbindet. Es begreift
sich daraus das für uns zunächst Unverständliche, dass die zweite und nicht
nach Kirchenbrauch vollzogene Taufe der Täufer (Wiedertäufer, Misstäufer)
als schwerstes Verbrechen mit Gefängnis, Galeerendienst, Hinrichtung
bestraft wurde. Aus heidnischer Dämonenfurcht erklärt sich, wenn nicht
die Haupt-, sondern die Neben- oder Schlottergotte den Täufling zur
Kirche trägt. Er muss getragen werden; geschieht es aber durch eine

Schwangere, so wird er nicht alt werden. Ungetaufte Kinder sind schon im
Leben besonders gefährdet, so dass man sie nicht weiter vors Haus bringen
soll, als die Dachtraufe reicht. Gestorben werden sie - die Mutter trägt auch
nicht Trauer - in aller Heimlichkeit und möglichst nahe bei der Kirche
begraben, damit sie vor dem Zugriff der bösen Mächte geschützt seien und
statt des Taufwassers wenigstens das Wasser der Traufe zu ihnen hinunterdringe.

Sie werden nicht selig und kommen weder in den Himmel noch in
die Hölle, sondern an einen besondern Ort, den Nobis-Chratten, wie anderseits

Händchen ungetaufter und ungeborener Kinder zu allerlei Zauberei,
ihr Blut zu Hexentränken gebraucht werden. Darum auch die Wichtigkeit
der Not- oder Hebammen-(W'iber-)taufe und die besondere Kraft des Taufs,
d.h. des Taufwassers. Den Wiedertäufern wurde nachgesagt, dass sie «den
Kindern den Tauf mit Brünzel abWäschen», Tauf wurde wie Sakrament,
Krisam, Marter und Krü% zum Fluchwort, und der Ostertauf also das am
Karsamstag geweihte Wasser, macht damit besprengte Obstbäume besonders

fruchtbar, feit Kinder gegen Hexerei und ist das wichtigste der unzähligen
Ingredientien eines Malefisfrankes zur - ganz gewiss sicher wirkenden -
Purgation. Von blasphemischer Taufe und ihrer schrecklichen Sühne
erzählt z.B. die bekannte Sage vom Sennentiti auf der Surenenalp. Die Lehrtaufe

aber ist im Gegensatz zur Wassertaufe die religiöse Unterweisung.
Bei dem der Herkunft nach noch nicht erklärten tifig, das die Behendigkeit

sowohl des Geistes wie des Temperamentes und des Charakters mit den
beiden Extremen des Pfiffigen wie des Zuverlässigen bezeichnet, ist
merkwürdig die sprachgeographische Lage, indem z.B. Baselstadt heute weder

9



das Adjektiv noch das Adverb kennt, während Ochs es Ende des 18.
Jahrhunderts aufführt und es sowohl der basellandschaftlichen wie der badischen
Nachbarschaft vertraut ist.

Bei tief dringt die an sich gleich alte Form mit ie gegenüber den andern
mit ü, eu, ei unaufhaltsam vor ; diese aber erhalten sich in Orts- und davon
abgeleiteten Personennamen. Merkwürdig ist die gegenüber heute viel
reichere ältere Bedeutungsentfaltung von sich vertiefen, das bis ins 17.

Jahrhundert auch soviel wie «sich verfehlen, versündigen» heissen kann.
Das auch dem Elsässischen, Badischen, Schwäbischen, Bairischen

vertraute töffle (tejfle) «schlagen» ist mit seinen Komposita allgemeines
Schweizergut, die lokale Neubildung tüjfe - offenbar durch falsche

Abtrennung aus *ent-üfen entstanden - im Sinne von «öffnen» oder «aufstehen»

dagegen nicht über das mittelländische Bernbiet hinausgelangt.
Bei Täfel (Teufel, Teifel) zeigt sich wieder die massiv sinnliche Vorstel-

lungs- und Anschauungsweise, wie sie bei TaufjTaufi zu beobachten war.
Der Teufel kann durch allerlei Vorkehrungen gebunden, aber auch losgelassen

werden, und dann ist, was heute als blasse Formel empfunden wird,
im wirklichen Sinne der Tüfel ab der Chettene oder der Tüfel tos. Er ist der

Gegensatz zu Gott, so dass es von einem heißen kann : De gloubt a ke Herrgott

und a ke Tüfel. An seiner leibhaftigen Existenz besteht kein Zweifel.
Er ist der Urheber und Vermittler von Lug und Trug und falscher Lehre
und Anstifter von Unruhe, Zwietracht und allem Bösen. Der Mensch tut
Übles, weil ihn der Tüfel plagt, ritet, sticht, andreht. Der Verdorbene und
Verlorene ist, mit der im allgemeinen sonst untergegangenen Genitivfügung,

des Tüfels, und fTüfels mache bedeutet «bis aufs Blut plagen».
Leibhaft erscheint er, unvermutet oder etwa beim Schauen über die linke,
die Teufelsseite, brandcholeerdeschwars^ oder grün oder weiss, mit gliienigen

Ouge oder mit Öigen wie wiisses Leder, mit ara Gahlen i der Hand oder mit einer
roten Feder auf dem grünen Hut. Er zeigt tierische Körperteile - Füße,
Schwanz, Krauel - oder gar Tiergestalt - Katze, Hund, Hase, Fuchs,
Mäuschen -, am meisten aber doch menschliche Gestalt. So ist er etwa es

schitteres Mäneli. Oder in die Zelle des heiligen Martin soll er getreten sein,
ein diadema mit edlem stein gelieret uff sinem haupt und schuoch mit goldgelieret an

sinen fließen, und soll behauptet haben, er sei Christus. Dass er sich auch in
Weibsgestalt verbergen kann, belegen verschiedene Sagen. So hatte ein
Senn im Wallis mit dem Bösen einen Pakt geschlossen, er werde sich ihm
mit Haut und Haar übergeben, wenn er ihm den Sommer durch zukommen
lasse, was er sich wünsche. Während eines Sturmes steht plötzlich unter der

aufspringenden Hüttentür einjungs und karjosgekleidots Wibsbild, und am Tag
vor der Alpabfahrt erscheint sie zu ungewohnter Zeit, man erkennt an ihr
deutlich Florn und Klauen, und nachdem sie den Sennen zu Tod gemartert,
spannt sie seine blutige Haut aufs Hüttendach. Oder dem faulen Geiß-

io



buben hatte gleichfalls ein schönes Wybervolch versprochen, an seiner Statt die
Geißen zu hüten; dafür werde sie ihn holen, wenn im Herbst die Bäume ihre
Blätter verloren hätten. Er aber löst vor ihren Augen eine Eichenknospe auf
und zeigt ihr die jungen Blättchen. Da fährt aus dem Weibe der wahrhafte
Teufel und zerreisst voll Wut mit seinen Krallen die Knospe, weswegen
seitdem die Eichenblätter so fein und eigenartig eingebuchtet sind.

«Kritik am Aberglauben in einem alten Luzerner Kalender»

Unter dem Titel «Kritik am Aberglauben in einem alten Luzerner
Kalender» veröffentlichte Hans Trümfiy (Glarus) in dieser Zeitschrift (1953,

17 ff.) Stücke aus zwei Luzerner Kalendern von 1707 und 1711, die den
volkstümlichen Aberglauben, namentlich in Bezug auf das sog. Tagwählen,
scharf bekämpfen. Der unbekannte Luzerner Kalendermann verdient ohne
Zweifel Trümpys Lob für seine Unerschrockenheit. Immerhin scheint er
diese Eigenschaft auch auf weniger rühmliche Weise betätigt zu haben:
abgesehen von der Einleitung und wenigen Abweichungen, die wir noch
näher betrachten werden, ist das, was der Luzerner seinen Lesern vorsetzt,
wörtlich abgedruckt aus Bartholomäus Anhorns 1674 erschienenen 'Magio-
logie'1. Als Beweis sei nur je ein Beispiel hiehergesetzt.

Anhorn (S. 132)

«... welche allen Tagen in der
Wochen etwas besonderes zu-
schreyben, als

a) Dem Sonntag. Die Kinder an
einem Sonntag oder Fronfasten
geboren, seyen für andere auss

glükselig: sie sehen alle Gespenster,

Geister und Ungehewr und
widerfahre ihnen doch kein läid
von denselbigen. Andere sagen
hingegen, die am Sonntag gebor-
nen Kinder können keine Geister
oder Gespenster sehen. Item am
Sonntag und Freytag sey unglük-
lich, die jungen Kinder baden.»

Lu^erner Kalender iy o/2

Am Sonntag. Die Kinder, so an
einem Sonntag oder Fronfasten
geboren, seyen vor andern auss

glückselig: sie sehen alle Gespenster,

Geister und Ungeheur, und
widerfahre ihnen doch kein leyd
von denselben. Andere sagen
hingegen, die am Sonntag gebohren
werden, können keine Geister oder
Gespenster sehen. Item am Sonntag

und Freytag seye es unglücklich,

die jungen Kinder Baden.»

1 «Magiologia. Christliche Warnung für dem Aberglauben und Zauberey, darinnen
gehandlet wird von dem Weissagen, Tagwellen und Zeichendeuten Der für-
wizigen Welt zum Ekel, Schewsal und Underweisung fürgestelt durch Bartholomäum
Anhorn, Pfarrern der evangelischen Kirchen und Gemeind zu Bischoffzell. Basel

1674. » 2 zit. (wie auch überall im folgenden) nach Trümpy a.a.O.


	Aus dem Wörterbuch der schweizerdeutschen Sprache (145. Heft)

