Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft fur Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschatft fir Volkskunde

Band: 46 (1956)

Artikel: Das evangelische Kirchenjahr und die Konfirmation
Autor: Platzhoff-Lejeune, Ed.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1004518

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1004518
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das evangelische Kirchenjahr und die Konfirmation
Von Ed. Platzhoff-Lejenne, Jongny sur Vevey

Das Kirchenjahr hat sich im Laufe der Jahrhunderte langsam heraus-
gebildet, aber auch verindert. Immerhin kann man sagen, dass es ein gemein-
samer Besitz des 6stlichen und westlichen Katholizismus, sowie des Angli-
kanismus und der evangelisch-lutherischen Kirche in Deutschland, Skan-
dinavien und der baltischen Kirche ist. Ganz schroff ablehnend stand ihm

frither die reformierte Kirche aller Linder gegentiber. Sie lehnte sogar das
Feiern der gemeinchristlichen Feste ab, hat sich ungern zur Weihnachts-,

Oster- und Pfingstfeier entschlossen und hat einfach alles was irgendwie
okumenisch war, wie die Liturgie, die Perikopen, die Orgel, den Gemeinde-
gesang usw. abgelehnt. Heute ist sie zuginglicher, aber unsicher, bald sehr
weit in Konzessionen gehend, bald 4ngstlich sich zuriickhaltend. Die Geist-
lichen werden in der Liturgik und dem Ritualismus nicht unterrichtet, auch
kirchenmusikalisch nicht angeregt und machen von sich aus liturgische
Experimente von zweifelhaftem Wert. Durch ihren Anschluss an die 6ku-
menische Bewegung ist die reformierte Kirche aus ihrer gewollten Isolie-
rung herausgekommen, sucht aber noch tastend ihren Weg und gerit oft auf
seltsame Abwege, indem sie das Nebensichliche betont, das Wesentliche
aber vernachlissigt oder ignoriert, da es ihr an sachkundiger Fithrung fehlt.

So kénnen wir die Entwicklung des Kirchenjahres in den Einzelheiten
bei den beteiligten Kirchen, oft sogar in den gleichen Landeskirchen, nur
grosso modo schildern.

L

Das Kirchenjahr im allgemeinen, vorab das katholische?, setzt sich zusam-
men aus den drei Festkreisen, die simtlich in seine erste Hilfte fallen. Der
Weihnachtskreis erofinet es mit den vier vorbereitenden Adventssonntagen,
die in die Zeit vom 26. November bis 24. Dezember fallen, und reicht bis
zum Epiphanienfest, der Darstellung oder Taufe Jesu. Die Epiphanien-
sonntage gelten als Ubergangssonntage zur Passionszeit, ebenso die noch
folgenden Sonntage Septuagesimae (70 Tage vor Ostern), Sexagesimae,
Quinquagesimae oder Estomihi. Mit diesem Sonntag, der dem Aschermitt-
woch um drei Tage vorangeht, setzt die Reihe der sieben Sonntage vor
Ostern ein, deren Namen das erste Wort des Eingangsspruches (Introitus)
der Messe, aber auch des lutherischen und anglikanischen Gottesdienstes
ist oder sein sollte. Invocavit ist der Funkensonntag, der den Beginn der
Fastenzeit mit seinen Reinigungstfeuern oder «Funken» auf den Feldern
anzeigt. Die ernste Fastenzeit, die manche «bewusste» Lutheraner heute
noch mitmachen, zum mindesten am Karfreitag mit dem traditionellen

I N. Curti, Volksbrauch und Volksfrommigkeit im katholischen Kirchenjahr, Basel
1947.

87



Gericht der weissen Bohnen, darf an Mitfasten unterbrochen werden, da der
Name dieses Sonntags Laetare (freue dich!) diese Konzession zu gestatten
scheint. Mit dem Karfreitag steht es seltsamerweise so, dass die Lutheraner
in diesem Gedenktage des Heilands Tod den hochsten Feiertag aller Christen
sehen wollen, die Katholiken ihn aber als einen Werktag fast ganz vernach-
lissigen, Schule halten und die Kaufliden offen lassen. Die Reformierten
feiern ihn erst seit etwa 1860 ™.

Der Pfingstkreis ist am wenigsten ins Volksbewusstsein eingedrungen.
Weihnachten hat seinen Tannenbaum, seine Krippe, seine Gaben, seine
Sonnenwende. Ostern hat seine Konfirmation, seine Schulversetzungen und
Schulentlassungen, mit dem Eintritt ins Berufsleben. Pfingsten ist das alte
judische Erntefest in anderem Klima, und seine Geistausgiessung bleibt
einfach unverstanden. Es war auch urspriinglich nur ein Anhingsel des
Osterfestes, wie seine Bezeichnung Pentecoste, so Tagefest, ab Ostern ge-
rechnet, beweist.

Von Pfingsten ab datieren die Katholiken und Anglikaner alle folgenden
Sonntage des Kirchenjahres bis Ende November, wihrend die Lutheraner
den auf Pfingsten folgenden, der Dreieinigkeit gewidmeten Sonntag als
besonderes Trinitatisfest feiern und von ihm ab 23-27 Trinitatissonntage
bis 1. Advent zihlen.

Damit hitten wir die Aufzihlung der allen Christen gemeinsamen Feste
beendet. Natiirlich hat jede Konfession ihre eigenen, besonderen Feiertage,
die meist spiteren Zeiten entstammen. Aus gelegentlich nach Kriegen,
Epidemien und Katastrophen besonders angesetzten Buss- und Bettagen
hat sich im Laufe des 19. Jahrhunderts eine feste Institution herausgebildet:
der Bettag wurde regelrecht jihrlich gefeiert, aber nur von einer Konfession
und auch nur von einer Provinz. Man ging dabei von dem richtigen Stand-
punkt aus, dass Busse und Gebet zu allen Zeiten notig sind. Das sagte sich
auch die Schweiz nach fritheren sporadischen Versuchen, tat aber sofort
einen entscheidenden Schritt: der eidgenossische Buss- und Bettag wurde
1832 nicht von einer Kirche, sondern von einer Regierung, unserer Tag-
satzung, festgesetzt und umfasst damit die beiden Hauptkonfessionen und
die kleineren verwandten religiosen Gruppen. Der Buss- und Bettag hat
somit einen zugleich nationalen und religiésen Doppelcharakter, dem nur
eins bis zur Stunde fehlt: die Ermahnung der eidgendssischen Zentral-
regierung an das Volk, das sogenannte Mandat, das immer noch nur von
einzelnen kantonalen Behorden (Geistlichen oder Laien) und fiir die Katho-
liken von der Bischofskonferenz verfasst wird, statt vom Bundesrat fir
beide Konfessionen auszugehn!

1 In der Waadt feierte man seltsamerweise den 25. Mirz, Mariae Verkiindigung, und an
seiner Stelle erst spiter den Karfreitag.

88



Weniger volkstiimlich ist das 1817 zuerst in Preussen nach drei Jahrhun-
derten geschaffene Reformationsgedichtnis (meist erster Novembersonntag),
das sich erst tiber ganz Deutschland, dann iiber die evangelischen Nachbar-
linder verbreitete, und bei dem man der evangelischen Glaubensgenossen
in mehrheitlich katholischen Gegenden opferwillig gedenkt. Noch zu er-
wihnen ist das Erntedankfest in einzelnen Gemeinden grosser Landes-
kirchen, dem grosse topographische Hindernisse entgegenstehn: die ver-
schiedenen Hohenlagen der Gemeinden und ihrer landwirtschaftlichen
Erzeugnisse macht diese Feiern schwierig, sodass sie nur teilweise gelingen.

Vielleicht ist es geraten, einem einzigen Feiertag besonders nachzugehn
und ihn in seiner Entwicklung und seinen mannigfachen Formen zu schil-
dern. Wir denken dabei an die Konfirmation.

1L

Wer die Heortologie (die Geschichte der Feste) etwas studiert, wird zu
einer unerwarteten Entdeckung gelangen: Es gibt christliche Feste, die der
Kirche sehr wesentlich erscheinen, aber im Volksempfinden nicht recht
Whurzel fassen wollen und ohne grosse Begeisterung willig hingenommen
werden. Und es gibt andere Feste, auf die die Kirche weniger Wert legt,
sodass sie beinahe erschrickt iiber den Umfang dieser an sich zweitrangigen
Veranstaltungen, die das Kirchenvolk mit wahrer Begeisterung aufnimmt
und immer mehr ausgestaltet, sodass das Zitat aus dem «Zauberlehrling»
Goethes wohl angebracht ist: Die ich rief, die Geister, werd ich nun nicht
los! Das gilt tatsichlich fiir die Konfirmation, deren Bedeutung immer mehr
wichst und die geradezu zum Lieblingsfest des Kirchenvolkes zu werden
scheint, wobei sie allerdings Formen annimmt, die nachgerade bedenklich
zu werden anfangen. '

Die Konfirmation? ist kein Sakrament wie Taufe und Abendmahl. Spuren
von ihr finden sich schon bei Calvin, der ein «Katechismusverhor» und
das Glaubensbekenntnis der Jugend vor dem ersten Abendmahlsgang vor-
siecht. Unter Bucer kommt die Handauflegung dazu. Andere Kirchen,
keineswegs alle, folgen nach. Aber erst der Pietismus unter Spener macht
die Konfirmation populir und gibt ihr die sentimentale Note, die heute
tiberall herrschend ist. Es ist auffillig, wieviele neue Elemente sich um diese
«Jugendweihe» mit der Zeit kristallisiert haben, ehe sie die heutige unet-
horte Popularitit erlangt hat. Die Handauflegung, gedacht als Hinnahme
des heiligen Geistes, als Schutz und Schirm vor allem Argen, tritt spiter
wieder zuriick und wird in der reformierten Kirche, die keinen Knieschemel
kennt, durch einen Handschlag ersetzt. Auffallen muss auch, dass die alte
Behauptung, die Konfirmation sei die Ubernahme des von den Taufpaten fiir

1 P.Wernle, Der Schweiz. Protestantismus im 18. Jahrhundert, Tiibingen 1923, Bd. I,
s8ff. — E. Stritbin, Baselbieter Volksleben, Basel 1952, 236 .

89



das unmiindige Kind gegebenen Taufgeliibdes, sehr anfechtbar ist. Obwohl
sie mit 14 Jahren in das Alter der sogenannten Diskretion (Unterscheidungs-
moglichkeit) getreten sind, werden die Kinder nicht gefragt, ob sie dazu
entschlossen sind. Sie stehn unter starkem moralischem Druck, und wenn
sie rebellieren, was in Stidten oft vorkommt, so ist das eine solche Bloss-
stellung und ein solcher Familienskandal, dass nur wenige Kinder diesen
Schritt wagen und ihn aufrechterhalten. Bedenklich ist hier auch, dass die
Kinder einen weiterhin regelmissigen Kirchenbesuch versprechen miissen,
was sie nach Beginn ihrer Berufstitigkeit kaum noch aufrechterhalten kon-
nen. Uberhaupt erschwert das moderne Leben die Konfirmandenzeit.
Schon das Zusammenfallen des Schulaustritts mit der Konfirmation will
nicht immer stimmen. In der Unterrichtszeit sind viele Kinder schon als
Lehrlinge schulentlassen,andere gehen noch drei oder vier Jahrein die hohere
Schule. Uber das Konfirmationsalter ist man nicht einig. Auf der einen Seite
wird frithe Konfirmation (14 Jahre) gefordert, um dem schon allzu kriti-
schen Alter zu entgehn. Andere sind der Meinung, erst mit 16 Jahren (in
Paris gibt es Konfirmationen hoherer Téchter mit 18 Jahren) sei die nétige
Reife fiir den Lehr- und Erbauungsstoff denkbar. Hier verfahren die Einzel-
kirchen ganz verschieden. Die einen bleiben beim kleinen Lutherschen
Katechismus, die andern fiihren gar den reformierten Heidelberger wieder
ein (in Genf wurde er zu diesem Zweck neu iibersetzt). Andere sind fiir
moderne Katechismen. Das Konfirmationsfest ist neu und vielgestaltig.
Man empfindet das Bediirfnis nach Erginzung und Erweiterung. Als
evangelische Zeremonie versucht die Konfirmation sich von der katholi-
schen Firmung méglichst zu unterscheiden, was ihr schon bei der Namens-
ahnlichkeit nicht recht gelingen will. Firmung heisst lateinisch auch Con-
firmatio. Die Unterschiede sind subtil. Apostelgeschichte 8, 14-17 ist eine
Geistesmitteilung. Die evangelische Konfirmation hat keine Symbolik der
Geistesmitteilung, die Firmung dagegen die Salbung der Stirne mit Ol. Da
nur der Bischof die Firmung vornehmen kann, steht sie hoher als die Kon-
firmation. Kenntnis der Grundwahrheiten des Christentums wird auch hier
verlangt. Aber da meist zwischen dem 7. und 10. Jahr gefirmt wird, kann sie
nur ganz elementar sein und wird vom Protestantismus als viel zu friith
empfunden. Weiter als die Firmung wollte der Protestantismus gehn mit
dem vielumstrittenen Konfirmationsgeliibde, das in den verschiedensten
Formen existiert. Es soll den Glauben an Gott Vater, Sohn und heiligen
Geist bestitigen und Versprechungen machen, ein treuer Bibelleser und
Kirchginger zu werden. Die Bestitigung erfolgt mit einem «Ja, mit Gottes
Hilfe!» Dieses Geliibde wurde als aufgezwungene Unwahrheit bezeichnet.
Der Konfirmand sei zu jung zur Ubernahme dieser schweren Verpflich-
tung, er sei in vielen Fillen durch dussere Hindernisse nicht imstande, es zu
halten, im andern Falle auch nicht gewillt, es zu tun. Der Bruch des Geliib-

90



des gehe sehr weit und die Weigerung einiger Konfirmanden, ihr Ja aus-
zusprechen, hiufe sich, zumal in den Stiddten. Daher seien die Neinsager in
ihrer Aufrichtigkeit nicht so schlimm als die leichtsinnigen Jasager.

Die Verweltlichung der Konfirmation ist insofern kein Ungliick, als man
sie, nicht nur im tblen Sinne, «vermenschlicht» hat. Aus einem trockenen
und strengen Abfragen iiber dogmatische, meist unverstandene Probleme,
wurde sie schon im Pietismus zu einer warmen Familienfeier und heute zu
einem kleinen Freudenfest, dem aber doch bei einem tiichtigen Pfarrer ein
Unterricht in religios orientierter Lebensphilosophie voranging, sodass die
Konfirmation von den Jugendweihen des Nationalsozialismus und Kom-
munismus noch weit entfernt ist. Doch ist nicht zu {ibersehen, dass die
Konfirmation in die Liicke fritherer knabenschaftlich-naturhafter Uber-
gangsriten trat.

* o, x

Auch wenn die eigentlich volkskundlichen Probleme im vorstehenden Aufsatz nur
angedeutet sind, so notieren wir diese persénlichen Ausserungen eines reformierten Geist-
lichen doch als ein Zeichen des vermehrten Interesses, welches Heortologie und Liturgik
auch in Kreisen der reformierten Kirche zu erwecken vermag. Der Volkskunde ihretseits
erdffnet sich hier ein grosses und noch kaum betretenes Betitigungsfeld. Richard Weiss.

Das Brot in Bosco Gurin
Von Max Wibhren, Bern

Bosco Gurin, das malerische Walserdorf, wird in neuerer Zeit immer mehr
in den Fremdenverkehr einbezogen. Noch vor etwa 65 Jahren soll man
selten Fremde gesehen haben. Nach den Angaben einer 74jdhrigen Person
versteckten sich damals die Kinder beim Erscheinen eines Fremden. Ausser
dem Fremdenverkehr war die durch die kleiner gewordenen Arbeitsmog-
lichkeiten bedingte Auswanderung der Erhaltung alten Volkstums nicht
forderlich. Wir mussen deshalb Tobias Tomamichel fir das ausgezeichnete
Buch «Bosco Gurin»! dankbar sein, da er noch zu rechter Stunde viel
Wissenswertes festhielt. Als kleine Erginzung zu seinem Buch seien einige,
1956 gesammelte Angaben iiber das Gebiet des Brotes wiedergegeben.

Seit 30 bis 40 Jahren wird das Brot von einem ortsansissigen Bicker her-
gestellt, der neben Roggenbroten auch handelsiibliche Langbrote und Klein-
gebicke fiihrt. An die ehedem iibliche Hausbickerei erinnert nur noch einer
der drei alten Backéfen. Es handelt sich bei diesem Ofen um eine primitive,
naturgegebene Konstruktion, die heute nicht mehr oft auffindbar ist. Die
genannten drei Backodfen befanden sich in Privatbesitz, wurden jedoch nach

1 Tobias Tomamichel, Bosco Gurin (Basel 1953) 99. 121.

91



	Das evangelische Kirchenjahr und die Konfirmation

