
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 46 (1956)

Artikel: Das evangelische Kirchenjahr und die Konfirmation

Autor: Platzhoff-Lejeune, Ed.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004518

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004518
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das evangelische Kirchenjahr und die Konfirmadon

Von Ed. Plat^hoff-Eejeune, Jongny sur Vevey

Das Kirchenjahr hat sich im Laufe der Jahrhunderte langsam
herausgebildet, aber auch verändert. Immerhin kann man sagen, dass es ein gemeinsamer

Besitz des östlichen und westlichen Katholizismus, sowie des Angli-
kanismus und der evangelisch-lutherischen Kirche in Deutschland,
Skandinavien und der baltischen Kirche ist. Ganz schroff ablehnend stand ihm
früher die reformierte Kirche aller Länder gegenüber. Sie lehnte sogar das
Feiern der gemeinchristlichen Feste ab, hat sich ungern zur Weihnachts-,
Oster- und Pfingstfeier entschlossen und hat einfach alles was irgendwie
ökumenisch war, wie die Liturgie, die Perikopen, die Orgel, den Gemeindegesang

usw. abgelehnt. Heute ist sie zugänglicher, aber unsicher, bald sehr

weit in Konzessionen gehend, bald ängstlich sich zurückhaltend. Die Geistlichen

werden in der Liturgik und dem Ritualismus nicht unterrichtet, auch
kirchenmusikalisch nicht angeregt und machen von sich aus liturgische
Experimente von zweifelhaftem Wert. Durch ihren Anschluss an die
ökumenische Bewegung ist die reformierte Kirche aus ihrer gewollten Isolierung

herausgekommen, sucht aber noch tastend ihren Weg und gerät oft auf
seltsame Abwege, indem sie das Nebensächliche betont, das Wesentliche
aber vernachlässigt oder ignoriert, da es ihr an sachkundiger Führung fehlt.

So können wir die Entwicklung des Kirchenjahres in den Einzelheiten
bei den beteiligten Kirchen, oft sogar in den gleichen Landeskirchen, nur
grosso modo schildern.

I.
Das Kirchenjahr im allgemeinen, vorab das katholische1, setzt sich zusammen

aus den drei Festkreisen, die sämtlich in seine erste Hälfte fallen. Der
Weihnachtskreis eröffnet es mit den vier vorbereitenden Adventssonntagen,
die in die Zeit vom 26. November bis 24. Dezember fallen, und reicht bis

zum Epiphanienfest, der Darstellung oder Taufe Jesu. Die Epiphanien-
sonntage gelten als Übergangssonntage zur Passionszeit, ebenso die noch

folgenden Sonntage Septuagesimae (70 Tage vor Ostern), Sexagesimae,

Quinquagesimae oder Estomihi. Mit diesem Sonntag, der dem Aschermittwoch

um drei Tage vorangeht, setzt die Reihe der sieben Sonntage vor
Ostern ein, deren Namen das erste Wort des Eingängsspruches (Introitus)
der Messe, aber auch des lutherischen und anglikanischen Gottesdienstes
ist oder sein sollte. Invocavit ist der Funkensonntag, der den Beginn der
Fastenzeit mit seinen Reinigungsfeuern oder «Funken» auf den Feldern
anzeigt. Die ernste Fastenzeit, die manche «bewusste» Lutheraner heute
noch mitmachen, zum mindesten am Karfreitag mit dem traditionellen

1 N. Curti, Volksbrauch und Volksfrömmigkeit im katholischen Kirchenjahr, Basel

1947.

87



Gericht der weissen Bohnen, darf an Mitfasten unterbrochen werden, da der
Name dieses Sonntags Laetare (freue dich!) diese Konzession zu gestatten
scheint. Mit dem Karfreitag steht es seltsamerweise so, dass die Lutheraner
in diesem Gedenktage des Heilands Tod den höchsten Feiertag aller Christen
sehen wollen, die Katholiken ihn aber als einen Werktag fast ganz vernachlässigen,

Schule halten und die Kaufläden offen lassen. Die Reformierten
feiern ihn erst seit etwa 18601.

Der Pfingstkreis ist am wenigsten ins Volksbewusstsein eingedrungen.
Weihnachten hat seinen Tannenbaum, seine Krippe, seine Gaben, seine

Sonnenwende. Ostern hat seine Konfirmation, seine Schulversetzungen und
Schulentlassungen, mit dem Eintritt ins Berufsleben. Pfingsten ist das alte

jüdische Erntefest in anderem Klima, und seine Geistausgiessung bleibt
einfach unverstanden. Es war auch ursprünglich nur ein Anhängsel des

Osterfestes, wie seine Bezeichnung Pentecoste, 5 o Tagefest, ab Ostern
gerechnet, beweist.

Von Pfingsten ab datieren die Katholiken und Anglikaner alle folgenden
Sonntage des Kirchenjahres bis Ende November, während die Lutheraner
den auf Pfingsten folgenden, der Dreieinigkeit gewidmeten Sonntag als

besonderes Trinitatisfest feiern und von ihm ab 23-27 Trinitatissonntage
bis 1. Advent zählen.

Damit hätten wir die Aufzählung der allen Christen gemeinsamen Feste

beendet. Natürlich hat jede Konfession ihre eigenen, besonderen Feiertage,
die meist späteren Zeiten entstammen. Aus gelegentlich nach Kriegen,
Epidemien und Katastrophen besonders angesetzten Buss- und Bettagen
hat sich im Laufe des 19. Jahrhunderts eine feste Institution herausgebildet:
der Bettag wurde regelrecht jährlich gefeiert, aber nur von einer Konfession
und auch nur von einer Provinz. Man ging dabei von dem richtigen Standpunkt

aus, dass Busse und Gebet zu allen Zeiten nötig sind. Das sagte sich
auch die Schweiz nach früheren sporadischen Versuchen, tat aber sofort
einen entscheidenden Schritt: der eidgenössische Buss- und Bettag wurde
1832 nicht von einer Kirche, sondern von einer Regierung, unserer
Tagsatzung, festgesetzt und umfasst damit die beiden Hauptkonfessionen und
die kleineren verwandten religiösen Gruppen. Der Buss- und Bettag hat
somit einen zugleich nationalen und religiösen Doppelcharakter, dem nur
eins bis zur Stunde fehlt: die Ermahnung der eidgenössischen
Zentralregierung an das Volk, das sogenannte Mandat, das immer noch nur von
einzelnen kantonalen Behörden (Geistlichen oder Laien) und für die Katholiken

von der Bischofskonferenz verfasst wird, statt vom Bundesrat für
beide Konfessionen auszugehn

1 In der Waadt feierte man seltsamerweise den 25. März, Mariae Verkündigung, und an
seiner Stelle erst später den Karfreitag.

88



Weniger volkstümlich ist das 1817 zuerst in Preussen nach drei Jahrhunderten

geschaffene Reformationsgedächtnis (meist erster Novembersonntag),
das sich erst über ganz Deutschland, dann über die evangelischen Nachbarländer

verbreitete, und bei dem man der evangelischen Glaubensgenossen
in mehrheitlich katholischen Gegenden opferwillig gedenkt. Noch zu
erwähnen ist das Erntedankfest in einzelnen Gemeinden grosser
Landeskirchen, dem grosse topographische Hindernisse entgegenstehn : die
verschiedenen Höhenlagen der Gemeinden und ihrer landwirtschaftlichen
Erzeugnisse macht diese Feiern schwierig, sodass sie nur teilweise gelingen.

Vielleicht ist es geraten, einem einzigen Feiertag besonders nachzugehn
und ihn in seiner Entwicklung und seinen mannigfachen Formen zu schildern.

Wir denken dabei an die Konfirmation.

II.
Wer die Heortologie (die Geschichte der Feste) etwas studiert, wird zu

einer unerwarteten Entdeckung gelangen : Es gibt christliche Feste, die der
Kirche sehr wesentlich erscheinen, aber im Volksempfinden nicht recht
Wurzel fassen wollen und ohne grosse Begeisterung willig hingenommen
werden. Und es gibt andere Feste, auf die die Kirche weniger Wert legt,
sodass sie beinahe erschrickt über den Umfang dieser an sich zweitrangigen
Veranstaltungen, die das Kirchenvolk mit wahrer Begeisterung aufnimmt
und immer mehr ausgestaltet, sodass das Zitat aus dem «Zauberlehrling»
Goethes wohl angebracht ist : Die ich rief, die Geister, werd ich nun nicht
los Das gilt tatsächlich für die Konfirmation, deren Bedeutung immer mehr
wächst und die geradezu zum Lieblingsfest des Kirchenvolkes zu werden
scheint, wobei sie allerdings Formen annimmt, die nachgerade bedenklich
zu werden anfangen.

Die Konfirmation1 ist kein Sakrament wie Taufe und Abendmahl. Spuren
von ihr finden sich schon bei Calvin, der ein «Katechismusverhör» und
das Glaubensbekenntnis der Jugend vor dem ersten Abendmahlsgang
vorsieht. Unter Bucer kommt die Handauflegung dazu. Andere Kirchen,
keineswegs alle, folgen nach. Aber erst der Pietismus unter Spener macht
die Konfirmation populär und gibt ihr die sentimentale Note, die heute
überall herrschend ist. Es ist auffällig, wieviele neue Elemente sich um diese

«Jugendweihe» mit der Zeit kristallisiert haben, ehe sie die heutige
unerhörte Popularität erlangt hat. Die Handauflegung, gedacht als Hinnahme
des heiligen Geistes, als Schutz und Schirm vor allem Argen, tritt später
wieder zurück und wird in der reformierten Kirche, die keinen Knieschemel
kennt, durch einen Handschlag ersetzt. Auffallen muss auch, dass die alte

Behauptung, die Konfirmation sei die Übernahme des von den Taufpaten für
1 P.Wernle, Der Schweiz. Protestantismus im 18. Jahrhundert, Tübingen 1923, Bd. I,

58ft. - E. Strübin, Baselbieter Volksleben, Basel 1952, 236ff.

89



das unmündige Kind gegebenen Taufgelübdes, sehr anfechtbar ist. Obwohl
sie mit 14 Jahren in das Alter der sogenannten Diskretion (Unterscheidungsmöglichkeit)

getreten sind, werden die Kinder nicht gefragt, ob sie dazu
entschlossen sind. Sie stehn unter starkem moralischem Druck, und wenn
sie rebellieren, was in Städten oft vorkommt, so ist das eine solche
Biossstellung und ein solcher Familienskandal, dass nur wenige Kinder diesen
Schritt wagen und ihn aufrechterhalten. Bedenklich ist hier auch, dass die
Kinder einen weiterhin regelmässigen Kirchenbesuch versprechen müssen,
was sie nach Beginn ihrer Berufstätigkeit kaum noch aufrechterhalten können.

Überhaupt erschwert das moderne Leben die Konfirmandenzeit.
Schon das Zusammenfallen des Schulaustritts mit der Konfirmation will
nicht immer stimmen. In der Unterrichtszeit sind viele Kinder schon als

Lehrlinge schulentlassen, andere gehen noch drei oder vier Jahrein die höhere
Schule. Über das Konfirmationsalter ist man nicht einig. Auf der einen Seite

wird frühe Konfirmation (14 Jahre) gefordert, um dem schon allzu
kritischen Alter zu entgehn. Andere sind der Meinung, erst mit 16 Jahren (in
Paris gibt es Konfirmationen höherer Töchter mit 18 Jahren) sei die nötige
Reife für den Lehr- und Erbauungsstoff denkbar. Hier verfahren die
Einzelkirchen ganz verschieden. Die einen bleiben beim kleinen Lutherschen
Katechismus, die andern führen gar den reformierten Heidelberger wieder
ein (in Genf wurde er zu diesem Zweck neu übersetzt). Andere sind für
moderne Katechismen. Das Konfirmationsfest ist neu und vielgestaltig.
Man empfindet das Bedürfnis nach Ergänzung und Erweiterung. Als
evangelische Zeremonie versucht die Konfirmation sich von der katholischen

Firmung möglichst zu unterscheiden, was ihr schon bei der
Namensähnlichkeit nicht recht gelingen will. Firmung heisst lateinisch auch Con-
firmatio. Die Unterschiede sind subtil. Apostelgeschichte 8, 14-17 ist eine

Geistesmitteilung. Die evangelische Konfirmation hat keine Symbolik der
Geistesmitteilung, die Firmung dagegen die Salbung der Stirne mit Öl. Da
nur der Bischof die Firmung vornehmen kann, steht sie höher als die
Konfirmation. Kenntnis der Grundwahrheiten des Christentums wird auch hier
verlangt. Aber da meist zwischen dem 7. und 10. Jahr gefirmt wird, kann sie

nur ganz elementar sein und wird vom Protestantismus als viel zu früh
empfunden. Weiter als die Firmung wollte der Protestantismus gehn mit
dem vielumstrittenen Konfirmationsgelübde, das in den verschiedensten
Formen existiert. Es soll den Glauben an Gott Vater, Sohn und heiligen
Geist bestätigen und Versprechungen machen, ein treuer Bibelleser und
Kirchgänger zu werden. Die Bestätigung erfolgt mit einem «Ja, mit Gottes
Hilfe » Dieses Gelübde wurde als aufgezwungene Unwahrheit bezeichnet.
Der Konfirmand sei zu jung zur Übernahme dieser schweren Verpflichtung,

er sei in vielen Fällen durch äussere Hindernisse nicht imstande, es zu
halten, im andern Falle auch nicht gewillt, es zu tun. Der Bruch des Gelüb-

90



des gehe sehr weit und die Weigerung einiger Konfirmanden, ihr Ja
auszusprechen, häufe sich, zumal in den Städten. Daher seien die Neinsager in
ihrer Aufrichtigkeit nicht so schlimm als die leichtsinnigen Jasager.

Die Verweltlichung der Konfirmation ist insofern kein Unglück, als man
sie, nicht nur im üblen Sinne, «vermenschlicht» hat. Aus einem trockenen
und strengen Abfragen über dogmatische, meist unverstandene Probleme,
wurde sie schon im Pietismus zu einer warmen Familienfeier und heute zu
einem kleinen Freudenfest, dem aber doch bei einem tüchtigen Pfarrer ein
Unterricht in religiös orientierter Lebensphilosophie voranging, sodass die

Konfirmation von den Jugendweihen des Nationalsozialismus und
Kommunismus noch weit entfernt ist. Doch ist nicht zu übersehen, dass die

Konfirmation in die Lücke früherer knabenschaftlich-naturhafter
Übergangsriten trat.

* **
Auch wenn die eigentlich volkskundlichen Probleme im vorstehenden Aufsatz nur

angedeutet sind, so notieren wir diese persönlichen Äusserungen eines reformierten
Geistlichen doch als ein Zeichen des vermehrten Interesses, welches Heortologie und Liturgik
auch in Kreisen der reformierten Kirche zu erwecken vermag. Der Volkskunde ihrerseits
eröffnet sich hier ein grosses und noch kaum betretenes Betätigungsfeld. Richard Weiss.

Das Brot in Bosco Gurin
Von Max Währen, Bern

Bosco Gurin, das malerische Walserdorf, wird in neuerer Zeit immer mehr
in den Fremdenverkehr einbezogen. Noch vor etwa 65 Jahren soll man
selten Fremde gesehen haben. Nach den Angaben einer 74jährigen Person
versteckten sich damals die Kinder beim Erscheinen eines Fremden. Ausser
dem Fremdenverkehr war die durch die kleiner gewordenen Arbeitsmöglichkeiten

bedingte Auswanderung der Erhaltung alten Volkstums nicht
förderlich. Wir müssen deshalb Tobias Tomamichel für das ausgezeichnete
Buch «Bosco Gurin»1 dankbar sein, da er noch zu rechter Stunde viel
Wissenswertes festhielt. Als kleine Ergänzung zu seinem Buch seien einige,
1956 gesammelte Angaben über das Gebiet des Brotes wiedergegeben.

Seit 30 bis 40 Jahren wird das Brot von einem ortsansässigen Bäcker
hergestellt, der neben Roggenbroten auch handelsübliche Langbrote und Klein-
gebäcke führt. An die ehedem übliche Hausbäckerei erinnert nur noch einer
der drei alten Backöfen. Es handelt sich bei diesem Ofen um eine primitive,
naturgegebene Konstruktion, die heute nicht mehr oft auffindbar ist. Die
genannten drei Backöfen befanden sich in Privatbesitz, wurden jedoch nach

1 Tobias Tomamichel, Bosco Gurin (Basel 195$) 99. 121.

91


	Das evangelische Kirchenjahr und die Konfirmation

