
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 43 (1953)

Artikel: Volkskundliches aus dem Sernftal

Autor: Baumgartner-Marti, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004634

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004634
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Und dr Chlausmärt sälber! I de grösste Strasse häts ei Stand äm andere

gcha. Was häts feil gcha Ändifingge, Pelzchappe (Chüz hat mä ne due nuch
gseit), I.ismer, Schuelaaser20, Holzböde, Chappischäng21 für d'Meitli,
Wärchzüg, Gfätterlizüg, Zuggerbeggewaar und gmetzgeti Schwii sind uf
Tische oder Wägeli i halbi teilt, usgleit gsi. Jedes Jahr hämmer ä halbs
Schwii gehäuft. Dä häts Arbet gih i dr Chuchi, bis das Schwii i dr Sulz oder
im Chämi gsi isch. Spägg schnätzle hämmer müese. Bim Usluh häts für üs

Schmär gih und Grübe22. Wil de eine d'Grübe nüd hät möge, hät mä Grübe-
zälte drus gmacht. Uffe Winter hät mä Bire gehäuft und teere luh. Mä hät
doch möse Birebrot ha uf Wienacht und Nüjahr. Jedi Husfrau hät ires eigis
Rezäpt gcha für ds Gwürz, dr Bränz, Nüsse, Wiibeeri und alls, wo driigehört.
D'Bire hät mä nuch mit äme Wiegemässer verwieget und dä, wänn d'Mueter
sicher gsi isch, äs fähli käs Leche23, dä hät mä alls zum Begg tue. Birebrot hät
mä nüd das ganz Jahr gcha we jetz. Drum hät mä gseit, wänn ds Jahr dur
eine ä chlei z'rass boset hät24: «Der isst glaubi käs Birebrot mih.»

Vu Nüjahr bis wider zumChristmunet hämmer dr Fästchreis und d'Läbes-
wiis vu üsere Eitere und Grosseltere durgange. Wänn das üs nüd as gueti
alti Zit erschiint, so mömmer halt die jetzig sälber besser mache. Wämer nu
so zfride bliibed we de Alte

Volkskundliches aus dem Sernftal

Von Martin Baumgartner-Marli, Engi

Die Feststellung J. Huizingas, die Geschehnisse im Leben des Menschen
hätten sich im Mittelalter durch scharf umrissene äussere Formen
ausgezeichnet, mag - auf die heutige Zeit angewendet - noch am ehesten für das

menschliche Zusammenleben in den Alpentälern zutreffen. Hier treten die an
gewisse Vorfälle oder Termine gebundenen Ereignisse gegenüber dem Alltag

noch sichtbar hervor. Intensiver als der Städter erlebt der Alpenbewohner
den Rhythmus des Jahres, den Unterschied zwischen Sonn- und Werk-

20 Schulsäcke. 23 «Kein Lehen»: nicht das mindeste.
21 Kappen mit Schärpe (capuchon). 24 Zu sehr krank wurde.
22 Rückstand des Schweinefettes.

G.Werner, Glarus anlässlich des Pannerfestes von 1828. Das Pannerfcst wurde früher
regelmässig nach der Wahl eines neuen Pannerherrn gefeiert. Bei dieser Gelegenheit
wurden dem Volke die alten Fahnen vorgeführt. Nachdem das Fest während einiger
Jahrzehnte nicht mehr abgehalten worden war, wurde es 1828 aufBeschluss der Landsgemeinde
noch einmal durchgeführt. Es war der letzte offizielle Pannertag (vgl. C. E. Schindler in :

Jahrbuch des Flistorischen Vereins des Kantons Glarus 8, 1872). Im Vordergrund der
Landsgemeindeplatz, im Hintergrund der Wiggis.

9



tag, zwischen Freude und Leid. Diese Tatsachen am Beispiele des glarneri-
schen Sernftales, das sich als grösstes Seitental bei Schwanden nach Osten
öffnet, zu illustrieren, soll die Aufgabe dieses Artikels sein.

Im Plattenberg

Als älteste Industrie nicht nur des Tales, sondern des Kantons Glarus

überhaupt ist die Schieferindustrie anzusprechen, die allerdings nicht mehr
ihre frühere Bedeutung besitzt. Urkundlich wird der «Blattenberg» erstmals
im Ratsprotokoll vom 30. Oktober 1565 erwähnt. Der Eintragung ist zu
entnehmen, dass einige Gesellen von Diessenhofen eingeklagt wurden, weil
sie ohne Bewilligung des Rates im «Blattenbruch im Särnftthal» Platten
gegraben hatten. Es ist ohne weiteres anzunehmen, dass man schon lange
vor dem 16. Jahrhundert Schiefer abbaute, waren doch die Sernftaler, nachdem

sie im Jahre 1273 in Matt eine eigene Pfarrkirche erhalten hatten, dazu

verpflichtet, der Mutterkirche zu Glarus «Dach-Ziegel» zu liefern. Aus
sämtlichen vorhandenen Berichten kann geschlossen werden, dass bis 1700
vorwiegend im Tagbau gearbeitet wurde. Dabei haben sich männliche
Angehörige der einzelnen Sippen zusammengeschlossen, um an selbstgewählten

Stellen gemeinsam abzubauen. Hatte eine Sippe einmal von einer Ab-
baustelle Besitz ergriffen, so konnte ihr dieser Platz nicht mehr streitig
gemacht werden. So lassen sich die Bezeichnungen «Gigerloch», «Altmannloch»

und «Brämenloch» erklären, die sich bis auf den heutigen Tag
erhalten haben. Der noch heute im Betrieb stehende Schieferbruch befindet
sich auf der westlichen Talseite eine halbe Stunde ob der Bahnstation Engi-
Hinterdorf. Früher wurde aber auch auf der östlichen Talseite und vor
allemamTschingelbergbeiElmSchiefer gebrochen, denn dieLandsgemeinde
des Jahres 1857 hatte beschlossen, der Schiefer dürfe, soweit er nicht zum
Landesregal gehöre, überall durch den jeweiligen Eigentümer von Grund
und Boden frei abgebaut werden. Diese Brüche sind aber alle wieder
eingegangen; in Elm setzte der grosse Bergsturz des Jahres 1881 dem Abbau ein
jähes Ende.

Wie wird der Schiefer gebrochen? Früher standen den «Blattenbergern»
lediglich Spitzhämmer und Eisenkeile zur Verfügung. So wurden in den
mit Öl- oder Talglichtern notdürftig erhellten Stollen die Platten vom Berge
losgelöst, ans Tageslicht hinausgeschleppt und auf Tannästen oder Stauden,

sog. «Nestern», ins Tal hinunter gezogen. Von dort trugen die «Blatten-

fergger» die schwere Last nach Schwanden hinaus in die Plattenau. Diese
Arbeiten waren mit grossen Gefahren verbunden, und das Totenbuch von
Matt weiss denn auch von zahlreichen Unglücksfällen inner- und ausserhalb
des Berges zu berichten. Heute ist der durch die Gemeinde Engi an eine
Privatfirma verpachtete Betrieb modernisiert. An Stelle der Spitzhämmer

10



- ft /•" "/>/"* ft-"/ft"
l' .> h tot. 3( ~

Le jeu appelé Haeglen (Col. Lit.)
Graphische Sammlung D. Jcnny-Squedcr, Ennenda

sind Pressluftbohrer getreten. Die hinten im Stollen gebrochenen schweren
Platten, «Pätsch» genannt, werden auf kleinen Rollwagen zu den
Werkbänken geführt. Das Vortreiben des Stollens geht so vor sich, dass zuerst
ein grosses Stück herausgesprengt wird. Nachher wird der Stollen nach
oben, dann nach unten ausgeweitet. Die ca. 3 Meter breite Sohle wird in der
Mitte geteilt und zudem auf beiden Seiten je eine tiefe Rinne in den Schiefer

geschnitten. Nun werden parallel zu den Schichten Keile eingetrieben, die
den «Pätsch» bis zur hintern Rinne abspalten. Auf diese Weise wird der
Schiefer gebrochen, bis der Stollen eine Weite von 6 bis 8 Metern aufweist.
Weiter darf diese Arbeit «am Berg» nicht getrieben werden, der Einsturzgefahr

wegen. Vorne in der Mündung des Stollens arbeitet eine zweite

11



Gruppe von Plattenbergern. Sie ist damit beschäftigt, von den ca. 15 cm
dicken «Pätsch» je nach Notwendigkeit dünnere Platten abzuspalten, die
dann mit der sog. «Blattenschere» nach Schablonen zugeschnitten werden.
Eine Seilbahn transportiert die so zugerichteten Platten hinunter in das

«Lager», wo eine dritte Gruppe, die sog. «Lagermannen», den Schiefer an
Fräse und Hobel weiter bearbeiten. Noch heute findet der Sernftalerschiefer

guten Absatz. Meistens wird er zur Herstellung von Dachplatten verwendet,
die in verschiedener Grösse und Dicke in den Handel kommen. Der Platten-
berger unterscheidet folgende Formen: die ca. 4-5 cm dicken «Steine», das

sind Platten, welche zur Belegung von Böden dienen. Die ca. 2 cm dicken
«Vierecker» sowie die 1 y2 cm dicken «Spitz» und «Steinli» dienen fast
ausschliesslich zur Bedachung. Noch dünnere Platten finden für
Gartenbeeteinfassungen Verwendung. Besonders schöne Schieferplatten, auch
«Riemen» genannt, werden sorgfältig gefräst, gehobelt und geschliffen.
Der so behandelte Schiefer gleicht schwarzem Marmor. Dieser «Edel-
schiefer» dient heute vor allem für Simsen, Wandverkleidungen und
Plattentische. Der für Schülertafeln verwendete Schiefer stammt meistens aus
den Lagern in Elm. Das hat seinen besonderen Grund. Der Schiefer aus

Engi ist im Gegensatz zu demjenigen aus Elm auf der Oberseite härter als

auf der Unterseite DiePlattenberger reden deshalb von «Härti» und «Lindi».
Neuerdings findet auch das Schiefermehl, d. h. die gemahlene Schiefermasse,

Verwendung zur Herstellung moderner Baustoffe.
Die Arbeit der Männer «im Berg» ist streng und auch heute nicht gefahrlos.

So weit wie möglich wird auch im Winter gearbeitet. Die Plattenberger
tragen das Essen im Rucksack, früher in ledernen «Zabet-Taschen», jeden
Morgen in den Berg hinauf. Viele Schieferarbeiter sind daneben noch
Kleinbauern.

Unter dem Schieferdach

Doch nicht nur oben im Berg begegnen wir dem Schiefer! Unten im
Tale treffen wir ihn ebenfalls an. Fast alle Häuser tragen ein Schieferdach.
Aber auch drinnen in der niedrigen Stube des Sernftaler Bauern machen wir
mit dem «schwarzen Marmor» Bekanntschaft. In die echte Sernftalerstube

gehört ein Plattentisch, ein blank gescheuerter übrigens, auf dessen schwarzer

Fläche sich so herrlich zeichnen und schreiben lässt! Mag die schwere
Platte nun auf schräggestellten, geschnitzten oder auf schlichten, lotrechten
Beinen ruhen, mag der Tisch in der hellen Wandbankecke oder in der Mitte
stehen, von Stühlen umsäumt, das ist nicht entscheidend. Er ist auf jeden
Fall Schwerpunkt, lebendige, anziehende Mitte des häuslichen Lebens. Nur
der Grossvater im grauen «Büffel» (einer Art handgestrickter Weste) nimmt
im Winter lieber mit dem «Ofebänggli» vorlieb, wo er seinen Rücken an den

mit grossen, flachgewölbten Messingknöpfen verzierten Ofenplatten (auch

12



La dot d'une paysanne lucernoise (Col. Lithographie)
Graphische Sammlung D. Jenny-Squcdcr, Ennenda.



aus Schiefer) wärmen kann. Und hinter dem Ofen, auf der schmalen und
stotzigen «Ofestege» sitzen am Abend etwa die Kinder und kramen aus den
alten, wurmstichigen «Ofetrugge» (die einzelnen Tritte dienen zusätzlich
als Schubladen) die alten «Beichüeh» (Wirbel- und Fussknochen von Kühen)
oder die schönen farbenen Glaskugeln hervor, die dem Grossvater und dem
Vater in ihrer Jugendzeit als Spielzeuge gedient haben. Über der Stube
befindet sich die «Stubechamer», die über die.erwähnte «Ofestege» unmittelbar

von der Stube aus zu erreichen ist. Der aufklappbare «Ofelade» dient
nicht nur als Öffnung zum Durchschlüpfen; er ersetzt auch ein wenig die
Zentralheizung, indem die überflüssige Wärme der Stube hier ungehindert
in die Kammer strömen kann. Nicht zuletzt aus diesem Grunde gilt die
«Stubechamer» als das beste Schlafgemach, das man der «Gastig» zur
Verfügung stellt. Meistens finden wir in den alten Sernftalerhäusern auch
neben der Stube ein Zimmer, das als «Schlafgade» bezeichnet wird, während
das über der Küche liegende Gemach unter dem Namen «Chuchichamer»
bekannt ist. Zuoberst im Hause unter dem Dachfirst ist die «Ruosstili»
(Estrich).

Dass wir in der Stube des Sernftalers zahlreiche Bilder der verstorbenen
Vorfahren und Verwandten finden, sei hier nur beiläufig erwähnt. Aus
diesem Brauch spricht nicht nur Familiensinn, sondern ebenso die Tatsache,
dass der Sernftaler die Neigung, im Hergebrachten etwas Verehrungswürdiges

zu sehen, mit den Bewohnern anderer Berggegenden teilt. Dafür
zeugt auch die leider nur noch teilweise eingehaltene Tradition, den
erstgeborenen Sohn auf den Namen des Grossvaters väterlicherseits, den
zweitgeborenen auf den Namen des Grossvaters mütterlicherseits zu taufen. Dieser
Brauch bringt es mit sich, dass in den Bürgergeschlechtern gewisse
Vornamen gehäuft auftreten. Im weitern lässt sich in diesem Zusammenhang
die unter Sernftalern noch heute geübte Praxis anführen, wonach gesprächsweise

erwähnte Personen nicht nur mit ihrem eigenen, sondern gleich auch
mit dem Vornamen ihrer väterlichen oder mütterlichen Vorfahren benannt
werden. Diese seltsame Methode dient der eindeutigen Bestimmung der
Personen. Eigenartig ist, dass in Engi fast ausschliesslich die Namen der
männlichen Vorfahren der väterlichen Seite, in der benachbarten Gemeinde
Matt hingegen oft auch die Namen der weiblichen Vorfahren der mütterlichen

Seite verwendet werden. Es liesse sich also eine patronyme und matronyme

Art der Namenbildung unterscheiden. So kann man etwa folgende
Kombinationen hören: «ds Tese-Kobis-Frigge-Jaagg» oder «ds Ürschis

Köbi» oder «ds Linggis Stoff» (des Matthäus'Jakobs-Fridolins-Jakob
oder Ursulas Jakob, Lenas Christoph). Hat ein Vorfahr die Würde
eines öffentlichen Amtes getragen, so wird meistens auch der entsprechende
Amtstitel in die Kombination einbezogen. Auch Ortsnamen und Berufe
finden in diesem Sinne Verwendung. Als Beispiele möchten wir dafür zi-

14



deren: «ds Ratsherre Jaagge-Heiris-Stöff» oder «ds Schuelvogt Tese-Marti»
oder schliesslich «ds Schlatt Martis-Tavi» oder «ds Schiefertegger Jaagge-
Tes».

Dorfgemeinschaft

Die Enge des Tales wirkt gemeinschaftsbildend. Die Leute im Bergtal
leben nicht beziehungslos nebeneinander. Wird eine Familie vom Unglück
betroffen, dann fühlen die Dorfgenossen auch mit. Anderseits vermag aber
auch ein freudiges Ereignis analoge Wirkungen auszulösen. Es gehört noch
heute zum «guten Ton», dass beim Begräbnis eines Einheimischen jede
Familie vertreten ist. Die Männer tragen dabei ihr bestes Gewand, das

«Chilchegwand », das aus weissem Hemd, schwarzen Hosen und einem
schwarzen Frack, dem sog. «Anglees», besteht. Als Kopfbedeckung dient
der Zylinder. Man versammelt sich beim Trauerhaus, wo j ede neu eintreffende
Person vorerst ins Haus tritt, um von dem in der Stube aufgebahrten Toten
Abschied zu nehmen und bei dessen nächsten «Eigenen» (Verwandten)
«z'leide» (zu kondolieren). Der Leichenzug wird nach bestimmten
hergebrachten Normen formiert: zuvorderst hinter dem Sarg schreitet in der

Regel der jüngste Sohn oder gegebenenfalls die Enkel. Nachher folgen,
dem Alter entsprechend, die weitern Söhne und hinter ihnen nach
Verwandtschaftsgraden ebenfalls in Einerkolonne die übrigen Angehörigen der Sippe.
Zuhinterst folgt der grosse Harst der nicht näher verwandten Dorfgenossen,
welche die Einerkolonne nicht mehr einhalten, sondern beliebige Formationen

bilden. Den Männern schliessen sich die Frauen an, wobei auch hier die

Spitze des Zuges von den nächsten Angehörigen gebildet wird. Zu bemerken

ist noch, dass man bei den Frauen die vorhin erwähnte Einerkolonne
nicht kennt.

So schreitet der «Liichezug» auf bestimmter, nicht gerne geänderter Route
der Kirche zu, wobei der Pfarrherr und die Pfarrfrau ihm ein Stück weit
entgegenkommen. In der Kirche wird, wiederum nach Geschlechtern
getrennt, Platz genommen: die Männer rechts in den «Mannestüehl», die
Frauen links in den «Frauestüehl», wobei darauf geachtet wird, dass die
Verwandten in den vorderen Bankreihen Platz finden. Die Trennung nach
Geschlechtern in der Kirche beschränkt sich im Sernftal nicht nur auf die

Trauergottesdienste, sie wird allgemein eingehalten. Den Verwandten der

jeweils Verstorbenen stehen in der Kirche in den dem Todesfall folgenden
Monaten besondere, mit schwarzen Tafeln markierte «Truurstüehl» zur
Verfügung. Es ist üblich, dass Leute, welche sich «in der Truur» befinden,
am allgemeinen Gesang in der Kirche während längerer Zeit nicht
mitwirken.

Doch wie am Leid, so nehmen die Sernftaler auch an der Freude eines

Dorfgenossen teil. Zwar ist es nicht üblich, dass an den Hochzeiten alle

H



Sippen vertreten sind. Immerhin macht sich der «Hochziiter» eine Ehre
daraus, möglichst «wiit use z'lade», d.h. einen möglichst grossen Kreis
der Verwandten und Freunde einzuladen, denn in dieser Beziehung «erHits

nüt»; der Übergangene fühlt sich in seiner Ehre verletzt und ist imstande

jahrelang zu schmollen! Die zur Hochzeit Geladenen versammeln sich im
Hause des Brautvaters, wo ihnen ein reichliches «Znüni» aufgetischt wird.
DieBrautführerin, eine ledige Schwester oder ein «Gspili» (Jugendgespielin)
der Braut und der Brautführer (Bruder oder Freund des Bräutigams) sind
dafür besorgt, dass auch die nicht geladenen, aber zum Kirchgang erschienenen

Leute des Dorfes, die sich vor dem Hause in grosser Anzahl
versammelt haben, zu ihrem Glas «Hochsetwii» kommen. Sind die Vorbereitungen

beendigt, so tritt das Brautpaar aus dem Haus, gefolgt vom «Zügepaar»

(Trauzeugen) und der Hochzeitsgesellschaft/Nicht selten unter dem
Donner von Schüssen setzt sich der Zug in Bewegung. Doch bald stellt sich
das erste Hindernis in den Weg. Kinder halten ein mit Blumen geschmücktes
Band über die Strasse gespannt, und der Bräutigam hat sich loszukaufen.
Dieses «Spänne» wiederholt sich öfters, und hie und da machen sich auch

ledige Burschen ein Vergnügen daraus, vom Bräutigam auf diese Weise den
Tribut zu fordern.

Den Höhepunkt dörflicher Festesfreude bildet heute noch die Kirchweih.
Dieses Fest besteht in einem Tanzanlass (Giiger), der auch von den
Verheirateten besucht wird. Natürlich haben die sog. «modernen» Tanzarten
auch im Sernftal Eingang gefunden. Die Musikanten wissen aber genau,
dass es in ihrem Interesse liegt, eine «mittlere Linie» einzuhalten. Als alte
Gemeinschaftsform des Tanzes, die an der Kirchweih noch heute gepflegt
wird, ist der «Chlepfer» zu werten. Die Paare stellen sich dabei kreisförmig
auf. Sobald die Musik den üblichen Marsch zu spielen beginnt, reichen sie

sich die Arme und schreiten nach dem Takte vorwärts. Plötzlich beginnt
ein Tänzer, der keine Partnerin gefunden und sich zwischen zwei Paare

gestellt hat, in die Hände zu klatschen. Auf dieses Zeichen hin hat der hinter
ihm stehende Tänzer seine Partnerin sofort abzutreten. Nun ist es der andere,
der frei steht und in die Llände zu klatschen hat, um den erhttenen Verlust
anderweitig zu ersetzen. So wird fortwährend geklatscht, und die Tänzerinnen

wechseln in rascher Folge den Partner. Da plötzlich setzt die Musik zu
einem «Runde»« (Walzer oder Ländler) an. Wer im Besitze einer Tänzerin
ist, darf nun tanzen, der «Chlepfer» hingegen, der in diesem entscheidenden

Augenblick keine Partnerin besitzt, hat das Nachsehen und muss unter dem
fröhlichen Gelächter der Tanzenden und der Zuschauer für diesmal die
Tanzdiele verlassen.

Früher amteten noch die Spielmeister oder «Spieichnabe». Ihr Wahrzeichen

war der mit farbigen Bändern und Blumen geschmückte Hut. Ihnen
oblag die nicht immer angenehme, aber ehrenvolle Pflicht, «Kupplerdienste»

16



zu leisten, d.h. die Burschen und Mädchen für den bevorstehenden «Giiger»
mit mehr oder weniger Geschick zu «verstelle» (zusammenzustellen). Heute
noch erzählen einzelne Sernftaler von der Zeit, da ihnen die Ehre zufiel, an
der «Chilbi» als Spielmeister zu amten. Am Montag nach dem ersten
Kirchweihsonntag («Chilbimändig») halten die Fabriken ihre Tore geschlossen,
während am Montag nach der sog. «Ussuuffete» (dem zweiten Kirchweihsonntag)

überall gearbeitet wird. In vielen Häusern kommt am Morgen des

Kirchweihsonntags das traditionelle «Chilbizmorget», d. i. «Brotzelte»

(gebackener Brotteig in der runden Fladenform) mit Bienenhonig und Butter,

auf den Tisch.

Kritik am Aberglauben in einem alten Luzerner Kalender

Mitgeteilt von Hans Trümpy, Glarus

Die sehr umfangreiche ältere Kalenderliteratur der Schweiz1 bietet an
volkskundlichem Stoff vor allem den unentbehrlichen horoskopischen
Zauber (die eigentliche «Praktik») und die selten fehlenden Bauernregeln.
Beides lebt bis heute im Volksbewußtsein weiter. Wertvoll sind die Kalender

auch für die Kenntnis der Volksmedizin2. Eine Auswertung der
Illustrationen (zum grössten Teil Holzschnitte) dürfte allerhand Aufschluss
über den Geschmack der einstigen Käufer und dessen Befriedigung geben3.
Was sonst aus den Kalendern für die Volkskunde abfällt, ist bescheiden

genug. Auch in diesem betont volkstümlichen Zweig der Literatur hat die

Zensur lange Zeit Nachrichten aus dem Inland wenig begünstigt.
Immerhin können wir den Lesern hier ein beachtlich frühes Zeugnis für

die Aufklärung in der Innerschweiz vorlegen. Der «Neue Gregorianisch- und

verbesserte, Regenspurgische Schreibka lender, durch David Hautt, bey und in
Verlag Anna Felicitas Hautt» für die Jahre iyoy und iyu hat eine scharfe
Attacke gegen kalendarischen Aberglauben geritten4, wofür offensichtlich
der unbekannte Herausgeber5 verantwortlich ist. Solche Töne sind vor 1798

1 Sehr mangelhaft ist die Kalenderbibliographie von J.L. Brandstetter in : Bibliographie
der Schweizerischen Landeskunde, Fase. Ib, Bern 1896, 243 ff.

2 Vgl. Ed. Lombard, Der medizinische Inhalt der schweizerischen Volkskalender im
18. und 19. Jahrhundert, Diss. Zürich 1925 (berücksichtigt nur eine Auswahl aus
dem erhaltenen Bestand).

3 Vgl. Richard Weiss, Das kleine Andachtsbild und die Imagerie populaire, in: Neue
Zürcher Zeitung 1951, Nr. 2927.

4 Wie etwa schon Christian Weise in seinen «Erznarren» von 1673 (Hallesche
Neudrucke 1878, I26ff.).

5 Davit Hautt (1603-1677) lebte längst nicht mehr; bis 1711 führte seine Schwiegertochter

A. F. Hautt die Offizin in Luzern (nach Hist.-Biogr. Lex. d. Schweiz 4, 98).

17


	Volkskundliches aus dem Sernftal

