Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft fur Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschatft fir Volkskunde
Band: 43 (1953)

Artikel: Volkskundliches aus dem Sernftal

Autor: Baumgartner-Marti, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1004634

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1004634
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Und dr Chlausmiirt silber! I de grosste Strasse hits ei Stand 4m andere
gcha. Was hits feil gcha? Andifingge, Pelzchappe (Chiiz hit mi ne due nuch
gseit), Lismer, Schuelaaser??, Holzbode, Chappisching?! fur d’Meitli,
Wirchzig, Gfitterliziig, Zuggerbeggewaar und gmetzgeti Schwii sind uf
Tische oder Wigeli i halbi teilt, usgleit gsi. Jedes Jahr himmer i halbs
Schwii gchauft. Di hits Arbet gih i dr Chuchi, bis das Schwii i dr Sulz oder
im Chimi gsi isch. Spiagg schnitzle himmer miiese. Bim Usluh hits fiir s
Schmir gih und Gritbe??. Wil de eine d’Griibe niid hit moge, hit mi Griibe-
zilte drus gmacht. Uffe Winter hit mi Bire gchauft und teere luh. Mi hit
doch mése Birebrot ha uf Wienacht und Nijahr. Jedi Husfrau hit ires eigis
Rezipt gcha fiir ds Gwiirz, dr Brinz, Nusse, Wiibeeri und alls, wo driigchort.
D’Bire hit md nuch mit ime Wiegemisser verwieget und dé, winn d’Mueter
sicher gsi isch, ds fihli kis Leche??, dd hit mi alls zum Begg tue. Birebrot hit
mi nid das ganz Jahr gcha we jetz. Drum hit mi gseit, winn ds Jahr dur
eine i chlei z’rass boset hit?!: «Der isst glaubi kis Birebrot mih.»

Vu Nijahr bis wider zum Christmunet himmer dr Fistchreis und d’Libes-
wiis vu usere Eltere und Grosseltere durgange. Winn das iis niid as gueti
alti Zit erschiint, so mémmer halt die jetzig silber besser mache. Wimer nu

so zfride bliibed we de Alte!

Volkskundliches aus dem Sernftal

Von Martin Baumgartner-Marti, Engi

Die Feststellung J. Huizingas, die Geschehnisse im Leben des Menschen
hitten sich im Mittelalter durch scharf umrissene dussere Formen ausge-
zeichnet, mag — auf die heutige Zeit angewendet — noch am ehesten fiir das
menschliche Zusammenleben in den Alpentilern zutreffen. Hier treten die an
gewisse Vortfille oder Termine gebundenen Ereignisse gegeniiber dem All-
tag noch sichtbar hervor. Intensiver als der Stidter erlebt der Alpenbewoh-
ner den Rhythmus des Jahres, den Unterschied zwischen Sonn- und Werk-

20 Schulsicke. 23 «Kein Lehen»: nicht das mindeste.
21 Kappen mit Schirpe (capuchon). 21 Zu sehr krank wurde.
22 Riickstand des Schweinefettes.

G. Werner, Glarus anlisslich des Pannerfestes von 1828. Das Pannerfest wurde frither
regelmissig nach der Wahl eines neuen Pannerherrn gefeiert. Bei dieser Gelegenheit
wurden dem Volke die alten Fahnen vorgefithrt. Nachdem das Fest wihrend einiger Jahr-
zehnte nicht mehr abgehalten worden war, wurde es 1828 auf Beschluss der Landsgemeinde
noch einmal durchgefiihrt. Es war der letzte offizielle Pannertag (vgl. C. E. Schindler in:
Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus 8, 1872). Im Vordergrund der
Landsgemeindeplatz, im Hintergrund der Wiggis.



tag, zwischen Freude und Leid. Diese Tatsachen am Beispiele des glarneri-
schen Sernftales, das sich als grosstes Seitental bei Schwanden nach Osten
offnet, zu illustrieren, soll die Aufgabe dieses Artikels sein.

Im Plattenberg

Als ilteste Industrie nicht nur des Tales, sondern des Kantons Glarus
tberhaupt ist die Schieferindustrie anzusprechen, die allerdings nicht mehr
ihre frithere Bedeutung besitzt. Urkundlich wird der «Blattenberg» erstmals
im Ratsprotokoll vom j3o0. Oktober 1565 erwihnt. Der Eintragung ist zu
entnehmen, dass einige Gesellen von Diessenhofen eingeklagt wurden, weil
sie ohne Bewilligung des Rates im «Blattenbruch im Sirnftthal» Platten
gegraben hatten. Es ist ohne weiteres anzunehmen, dass man schon lange
vor dem 16. Jahrhundert Schiefer abbaute, waren doch die Sernftaler, nach-
dem sie im Jahre 1273 in Matt eine eigene Pfarrkirche erhalten hatten, dazu
verpflichtet, der Mutterkirche zu Glarus «Dach-Ziegel» zu liefern. Aus
simtlichen vorhandenen Berichten kann geschlossen werden, dass bis 1700
vorwiegend im Tagbau gearbeitet wurde. Dabei haben sich minnliche An-
gehorige der einzelnen Sippen zusammengeschlossen, um an selbstgewihl-
ten Stellen gemeinsam abzubauen. Hatte eine Sippe einmal von einer Ab-
baustelle Besitz ergriffen, so konnte ihr dieser Platz nicht mehr streitig ge-
macht werden. So lassen sich die Bezeichnungen «Gigerloch», «Altmann-
loch» und «Brimenloch» erkliren, die sich bis auf den heutigen Tag er-
halten haben. Der noch heute im Betrieb stehende Schieferbruch befindet
sich auf der westlichen Talseite eine halbe Stunde ob der Bahnstation Engi-
Hinterdorf, Frither wurde aber auch auf der 6stlichen Talseite und vor
allemamTschingelberg bei Elm Schiefer gebrochen, denn dieLandsgemeinde
des Jahres 1857 hatte beschlossen, der Schiefer diirfe, soweit er nicht zum
Landesregal gehore, iiberall durch den jeweiligen Eigentimer von Grund
und Boden frei abgebaut werden. Diese Briiche sind aber alle wieder einge-
gangen; in Elm setzte der grosse Bergsturz des Jahres 1881 dem Abbau ein
jahes Ende. |

Wie wird der Schiefer gebrochen? Friither standen den «Blattenbergern»
lediglich Spitzhimmer und Eisenkeile zur Verfiigung. So wurden in den
mit Ol- oder Talglichtern notdiitftig erhellten Stollen die Platten vom Berge
losgelost, ans Tageslicht hinausgeschleppt und auf Tannisten oder Stauden,
sog. «Nestern», ins Tal hinunter gezogen. Von dort trugen die «Blatten-
fergger» die schwere Last nach Schwanden hinaus in die Plattenau. Diese
Arbeiten waren mit grossen Gefahren verbunden, und das Totenbuch von
Matt weiss denn auch von zahlreichen Ungliicksfillen inner- und ausserhalb
des Berges zu berichten. Heute ist der durch die Gemeinde Engi an eine
Privatfirma verpachtete Betrieb modernisiert. An Stelle der Spitzhimmer

I0



Linsaas
Fapew R e % Ko

SUISSE ek ef

" o sl ;/ﬂxfﬁflf/m/f‘{’ -’%{(ﬁf/ S

i = 'é?;mqw’-dé ity

Lc jeu appelé Haeglen (Col. Lit.)

Graphische Sammlung D. Jenny-Squeder, Ennenda -

sind Pressluftbohrer getreten. Die hinten im Stollen gebrochenen schweren
Platten, «Pitsch» genannt, werden auf kleinen Rollwagen zu den Werk-
binken gefithrt. Das Vortreiben des Stollens geht so vor sich, dass zuerst
ein grosses Stiick herausgesprengt wird. Nachher wird der Stollen nach
oben, dann nach unten ausgeweitet. Die ca. 3 Meter breite Sohle wird in der
Mitte geteilt und zudem auf beiden Seiten je eine tiefe Rinne in den Schiefer
geschnitten. Nun werden parallel zu den Schichten Keile eingetrieben, die
den «Pitsch» bis zur hintern Rinne abspalten. Auf diese Weise wird der
Schiefer gebrochen, bis der Stollen eine Weite von 6 bis 8 Metern aufweist.
Weiter darf diese Arbeit «am Berg» nicht getrieben werden, der Einsturz-
gefahr wegen. Vorne in der Miindung des Stollens arbeitet eine zweite

I.I



Gruppe von Plattenbergern. Sie ist damit beschiftigt, von den ca. 15 cm
dicken «Pitsch» je nach Notwendigkeit diinnere Platten abzuspalten, die
dann mit der sog. «Blattenschere» nach Schablonen zugeschnitten werden.
Eine Seilbahn transportiert die so zugerichteten Platten hinunter in das
«Lager», wo eine dritte Gruppe, die sog. «Lagermannen», den Schiefer an
Frise und Hobel weiter bearbeiten. Noch heute findet der Sernftalerschiefer
guten Absatz. Meistens witd er zur Herstellung von Dachplatten verwendet,
die in verschiedener Grosse und Dicke in den Handel kommen. Der Platten-
berger unterscheidet folgende Formen: die ca. 4—5 cm dicken «Steine», das
sind Platten, welche zur Belegung von Béden dienen. Die ca. 2 cm dicken
«Vierecker» sowie die 11 cm dicken «Spitz» und «Steinli» dienen fast
ausschliesslich zur Bedachung. Noch diinnere Platten finden fiir Garten-
beeteinfassungen Verwendung. Besonders schone Schieferplatten, auch
«Riemen» genannt, werden sorgfiltig gefrist, gehobelt und geschliffen.
Der so behandelte Schiefer gleicht schwarzem Marmor. Dieser «Edel-
schiefer» dient heute vor allem fiir Simsen, Wandverkleidungen und Plat-
tentische. Der fir Schiilertafeln verwendete Schiefer stammt meistens aus
den Lagern in Elm. Das hat seinen besonderen Grund. Der Schiefer aus
Engi ist im Gegensatz zu demjenigen aus Elm auf der Oberseite hirter als
auf der Unterseite! DiePlattenberger reden deshalb von «Hirti» und «Lindi».
Neuerdings findet auch das Schiefermehl, d. h. die gemahlene Schiefermasse,
Verwendung zur Herstellung moderner Baustoffe.

Die Arbeit der Minner «im Berg» ist streng und auch heute nicht gefahr-
los. So weit wie moglich wird auch im Winter gearbeitet. Die Plattenberger
tragen das Essen im Rucksack, frither in ledernen «Zabet-Taschen», jeden
Morgen in den Berg hinauf. Viele Schieferatbeiter sind daneben noch
Kleinbauern.

Unter dem Schieferdach

Doch nicht nur oben im Berg begegnen wir dem Schiefer! Unten im
Tale treffen wir ihn ebenfalls an. Fast alle Hiuser tragen ein Schieferdach.
Aber auch drinnen in der niedrigen Stube des Sernftaler Bauern machen wir
mit dem «schwarzen Marmor» Bekanntschaft. In die echte Sernftalerstube
gehort ein Plattentisch, ein blank gescheuerter iibrigens, auf dessen schwat-
zer Fliche sich so hertlich zeichnen und schreiben lisst! Mag die schwere
Platte nun auf schriggestellten, geschnitzten oder auf schlichten, lotrechten
Beinen ruhen, mag der Tisch in der hellen Wandbankecke oder in der Mitte
stehen, von Stithlen umsdumt, das ist nicht entscheidend. Er ist auf jeden
Fall Schwerpunkt, lebendige, anziehende Mitte des hduslichen Lebens. Nur
der Grossvater im grauen «Biiffel» (einer Art handgestrickter Weste) nimmt
im Winter lieber mit dem «Ofebianggli» vorlieb, wo er seinen Riicken an den
mit grossen, flachgewolbten Messingknopfen verzierten Ofenplatten (auch

I2



La dot d’une paysanne lucernoise (Col. Lithographie)
Graphische Sammlung D. Jenny-Squeder, Ennenda.



aus Schiefer) wirmen kann. Und hinter dem Ofen, auf der schmalen und
stotzigen «Ofestege» sitzen am Abend etwa die Kinder und kramen aus den
alten, wurmstichigen «Ofetrugge» (die einzelnen Tritte dienen zusitzlich
als Schubladen) die alten «Beichiieh» (Wirbel- und Fussknochen vonKiihen)
oder die schénen farbenen Glaskugeln hervor, die dem Grossvater und dem
Vater in ihrer Jugendzeit als Spielzeuge gedient haben. Uber der Stube be-
findet sich die «Stubechamer», die tiber die erwihnte «Ofestege» unmittel-
bar von der Stube aus zu erreichen ist. Der aufklappbare «Ofelade» dient
nicht nur als Offnung zum Durchschliipfen; er ersetzt auch ein wenig die
Zentralheizung, indem die iiberflissige Wirme der Stube hier ungehindert
in die Kammer stromen kann. Nicht zuletzt aus diesem Grunde gilt die
«Stubechamer» als das beste Schlafgemach, das man der «Gastig» zur
Verfiigung stellt. Meistens finden wir in den alten Sernftalerhdusern auch
neben der Stube ein Zimmer, das als «Schlafgade» bezeichnet wird, wihrend
das iiber der Kiiche liegende Gemach unter dem Namen «Chuchichamer»
bekannt ist. Zuoberst im Hause unter dem Dachfirst ist die «Ruosstili»
(Estrich).

Dass wir in der Stube des Sernftalers zahlreiche Bilder der verstorbenen
Vorfahren und Verwandten finden, sei hier nur beiliufig erwihnt. Aus die-
sem Brauch spricht nicht nur Familiensinn, sondern ebenso die Tatsache,
dass der Sernftaler die Neigung, im Hergebrachten etwas Verehrungswiir-
diges zu sehen, mit den Bewohnern anderer Berggegenden teilt. Dafiir
zeugt auch die leider nur noch teilweise eingehaltene Tradition, den erstge-
borenen Sohn auf den Namen des Grossvaters viterlicherseits, den zweit-
geborenen auf den Namen des Grossvaters miitterlicherseits zu taufen. Dieser
Brauch bringt es mit sich, dass in den Biirgergeschlechtern gewisse Vor-
namen gehiuft auftreten. Im weitern ldsst sich in diesem Zusammenhang
die unter Sernftalern noch heute geilibte Praxis anfiithren, wonach gesprachs-
weise erwihnte Personen nicht nur mit ihrem eigenen, sondern gleich auch
mit dem Vornamen ihrer viterlichen oder miitterlichen Vorfahren benannt
werden. Diese seltsame Methode dient der eindeutigen Bestimmung der
Personen. Eigenartig ist, dass in Engi fast ausschliesslich die Namen der
minnlichen Vorfahren der viterlichen Seite, in der benachbarten Gemeinde
Matt hingegen oft auch die Namen der weiblichen Vorfahren der miitterli-
chen Seite verwendet werden. Es liesse sich also eine patronyme und matro-
nyme Art der Namenbildung unterscheiden. So kann man etwa folgende
Kombinationen héren: «ds Tese-Kobis-Frigge-Jaagg» oder «ds Urschis
Kobi» oder «ds Linggis Stoff» (des Matthdus’ Jakobs-Fridolins- Jakob
oder Utrsulas Jakob, Lenas Christoph). Hat ein Vorfahr die Wiirde
eines 6ffentlichen Amtes getragen, so wird meistens auch der entsprechende
Amtstitel in die Kombination einbezogen. Auch Ortsnamen und Berufe
finden in diesem Sinne Verwendung. Als Beispiele méchten wir dafiir zi-

14



tieren: «ds Ratsherre Jaagge-Heiris-Stoff» oder «ds Schuelvogt Tese-Marti»
oder schliesslich «ds Schlatt Martis-Tavi» oder «ds Schiefertegger Jaagge-
Tes».

Dorfgemeinschaft

Die Enge des Tales wirkt gemeinschaftsbildend. Die Leute im Bergtal
leben nicht beziehungslos nebeneinander. Wird eine Familie vom Ungliick
betroffen, dann fiihlen die Dorfgenossen auch mit. Anderseits vermag aber
auch ein freudiges Ereignis analoge Wirkungen auszuldsen. Es gehort noch
heute zum «guten Ton», dass beim Begribnis eines Einheimischen jede
Familie vertreten ist. Die Minner tragen dabei ihr bestes Gewand, das
«Chilchegwand», das aus weissem Hemd, schwarzen Hosen und einem
schwarzen Frack, dem sog. «Anglees», besteht. Als Kopfbedeckung dient
der Zylinder. Man versammelt sich beim Trauerhaus, wo jedeneueintreffende
Person vorerst ins Haus tritt, um von dem in der Stube aufgebahrten Toten
Abschied zu nehmen und bei dessen nichsten «Eigenen» (Verwandten)
«z’leide» (zu kondolieren). Der Leichenzug wird nach bestimmten herge-
brachten Normen formiert: zuvorderst hinter dem Sarg schreitet in der
Regel der jiingste Sohn oder gegebenenfalls die Enkel. Nachher folgen,
dem Alter entsprechend, die weitern S6hne und hinter ihnen nach Verwandt-
schaftsgraden ebenfalls in Einerkolonne die iibrigen Angehérigen der Sippe.
Zuhinterst folgt der grosse Harst der nicht niher verwandten Dorfgenossen,
welche die Einerkolonne nicht mehr einhalten, sondern beliebige Formatio-
nen bilden. Den Minnetn schliessen sich die Frauen an, wobei auch hier die
Spitze des Zuges von den nichsten Angehorigen gebildet wird. Zu bemer-
ken ist noch, dass man bei den Frauen die vorhin erwihnte Einerkolonne
nicht kennt.

So schreitet der «Liichezug» auf bestimmter, nicht gerne geinderter Route
der Kirche zu, wobei der Pfarrherr und die Pfarrfrau ihm ein Stiick weit
entgegenkommen. In der Kirche wird, wiederum nach Geschlechtern ge-
trennt, Platz genommen: die Minner rechts in den «Mannestiehl», die
Frauen links in den «Frauestiiehl», wobei darauf geachtet wird, dass die
Verwandten in den vorderen Bankreihen Platz finden. Die Trennung nach
Geschlechtern in der Kirche beschrinkt sich im Sernftal nicht nur auf die
Trauergottesdienste, sie wird allgemein eingehalten. Den Verwandten der
jeweils Verstorbenen stehen in der Kirche in den dem Todesfall folgenden
Monaten besondere, mit schwarzen Tafeln markierte «Truurstiehl» zur
Verfiigung. Es ist iiblich, dass Leute, welche sich «in der Truur» befinden,
am allgemeinen Gesang in der Kirche wihrend lingerer Zeit nicht mit-
wirken.

Doch wie am I.eid, so nehmen die Sernftaler auch an der Freude eines
Dorfgenossen teil. Zwar ist es nicht iiblich, dass an den Hochzeiten alle

I5



Sippen vertreten sind. Immerhin macht sich der «Hochziiter» eine Ehre
daraus, moglichst «wiit use z’lade», d.h. einen méglichst grossen Kreis
der Verwandten und Freunde einzuladen, denn in dieser Beziehung «erliits
niit»; der Ubergangene fiihlt sich in seiner Ehre verletzt und ist imstande
jahrelang zu schmollen! Die zur Hochzeit Geladenen versammeln sich im
Hause des Brautvaters, wo ihnen ein reichliches «Zniini» aufgetischt wird.
Die Brautfiihrerin, eine ledige Schwester oder ein «Gspili» (Jugendgespielin)
der Braut und der Brautfihrer (Bruder oder Freund des Briutigams) sind
dafiir besorgt, dass auch die nicht geladenen, aber zum Kirchgang erschie-
nenen Leute des Dorfes, die sich vor dem Hause in grosser Anzahl ver-
sammelt haben, zu ihrem Glas «Hochsetwii» kommen. Sind die Vorberei-
tungen beendigt, so tritt das Brautpaar aus dem Haus, gefolgt vom «Ziige-
paar» (Trauzeugen) und der Hochzeitsgesellschaft. Nicht selten unter dem
Donner von Schiissen setzt sich der Zug in Bewegung. Doch bald stellt sich
das erste Hindernis in den Weg. Kinder halten ein mit Blumen geschmiicktes
Band tber die Strasse gespannt, und der Briutigam hat sich loszukaufen.
Dieses «Spinne» wiederholt sich 6fters, und hie und da machen sich auch
ledige Burschen ein Vergniigen daraus, vom Briutigam auf diese Weise den
Tribut zu fordern.

Den Hohepunkt dorflicher Festesfreude bildet heute noch die Kirchweih.
Dieses Fest besteht in einem Tanzanlass (Giiger), der auch von den Ver-
heirateten besucht wird, Natiirlich haben die sog. «modernen» Tanzarten
auch im Sernftal Eingang gefunden. Die Musikanten wissen aber genau,
dass es in ihrem Interesse liegt, eine «mittlere Linie» einzuhalten. Als alte
Gemeinschaftsform des Tanzes, die an der Kirchweih noch heute gepflegt
wird, ist der «Chlepfer» zu werten. Die Paare stellen sich dabei kreisférmig
auf. Sobald die Musik den tiblichen Marsch zu spielen beginnt, reichen sie
sich die Arme und schreiten nach dem Takte vorwirts. Plotzlich beginnt
ein Tinzer, der keine Partnerin gefunden und sich zwischen zwei Paare
gestellt hat, in die Hinde zu klatschen. Auf dieses Zeichen hin hat der hinter
ithm stehende Tdnzer seine Partnerin sofort abzutreten. Nun ist es der andere,
der frei steht und in die Hinde zu klatschen hat, um den erlittenen Verlust
anderweitig zu ersetzen. So wird fortwihrend geklatscht, und die Ténzerin-
nen wechseln in rascher Folge den Partner. Da plotzlich setzt die Musik zu
einem «Runde»« (Walzer oder Lindler) an. Wer im Besitze einer Téinzerin
ist, datf nun tanzen, der «Chlepfer» hingegen, der in diesem entscheidenden
Augenblick keine Partnerin besitzt, hat das Nachsehen und muss unter dem
frohlichen Gelichter der Tanzenden und der Zuschauer fir diesmal die
Tanzdiele verlassen.

Frither amteten noch die Spielmeister oder «Spielchnabe». Thr Wahrzei-
chen war der mit farbigen Bindern und Blumen geschmiickte Hut. Ihnen
oblag dienicht immer angenehme, aber ehrenvolle Pflicht, «Kupplerdienste»

16



zu leisten, d. h. die Burschen und Midchen fiir den bevorstehenden «Giiger»
mit mehr oder weniger Geschick zu «verstelle» (zusammenzustellen). Heute
noch erzihlen einzelne Sernftaler von det Zeit, da ihnen die Ehre zufiel, an
der «Chilbi» als Spielmeister zu amten. Am Montag nach dem ersten Kirch-
weihsonntag («Chilbimindig») halten die Fabriken ihre Tore geschlossen,
wihrend am Montag nach der sog. «Ussuuffete» (dem zweiten Kirchweih-
sonntag) tiberall gearbeitet wird. In vielen Hiusern kommt am Morgen des
Kirchweihsonntags das traditionelle «Chilbizmorget», d. i. «Brotzelte»
(gebackener Brotteig in der runden Fladenform) mit Bienenhonig und But-
ter, auf den Tisch.

Kritik am Aberglauben in einem alten Luzerner Kalender

Mitgeteilt von Hans Trimpy, Glarus

Die sehr umfangreiche idltere Kalenderliteratur der Schweiz! bietet an
volkskundlichem Stoff vor allem den unentbehrlichen horoskopischen
Zauber (die eigentliche «Praktik») und die selten fehlenden Bauernregeln.
Beides lebt bis heute im Volksbewultsein weiter. Wertvoll sind die Kalen-
der auch fir die Kenntnis der Volksmedizin2. Eine Auswertung der Illu-
strationen (zum grossten Teil Holzschnitte) diirfte allerhand Aufschluss
iiber den Geschmack der einstigen Kéufer und dessen Befriedigung geben?.
Was sonst aus den Kalendern fiir die Volkskunde abfillt, ist bescheiden
genug. Auch in diesem betont volkstiimlichen Zweig der Literatur hat die
Zensur lange Zeit Nachrichten aus dem Inland wenig begiinstigt.

Immerhin kénnen wir den Lesern hier ein beachtlich frithes Zeugnis fur
die Aufklirung in der Innerschweiz vorlegen. Der «Newe Gregorianisch- und
verbesserte, Regenspurgische Schreibkalender, durch David Hautt, bey und in
Verlag Anna Felicitas Hautt» fiir die Jahre 7707 und 7771 hat eine schatfe
Attacke gegen kalendarischen Aberglauben geritten?, wofiir offensichtlich
der unbekannte Herausgeber?® verantwortlich ist. Solche Téne sind vor 1798

1 Sehr mangelhaft ist die Kalenderbibliographie von J.L. Brandstetter in: Bibliographie
der Schweizerischen Landeskunde, Fasc. b, Bern 1896, 243 fI.

2 Vgl. Ed. Lombard, Der medizinische Inhalt der schweizerischen Volkskalender im
18. und 19. Jahrhundert, Diss. Ziirich 1925 (berticksichtigt nut eine Auswahl aus
dem erhaltenen Bestand).

3 Vgl. Richard Weiss, Das kleine Andachtsbild und die Imagerie populaire, in: Neue
Zurcher Zeitung 1951, Nr. 2927.

4 Wie etwa schon Christian Weise in seinen «Erznarten» von 1673 (Hallesche Neu-
drucke 1878, 1261F.). '

5 Davit Hautt (1603—-1677) lebte lingst nicht mehr; bis 1711 fithrte seine Schwieger-
tochter A. F. Hautt die Offizin in Luzetn (nach Hist.-Biogt. Lex. d. Schweiz 4, 98).

17



	Volkskundliches aus dem Sernftal

