Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft fur Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschatft fir Volkskunde

Band: 41 (1951)

Artikel: Volk und Recht : Volkskunde und Rechtsgeschichte
Autor: Fehr, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1004532

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1004532
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Volk und Recht
Volkskunde und Rechtsgeschichte

Von Hans Febr, Muri bei Bern

1. Viele Juristen sind geneigt, das Recht als die Normen anzusehen,
welche der Staat gesetzt hat. Sie fassen sie auf als normative Befehle und
Wiinsche. Sie gehen aus vom Gedanken, der Staat erwarte den Gehorsam
seiner Burger und erzwinge diesen nétigenfalls. Andere Juristen erblicken
das Recht in der Uberzeugung des Volkes. Was das Volk fiir bindend und
verbindend hilt, was aus innerem, innerstem Zwang von Allen gehalten
werden soll, das sei Recht. Kommt dusserer, staatlicher Zwang hinzu, so
tritt das Recht in Verbindung mit der Macht. Aber zum Wesen des Rechts
gehort dieser Zwang nicht. Daher vertreten die Einen den Satz: Das Recht
entsteht mit dem Staat. Die Andern dagegen erkliren: Das Recht entsteht
im Kreise jeder, auch der kleinsten menschlichen Gemeinschaft. Mensch-
liches Zusammenleben ohne Recht ist undenkbar. Je nach dieser Auf-
fassung von Recht und Volk, von Recht und Staat, wird die Bewertung
des Zusammenspiels von Rechtsgeschichte und Volkskunde ausfallen. Da
ich selbst in jedem Gemeinschaftsleben ein notwendiges Stiick Rechtsleben
erblicke, trete ich fur die engste Verbindung von Rechtsgeschichte und
Volkskunde ein. Es ist klar, dass in diesen Bereichen letzten Endes die
Weltanschauung entscheidet.

2. Die Volkskunde ist fiir das Recht wertvoll, wenn rechtliche Einrich-
tungen durch sie begriffen und geklirt werden konnen. Rechtliche Er-
kenntnisse werden durch die Volkskunde vertieft. Die Volkskunde ist
vielfach Motivgeschichte, d. h. sie deckt die Beweggriinde auf, welche zu
einzelnen Rechtseinrichtungen fithrten, und gibt Aufschluss iiber das zihe
Festhalten an altem Recht. So sehen wir z. B. in der Geschichte hiufig,
dass sich eine rationale Auflfassung Bahn brechen wollte, wihrend volk-
liche Vorstellungen das rein Vernunftmissige verwarfen. Fin Beispiel:
Der langobardische Konig Liutbrand erklirte in seinem Gesetze (zwischen
713 und 735), es sei schon manche gerechte Sache wegen des gerichtlichen
Zweikampfes verloren gegangen. «Sed propter consuitutinem gentris nostrae
langobardorum legem ipsam wetare non possumus (Liut. 118)». Der Herrscher
wagte nicht, den Zweikampf als Beweismittel im Gericht auszuschalten,
er, der michtige Herrscher, der soviel neues Konigsrecht der lex einfiigte,
musste der Volkstiberzeugung nachgeben. War doch das Volk vom festen
Glauben getragen, dass physische und moralische Krifte im Menschen eine
Einheit bilden, dass also der korperlich Stirkere dem Schwicheren wohl
unterliegen kénne, wenn dieser das Recht auf sich trage, eine Begriindung,
die wir der volkskundlichen Forschung entnehmen.

2



Was die weitverbreitete Vorstellung vom Wiederginger im Bereiche
der Strafexekutionen hervorrief, ist in letzter Zeit mit besonderer Ein-
dringlichkeit betont worden, z. B. von Paul/ Fischer 1936 und Bernbard
Rehfeldt 1942. Das Aufstecken des Kopfes, das Vierteilen des Korpers, das
Verbrennen, das Ersticken im Sumpf usw. gehen auf die Furcht vor dem
Wiederginger zuriick. Jiingst hat Kar/ Frilich dargetan (ein Forscher, der
unermudlich fir die Heranziehung der Volkskunde arbeitet), dass die
Steinkreuze ihren Ursprung dem Wiedergingertum verdanken, der grossen
Angst des Volkes vor der Wiederkehr des Toten, der die Uberlebenden
verfolgte und quilte. (Das Ritsel der Steinkreuze, Nachrichten der Giesse-
ner Hochschulgesellschaft, Bd. 19, S. 59 f., 1950.) Und wie verhilt es sich
mit der Blutrache? In hunderten von Zeugnissen erblicken wir die Be-
mithungen des Staates, die Rache auszumerzen. Vergeblich! Das Volk war
erfillt von der notwendigen Totung des Titers (oder eines Familien-
gliedes), weil der nichtgerichte Tote Unheil und Schaden bringen konnte,
ja musste. Neben heroischen Motiven leitete die Furcht das Blutracherecht
in seine ungliickseligen Bahnen (man vergleiche vor allem die islindischen
Sagas. Gut iiber Blutrache und Fehde neuestens Ot7s Branner, Land und
Herrschaft 1942, S. 21 fL.).

3. Wer nichts weiss von der Magie, von den magischen, bannenden
Kriften, welche im Volksglauben fest verwurzelt waren, kann sich das
Wesen der iltesten Eide nicht erkliren. Man schwor einst:

«Bei Schildes Rand
Und Rosses Bug,

Bei Schwertes Schirfe
Und Schiffes Bord»'

(Edda, Thule Bd. 1, iibertragen von Felix Gengmer 1912, S. 22).

Die Uberzeugung war: Die Gegenstinde sind mit magischer Kraft ge-
laden und vermogen den Meineidigen schweren Schaden oder gar den
Tod zuzufigen. Noch um 1260 lisst der Dichter Konrad von Wiirzburg
den Kaiser Otto bei seinem Barte schworen. Das bedeutet: er verflucht
sich selbst, wenn er falsch schwort. Im Handworterbuch des deutschen
Aberglaubens wird im Artikel Eid auf diese bedeutsamen volklichen
Grundlagen aufmerksam gemacht.

4. Weit verbreitet war im Volke die Anschauung, eine Familie sei an
sich gliickhaft oder vom Ungliick verfolgt. Wer dichte da nicht zuriick an
die griechische Vorstellung von Oedipus’ Geschlecht ? Bei vielen Volkern
erschien die kénigliche Sippe besonders stark mit «Heil» ausgestattet. Des
Herrschers Heil strahlte auf das ganze Volk aus, und das Volk seinerseits
festigte das Heil des Konigs. Im Jahre 1948 hat Frify Rérig eine treffliche

3



Studie verdffentlicht: Gebliitsrecht und freie Wahl in ihrer Auswirkung
auf die deutsche Geschichte (Abh. d. D. Akademie der Wiss. zu Berlin,
Jhg. 1945 /46 Phil. hist. Kl. Nr. 6). Er nimmt an, dass bis 1077 das Gebliits-
recht im Vordergrund stand, nach 1077 das freie Wahlrecht. Die Ursache
fir diese Wandlung sieht er vor allem in den «von Rom kommenden
Einflissen». Gewiss, das mag alles gut gesehen sein. Aber die Volks-
stimmung, der Volksglaube darf nicht ausser acht gelassen werden. Man
wagte bis in das 11. Jahrhundert vom Gebliitsrecht auch deshalb nicht
abzugehen, weil der Glaube an das Heil des Konigsgeschlechts noch auf-
recht stand. Diese Art frommer Einstellung schwand dann dahin. Sie
wurde allmihlich veriussetlicht oder, wenn man will, versachlicht. Das
Konigsheil wurde versetzt in den «Weisen», den «/apis orphanus», den
kostbarsten Edelstein in der Kaiserkrone. Das Volk baute auf dessen zau-
berische Krifte, auf das Gliick, welches in diesem Steine verborgen lag.
Als politischer Dichter ruft daher Walther von der Vogelweide dem
Konigskandidaten zu:

«Philippe setze den weisen Gf,
und heiz si treten hinder sich,»

und sagt an anderer Stelle:

«swer na des riches irre gé,
der schouwe wem der weise ab sinem nacke sté:
der stein ist aller fiirsten leitesterne.»

(Vgl. mein Recht in der Dichtung S. 154 ff.).

Der «Weise» war es, der den Herrscher und durch ihn den Staat zu
Aufstieg und Segen leitete. In des Volkes Meinung erschien er als der
wahre Leitstern der Konige. Wer ihn besass, galt im Volksglauben als
rechtmissiger Herrscher.

5. Der Beispiele konnten viele angefiihrt werden; doch muss ich mich
des gesteckten Raumes wegen beschrinken. Ich méchte einzig noch hin-
weisen auf die im Volke lebendigen Teufelsvorstellungen, welche ihren
Niederschlag im spitmittelalterlichen Folterprozess fanden. Das Volk hielt
den Verbrecher fiir einen teufelsbesessenen Menschen, welcher in Folge der
dimonischen Einwirkungen ausserstande war, die Wahrheit zu gestehen.
Man glaubte, erst in der Qual werde er wieder «Meister liber sich selbsty.
Erst die Folter mache den gebundenen Willen frei und den Verbrecher
tihig, ein Gestindnis abzulegen. Auf dieser Basis waren unzihlige Folte-
rungen aufgebaut, und aus diesem Beweggrunde wurden die Schmerzen
oft bis ins Unertrigliche gesteigert. Geht man von dieser Auffassung aus,

4.



so wird manche Tortur erklirlicher, manches eher verstindlich, was uns
barbarisch, ja, geradezu pervers anmutet. Fiir die Durchfiihrung der Folter-
prozesse ist die Volksanschauung von héchster Bedeutung: Gott will die
Wahrheit, der Teufel sinnt auf Betrug. Er lauert dem Menschen an allen
Ecken und Enden auf und verfithrt ihn zum Verbrechen, wo immer er
kann. Nicht umsonst heisst er der Versucher. Ist man einmal der Ver-
suchung verfallen, z. B. durch Lesen von Zauberbiichern (Faust), oder
durch Spielen und Fluchen, so entreisst sich der armselige Mensch nur
schwer den Bestrickungen des Satans. Fast alle offiziellen Straf- und
Prozessbiicher verschweigen diese im Volke lebendigen Anschauungen.
Nur der Hexenhammer von 1487 sagt es frei heraus, der Teufel verteidige
den Angeklagten nach besten Kriften (pro viribus) auf der Folter und
mache ihn hart gegen die Leiden (indurentur). Nur wenn der Bose den
Gefolterten verlasse, vermoge dieser leicht (faciliter) seine Tat zu gestehen.

Dieses Beispiel zeigt uns, dass wir in Gesetzen, in Rechtsbiichern
und hnlichen Quellen sehr hiufig die Volksiiberzeugung nicht aufzu-
spiiren vermogen. Und doch ist gerade sie — wie vorhin bekundet — eine
wichtige Quelle des Rechts. Natiirlich konnen in zahllosen Fillen die
Erlasse der Fursten, der Stidte usw. das Volksempfinden wiedergeben.
Aber Sicherheit besteht nicht. Gebote der Macht sind nicht ohne weiteres
Gebote des Rechts in dem hier vorgetragenen Sinn. Sie kénnen es sein,
und sind sie es nicht, so konnen sie es werden, wenn die Gemeinschaft sie
fiir richtig und erspriesslich hilt. Sie dringen dann in die Rechtsiiberzeu-
gung des Volkes ein, und die Geschichte zeigt, dass dies tausendfiltig
der Fall war. (Neuestens spricht Hans Liermann in seinem Aufsatz: Das
Buch im deutschen Rechtsgang, sehr treffend von «aufgezwungenem
Recht in der Lex Visigothorum»: Festschrift fiir Eugen Stollreither,
S. 138).

6. Wollen wir nicht nur Institutionengeschichte treiben, d. h. normative
Rechtseinrichtungen in ihrer Entwicklung und in ihrem’ innern und
dussern Aufbau etforschen, so bleibt uns nur der Zugriff auf die sogenann-
ten «ausserrechtlichen Quellen» iibrig. Die chronistischen Uberlieferungen,
die Welt der Symbole und Wahrzeichen, die Sagen, Mirchen, Legenden
und Schwiinke, die Lieder und Dichtungen und das grosse rechtsarchiolo-
gische Material muss viel stirker herangezogen werden als bisher. Die
Erkenntnisse, welche die Sprache vermittelt, und das Studium der Orts-,
Flur-und Personennamen miissen dazukommen. (Dazu vergleiche man den
Aufsatz von Frang Beyerle, Ortsnamen der Landnahmezeit und karo-
lingische Personennamen, Festschrift fur Karl Haff, S. 13 ff., 1950.) Mag
man diesen ganzen Komplex mit Volkskunde bezeichnen oder nicht, das
ist gleichgiiltig. Jedenfalls darf man als «rechtliche Volkskunde» den
gesamten Quellenkreis betrachten, der uns die Rechtsvorstellungen und

5



die Rechtsiiberzeugungen, welche im Volke lebten, nahebringt, und die
Mittel an die Hand gibt, das institutionelle Recht mit dem lebendigen
Volksrecht zu vergleichen. In diesem Sinne gibt uns die Volkskunde ein
bedeutsames Kontrollbild. Vieles ist in den letzten dreissig Jahren bereits
geschehen, und wir sind im besten Zuge einer engeren Zusammenarbeit.
Gute Einblicke und Ausblicke mit reicher Literatur gibt neuestens Kar/
Frilich, Die rechtlich-volkskundliche Forschung im niederdeutschen Be-
reich, Z. des Vereins f. Hamburgische Geschichte Bd. XXXX, 1949.

7. Zuletzt noch ein kurzer allgemeiner Hinweis. Nach der Uberzeugung
des Volkes datf nicht in allen Fillen das «reine Recht» entscheiden. Das
Leben mit seinen bunten Spielarten sollte dann und wann korrigierend
eingreifen. Ahnlich wie in den Erzihlungen des Orients der Richter mit
einem mehr klugen als korrekten Spruch den Prozess zu Ende fiihrt, freut
sich in den deutschen Gebieten das Volk am Witzigen und Schwankhaften
eines gesunden Urteils. Aber nicht nur aus Freude am Scherz billigt es
oftmals einen solchen Richterspruch, sondern aus dem natiirlichen Gefiihl:
Die Klugheit soll siegen iiber die Dummbheit, der Wachsame iiber den
Nachlissigen. Daher verlangt das Volk auch mit aller Energie, dass einer
ein ihm zukommendes Recht wirklich ausiibe. Dies zeigt sich deutlich etwa
in den Liegenschaftsprozessen, in denen ein Nichtberechtigter, der das
Land tatséchlich bestellt und beackert, iiber jenen siegt, der sich um sein
Grundstiick nicht kiimmert. Man soll wirken und titig sein fiir sein
Recht, das ist des Volkes Meinung. Und so schleudert auch das Volk ein
uns heute unbekanntes Element in die Rechtswelt hinein, den Humor.
Wiederum sind es nicht die offiziellen Satzungen der Fiirsten und Stidte,
welche dem Humor einen Platz einriumten. Die biduerlichen Rechte, die
Schwinke und allerlei Geschichten mit rechtlichem Einschlag fassen
hiniiber in das Gebiet des Humors und weisen ihm einen breiten Spielraum
zu. Am interessantesten sind die Zeugnisse, die ich in meinem Biichlein
«Der Humor im Recht» (1946) den «disteren» genannt habe. Die engen,
harten, bisweilen grausamen Rechtsvorschriften erschienen oftmals volks-
fremd. Da griff der Volkshumor ein und versuchte die Hirten zu mildern.
Das Unertrigliche sollte ertriglich gemacht werden. Das Volk suchte
gleichsam nach rechtlichen Kompensationen und fand sie in vielen Fillen.
All diese rechtlichen und psychologischen Erwigungen diirfen nicht unter-
schitzt werden, und in diesem Bereiche gibt es fiir die Rechtsgeschichte
und fiir die Volkskunde noch Vieles zu tun.

Ich bin tiberzeugt: In dreissig Jahren kann keine Rechtsgeschichte mehr
geschrieben werden ohne starke Einfihlung in die volkskundlichen
Forschungen.



	Volk und Recht : Volkskunde und Rechtsgeschichte

