
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 41 (1951)

Artikel: Volk und Recht : Volkskunde und Rechtsgeschichte

Autor: Fehr, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004532

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004532
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Volk und Recht
Volkskunde und Rechtsgeschichte

Von Hans Fehr, Muri bei Bern

1. Viele Juristen sind geneigt, das Recht als die Normen anzusehen,
welche der Staat gesetzt hat. Sie fassen sie auf als normative Befehle und
Wünsche. Sie gehen aus vom Gedanken, der Staat erwarte den Gehorsam
seiner Bürger und erzwinge diesen nötigenfalls. Andere Juristen erblicken
das Recht in der Überzeugung des Volkes. Was das Volk für bindend und
verbindend hält, was aus innerem, innerstem Zwang von Allen gehalten
werden soll, das sei Recht. Kommt äusserer, staatlicher Zwang hinzu, so

tritt das Recht in Verbindung mit der Macht. Aber zum Wesen des Rechts

gehört dieser Zwang nicht. Daher vertreten die Einen den Satz : Das Recht
entsteht mit dem Staat. Die Andern dagegen erklären : Das Recht entsteht
im Kreise jeder, auch der kleinsten menschlichen Gemeinschaft. Menschliches

Zusammenleben ohne Recht ist undenkbar. Je nach dieser

Auffassung von Recht und Volk, von Recht und Staat, wird die Bewertung
des Zusammenspiels von Rechtsgeschichte und Volkskunde ausfallen. Da
ich selbst in jedem Gemeinschaftsleben ein notwendiges Stück Rechtsleben

erblicke, trete ich für die engste Verbindung von Rechtsgeschichte und
Volkskunde ein. Es ist klar, dass in diesen Bereichen letzten Endes die

Weltanschauung entscheidet.
2. Die Volkskunde ist für das Recht wertvoll, wenn rechtliche Einrichtungen

durch sie begriffen und geklärt werden können. Rechtliche
Erkenntnisse werden durch die Volkskunde vertieft. Die Volkskunde ist
vielfach Motivgeschichte, d. h. sie deckt die Beweggründe auf, welche zu
einzelnen Rechtseinrichtungen führten, und gibt Aufschluss über das zähe

Festhalten an altem Recht. So sehen wir z. B. in der Geschichte häufig,
dass sich eine rationale Auffassung Bahn brechen wollte, während volkliche

Vorstellungen das rein Vernunftmässige verwarfen. Ein Beispiel:
Der langobardische König Liutbrand erklärte in seinem Gesetze (zwischen
713 und 735), es sei schon manche gerechte Sache wegen des gerichtlichen
Zweikampfes verloren gegangen. «Sed propter consuitutinem gentris nostrae

langobardorum legem ipsam uetare non possumus (Liut. 118)». Der Herrscher

wagte nicht, den Zweikampf als Beweismittel im Gericht auszuschalten,

er, der mächtige Herrscher, der soviel neues Königsrecht der lex einfügte,
musste der Volksüberzeugung nachgeben. War doch das Volk vom festen
Glauben getragen, dass physische und moralische Kräfte im Menschen eine
Einheit bilden, dass also der körperlich Stärkere dem Schwächeren wohl
unterliegen könne, wenn dieser das Recht auf sich trage, eine Begründung,
die wir der volkskundlichen Forschung entnehmen.

2



Was die weitverbreitete Vorstellung vom Wiedergänger im Bereiche
der Strafexekutiönen hervorrief, ist in letzter Zeit mit besonderer
Eindringlichkeit betont worden, z. B. von Paul Fischer 1936 und Bernhard

Rehjeldt 1942. Das Aufstecken des Kopfes, das Vierteilen des Körpers, das

Verbrennen, das Ersticken im Sumpf usw. gehen auf die Furcht vor dem

Wiedergänger zurück. Jüngst hat Karl Frölich dargetan (ein Forscher, der
unermüdlich für die Heranziehung der Volkskunde arbeitet), dass die
Steinkreuze ihren Ursprung dem Wiedergängertum verdanken, der grossen
Angst des Volkes vor der Wiederkehr des Toten, der die Überlebenden

verfolgte und quälte. (Das Rätsel der Steinkreuze, Nachrichten der Giesse-

ner Hochschulgesellschaft, Bd. 19, S. 59 IT., 1950.) Und wie verhält es sich
mit der Blutrache In hunderten von Zeugnissen erblicken wir die

Bemühungen des Staates, die Rache auszumerzen. Vergeblich! Das Volk war
erfüllt von der notwendigen Tötung des Täters (oder eines Familiengliedes),

weil der nichtgerächte Tote Unheil und Schaden bringen konnte,
ja musste. Neben heroischen Motiven leitete die Furcht das Blutracherecht
in seine unglückseligen Bahnen (man vergleiche vor allem die isländischen
Sagas. Gut über Blutrache und Fehde neuestens Otto Brunner, Land und
Herrschaft 1942, S. 21 ff.).

3. Wer nichts weiss von der Magie, von den magischen, bannenden
Kräften, welche im Volksglauben fest verwurzelt waren, kann sich das

Wesen der ältesten Eide nicht erklären. Man schwor einst:

«Bei Schildes Rand
Und Rosses Bug,
Bei Schwertes Schärfe
Und Schiffes Bord»

(Edda, Thüle Bd. 1, übertragen von Felix Genehmer 1912, S. 22).
Die Überzeugung war: Die Gegenstände sind mit magischer Kraft

geladen und vermögen den Meineidigen schweren Schaden oder gar den
Tod zuzufügen. Noch um 1260 lässt der Dichter Konrad von Würzburg
den Kaiser Otto bei seinem Barte schwören. Das bedeutet: er verflucht
sich selbst, wenn er falsch schwört. Im Handwörterbuch des deutschen

Aberglaubens wird im Artikel Eid auf diese bedeutsamen volklichen
Grundlagen aufmerksam gemacht.

4. Weit verbreitet war im Volke die Anschauung, eine Familie sei an
sich glückhaft oder vom Unglück verfolgt. Wer dächte da nicht zurück an
die griechische Vorstellung von Oedipus' Geschlecht? Bei vielen Völkern
erschien die königliche Sippe besonders stark mit «Heil» ausgestattet. Des
Herrschers Heil strahlte auf das ganze Volk aus, und das Volk seinerseits

festigte das Heil des Königs. Im Jahre 1948 hat Fritrg Rörig eine treffliche

3



Studie veröffentlicht : Geblütsrecht und freie Wahl in ihrer Auswirkung
auf die deutsche Geschichte (Abh. d. D. Akademie der Wiss. zu Berlin,
Jhg. 1945/46 Phil. hist. Kl. Nr. 6). Er nimmt an, dass bis 1077 das Geblütsrecht

im Vordergrund stand, nach 1077 das freie Wahlrecht. Die Ursache
für diese Wandlung sieht er vor allem in den «von Rom kommenden
Einflüssen». Gewiss, das mag alles gut gesehen sein. Aber die
Volksstimmung, der Volksglaube darf nicht ausser acht gelassen werden. Man
wagte bis in das 11. Jahrhundert vom Geblütsrecht auch deshalb nicht
abzugehen, weil der Glaube an das Heil des Königsgeschlechts noch
aufrecht stand. Diese Art frommer Einstellung schwand dann dahin. Sie

wurde allmählich veräusserlicht oder, wenn man will, versachlicht. Das

Königsheil wurde versetzt in den «Weisen», den «lapis orphanus», den
kostbarsten Edelstein in der Kaiserkrone. Das Volk baute auf dessen
zauberische Kräfte, auf das Glück, welches in diesem Steine verborgen lag.
Als politischer Dichter ruft daher Walther von der Vogelweide dem

Königskandidaten zu:

«Philippe setze den weisen üf,
und heiz si treten hinder sich, »

und sagt an anderer Stelle :

«swer nû des riches irre gê,
der schouwe wem der weise ab sînem nacke stê :

der stein ist aller fürsten leitesterne. »

(Vgl. mein Recht in der Dichtung S. 154 ff.).
Der «Weise» war es, der den Herrscher und durch ihn den Staat zu

Aufstieg und Segen leitete. In des Volkes Meinung erschien er als der
wahre Leitstern der Könige. Wer ihn besass, galt im Volksglauben als

rechtmässiger Herrscher.

5. Der Beispiele könnten viele angeführt werden; doch muss ich mich
des gesteckten Raumes wegen beschränken. Ich möchte einzig noch
hinweisen auf die im Volke lebendigen Teufelsvorstellungen, welche ihren
Niederschlag im spätmittelalterlichen Folterprozess fanden. Das Volk hielt
den Verbrecher für einen teufelsbesessenen Menschen, welcher in Folge der
dämonischen Einwirkungen ausserstande war, die Wahrheit zu gestehen.
Man glaubte, erst in der Qual werde er wieder «Meister über sich selbst».
Erst die Folter mache den gebundenen Willen frei und den Verbrecher
fähig, ein Geständnis abzulegen. Auf dieser Basis waren unzählige
Folterungen aufgebaut, und aus diesem Beweggrunde wurden die Schmerzen
oft bis ins Unerträgliche gesteigert. Geht man von dieser Auffassung aus,

4



so wird manche Tortur erklärlicher, manches eher verständlich, was uns
barbarisch, ja, geradezu pervers anmutet. Für die Durchführung der

Folterprozesse ist die Volksanschauung von höchster Bedeutung: Gott will die

Wahrheit, der Teufel sinnt auf Betrug. Er lauert dem Menschen an allen
Ecken und Enden auf und verführt ihn zum Verbrechen, wo immer er
kann. Nicht umsonst heisst er der Versucher. Ist man einmal der
Versuchung verfallen, z. B. durch Lesen von Zauberbüchern (Faust), oder
durch Spielen und Fluchen, so entreisst sich der armselige Mensch nur
schwer den Bestrickungen des Satans. Fast alle offiziellen Straf- und
Prozessbücher verschweigen diese im Volke lebendigen Anschauungen.
Nur der Hexenhammer von 1487 sagt es frei heraus, der Teufel verteidige
den Angeklagten nach besten Kräften (pro viribus) auf der Folter und
mache ihn hart gegen die Leiden (indurentur). Nur wenn der Böse den
Gefolterten verlasse, vermöge dieser leicht (faciliter) seine Tat zu gestehen.

Dieses Beispiel zeigt uns, dass wir in Gesetzen, in Rechtsbüchern
und ähnlichen Quellen sehr häufig die Volksüberzeugung nicht
aufzuspüren vermögen. Und doch ist gerade sie — wie vorhin bekundet — eine

wichtige Quelle des Rechts. Natürlich können in zahllosen Fällen die
Erlasse der Fürsten, der Städte usw. das Volksempfinden wiedergeben.
Aber Sicherheit besteht nicht. Gebote der Macht sind nicht ohne weiteres
Gebote des Rechts in dem hier vorgetragenen Sinn. Sie können es sein,
und sind sie es nicht, so können sie es werden, wenn die Gemeinschaft sie

für richtig und erspriesslich hält. Sie dringen dann in die Rechtsüberzeugung

des Volkes ein, und die Geschichte zeigt, dass dies tausendfältig
der Fall war. (Neuestens spricht Hans Liermann in seinem Aufsatz: Das
Buch im deutschen Rechtsgang, sehr treffend von «aufgezwungenem
Recht in der Lex Visigothorum»: Festschrift für Eugen Stollreither,
S. 138).

6. Wollen wir nicht nur Institutionengeschichte treiben, d. h. normative
Rechtseinrichtungen in ihrer Entwicklung und in ihrem innern und
äussern Aufbau erforschen, so bleibt uns nur der Zugriff auf die sogenannten

«ausserrechtlichen Quellen» übrig. Die chronistischen Uberlieferungen,
die Welt der Symbole und Wahrzeichen, die Sagen, Märchen, Legenden
und Schwänke, die Lieder und Dichtungen und das grosse rechtsarchäologische

Material muss viel stärker herangezogen werden als bisher. Die
Erkenntnisse, welche die Sprache vermittelt, und das Studium der Orts-,
Flur- und Personennamen müssen dazukommen. (Dazu vergleiche man den
Aufsatz von Fran£ Bejerle, Ortsnamen der Landnahmezeit und karo-
lingische Personennamen, Festschrift für Karl Haff, S. 13 ff., 1950.) Mag
man diesen ganzen Komplex mit Volkskunde bezeichnen oder nicht, das

ist gleichgültig. Jedenfalls darf man als «rechtliche Volkskunde» den

gesamten Quellenkreis betrachten, der uns die Rechtsvorstellungen und

5



die Rechtsüberzeugungen, welche im Volke lebten, nahebringt, und die
Mittel an die Hand gibt, das institutionelle Recht mit dem lebendigen
Volksrecht zu vergleichen. In diesem Sinne gibt uns die Volkskunde ein
bedeutsames Kontrollbild. Vieles ist in den letzten dreissig Jahren bereits

geschehen, und wir sind im besten Zuge einer engeren Zusammenarbeit.
Gute Einblicke und Ausblicke mit reicher Literatur gibt neuestens Karl
Frölich, Die rechtlich-volkskundliche Forschung im niederdeutschen
Bereich, Z. des Vereins f. Flamburgische Geschichte Bd. XXXX, 1949.

7. Zuletzt noch ein kurzer allgemeiner Hinweis. Nach der Uberzeugung
des Volkes darf nicht in allen Fällen das «reine Recht» entscheiden. Das
Leben mit seinen bunten Spielarten sollte dann und wann korrigierend
eingreifen. Ähnlich wie in den Erzählungen des Orients der Richter mit
einem mehr klugen als korrekten Spruch den Prozess zu Ende führt, freut
sich in den deutschen Gebieten das Volk am Witzigen und Schwankhaften
eines gesunden Urteils. Aber nicht nur aus Freude am Scherz billigt es

oftmals einen solchen Richterspruch, sondern aus dem natürlichen Gefühl :

Die Klugheit soll siegen über die Dummheit, der Wachsame über den

Nachlässigen. Daher verlangt das Volk auch mit aller Energie, dass einer
ein ihm zukommendes Recht wirklich ausübe. Dies zeigt sich deutlich etwa
in den Liegenschaftsprozessen, in denen ein Nichtberechtigter, der das

Land tatsächlich bestellt und beackert, über jenen siegt, der sich um sein

Grundstück nicht kümmert. Man soll wirken und tätig sein für sein

Recht, das ist des Volkes Meinung. Und so schleudert auch das Volk ein

uns heute unbekanntes Element in die Rechtswelt hinein, den Humor.
Wiederum sind es nicht die offiziellen Satzungen der Fürsten und Städte,
welche dem Humor einen Platz einräumten. Die bäuerlichen Rechte, die
Schwänke und allerlei Geschichten mit rechtlichem Einschlag fassen

hinüber in das Gebiet des Humors und weisen ihm einen breiten Spielraum
zu. Am interessantesten sind die Zeugnisse, die ich in meinem Büchlein
«Der Humor im Recht» (1946) den «düsteren» genannt habe. Die engen,
harten, bisweilen grausamen Rechtsvorschriften erschienen oftmals
volksfremd. Da griff der Volkshumor ein und versuchte die Härten zu mildern.
Das Unerträgliche sollte erträglich gemacht werden. Das Volk suchte

gleichsam nach rechtlichen Kompensationen und fand sie in vielen Fällen.
All diese rechtlichen und psychologischen Erwägungen dürfen nicht
unterschätzt werden, und in diesem Bereiche gibt es für die Rechtsgeschichte
und für die Volkskunde noch Vieles zu tun.

Ich bin überzeugt: In dreissig Jahren kann keine Rechtsgeschichte mehr
geschrieben werden ohne starke Einfühlung in die volkskundlichen
Forschungen.

6


	Volk und Recht : Volkskunde und Rechtsgeschichte

