
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 37 (1947)

Heft: 4-5

Artikel: Die Sage vom Westerkind

Autor: Wildhaber, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004586

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004586
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 102 —

mand nütt von im gewiisst wohin er kommen. Als er nun gen
Lucern kommen, halt er im selbs niemen mer glych gesähen,
noch kein haar mer uff sinem haupt noch am hart ghan, unn
also alle handlung siiieti Herren unn oberen zu Lucern erzeilt.
Dises alles ziigend ettliche Burger Zürich, als Hans Wüigmen,
Balthazar Niissli, Jacob Buman unn ander mer, die es von glaub-
wirdigen lüthen zu Lucern gehört. Ich selber hab zwen Mann,
von Münster1, mundlich gefraget denen diser Hans Grysbiiler wol
bekant, ob er sin läbenlang ein verruchter mensch gsin sye oder
nütt, habend sy im ein gutt lob verlyhen, so vil inen ze ivüssen

sye er allwäg ein fromm gotförchtiger mensch gewäsen, alleyn das

er den wyn zun zyten zu vil zu im genommen, wie ander lüth mer.
Sin schwert, hut unn mantel hatt man gefunden, siiien wer

aber hatt die zyt har gemanglet. Sider har ist ein geschrey uss-

gangen, das er gestorben und mit tod abgangen

Die Sage vom Westerkind.
Von Robert Wildhaber, Basel.

In Josef Müllers „Sagen ans Uri" erscheint einige Male die
Gestalt des Westerkindes2. Die Sage und der Name werden von
verschiedenen Gewährsleuten erwähnt; es scheint also im Kanton
Uri der damit zusammenhängende Glaube noch einigermassen
bekannt gewesen zu sein. Das ist deswegen erstaunlich, weil das

Westerkind als Sagenfigur sonst weder in den Sagensammlungen
der anderen deutschsprechenden Schweizer Kantone, noch auch
in den bekannteren Sammlungen Deutschlands vorkommt '.

Das Westerkind ist ein Kind, das gleich nach der Taufe
stirbt, bevor es eine irdische Nahrung, ä wältlichi Choscht,
genossen hat. Diese Kinder seien die schönsten Engel1 und hätten
die grösste Freude im Himmel. Dass solchen Kindern, die eben
durch die Taufe in die christliche Gemeinschaft aufgenommen
wurden, die noch nüchtern sind und im Zustande der Unschuld
sterben, eine besondere Kraft zugeschrieben wird, ist zu erwarten.
Man tröstet sich zunächst über ihren Tod; man sagt zu den
Eltern: „Jetzt habt ihr ein schönes Engelein im Himmel"6. Stirbt
ein Kind, so soll mehr Freude als Jammer im Trauerhaus herr-

1 Beromiinster.
2 Bd. 1 Schriften d. SGVk. Bd. 18, 1926) Nr. 93; Bd. 3 ebda.

Bd. 28, 1945) Nr. 1375 u. 1511.
3 Nach frdl. Mitteilg. v. Herrn A. Büchli, Clinr, kommt es auch in

seinen neu gesammelten Bündner Sagen nicht vor.
4 Müller 1, 64. 65; 3, 292.
5 Hwb. d. d. Abergl. 2, 831 g. v. Engel.



— 103 —

sehen, „denn der Engel ist direkt in den Himmel geflogen" '.
Nach älterem Tiroler Volksbraach werden die Leichen von
Kindern offen liegen gelassen und nicht in ein Tuch gehüllt oder
eingenäht, „weil's Engelen sind" 2, oder sie erhalten, da man ihren
Tod nicht als trauriges Ereignis ansieht, „ein weisses Bahrtuch,
das mit roten Bändern und künstlichen Blumen so schön als möglich

geziert wird"3. Es gilt als vorteilhaft, „nach einem Kinde
aus der Verwandtschaft zu sterben, weil dieses den Weg zum
Himmel bereite"4. Auch sonst spielt die Leiche eines unschuldig
verstorbenen Kindes im Aberglauben eine grosse Rolle; wenn
man das Gesicht einer solchen Leiche mit der Hand bestreicht
„und dann mit derselben Hand ein krankes Glied, so geht der
Schaden fort"5.

Sterben Kinder aber vor der Taufe, so heissen sie „unge-
freute Kindli"; sie kommen an einen Ort, wo weder Freud noch
Leid ist6. Noch schlimmer ergeht es Kindern, die während der
Taufe sterben : „Abergläubige Leut halten darfur / wann ein Kind
vnder dem H. Tauf sterbe / ehe es mit dem H. Taufwasser / in
dem Namen der H. hochgelobten Drey-Einigheit begossen worden;
vnd der so es tauffet / nicht merke / dass es gestorben / sonder
taufe das todte Kind / so werde auss einem solchen Kind der
ärgste Teufel in der Hollen" '.

Beim Westerkind tritt zur Kraft, die ihm durch die Taufe
und die Unschuld zuteil wird, noch diejenige, die im Nüchternsein

liegt. Dass man in diesem Zustand für die guten und
schädigenden Einflüsse von aussen viel empfänglicher ist, und dass

man auch Zauberhandlungen und Heilkuren viel wirksamer
vornehmen kann, ist eine bekannte Tatsache8.

Es liegt nun nahe, ein Kind, das mit so viel Kraft geladen
ist, in der Sage dort zu Hilfe zu holen, wo es eine besonders

gefährliche Aufgabe zu lösen gilt, die ein Lebender nicht lösen
kann. Aus diesem Grunde wird es in den Nummern 93 und 1375
der „Sagen aus Uri" mit der Vorladung ins Tal Josaphat
verbunden. Es ist das Patenkind, das als Stellvertreter des Zitierten
seine Sache im Tal Josaphat zu verfechten hat. In anderen Sagen
ist das Patenkind vor allem auch dann verpflichtet, diesen schweren

1 ib. 2, 830 f.
3 Heyl, Volkssagen, Bräuche und Meinungen aus Tirol (1897) 781.
3 L. v. Hörmann, Tiroler Volksleben (1909) 428.
4 Hwb. d. d. Abergl. 8, 450.
5 L. Straekerjan, Aberglaube und Sagen aus dem Herzogtum Oldenburg

(1909) 1, 89.
0 Lütolf, Sagen, Bräuche. Legenden aus den fünf Orten (1862) 551.
7 Anhorn, Magiologia (1674) 148; und danach Hwb. d. d. Abergl. 8, 450.
8 Vgl. Hwb. d. d. Abergl. 6, 1157 ff. s. v. nüchtern.



— 104 —

Gang anzutreten, wenn es einmal ein Geschenk von seinem Götti
angenommen hat1.

Einzig in Müllers Sage Nr. 1511 (3, 291 f.) hat das Wester-
kind nichts mit dem Tal Josaphat zu tun. Hier ist es ein uneheliches

Kind, das wenige Stunden nach der Taufe stirbt; einige
Zeit später erscheint es seinem Götti und winkt ihm; er weiss

nun, dass er bald sterben müsse. Hier scheint die Sagenerzählerin

durch die Vorstellung vom früh gestorbenen Patenkinde im
Verlaufe ihrer Erzählung dazu verleitet worden zu sein, ein
Westerkind daraus zu machen; nur hat sie ihm dann nicht auch
noch die ihm zugehörige Rolle geben können. Es wäre allerdings
auch denkbar, dass in einer Erzählergemeinschaft ein Wort das
andere gegeben hat, und dass so das Westerkind daraus geworden
ist; aus Müllers Niederschrift der Sage lässt sich das leider nicht
mehr ersehen.

Man wird behaupten dürfen, dass das„Westerkind in der Sage"
ein bis jetzt nur im Kanton Uri belegter Sonderfall des seinen
Götti im Tal Josaphat vertretenden Patenkindes ist.

Was nun zunächst das Wort angeht, so schreibt Müller Wesch-
berli (Nr. 93 c, 1375, 1511) und 1Vesperchind (Nr. 93 c). Die
Mundart-Grammatiken von Clauss (Uri) und Ahegg (Urseren) erwähnen
den Namen nicht; auch das Schweiz. Id. kennt für das Simplex
Wester (-kind), beziehungsweise [Vesper (-Ii) nur die Stelle aus
Müller2. Hingegen sind Komposita mehrfach belegt: Wesper-
g'wändli, Wesperhömmeli „weisses, sehr feines zierliches Hemdchen
für Kinder, die zur hl. Taufe getragen werden"3, doch wird auch

1 Kuoni, Sagen des Kantons St. Gallen (1902) 145; Ruppen und Tschei-
nen, Walliser Sagen (1907) 1, 231 f.; Hwb d. d. Abergl. 4, 770 ff.; Siegfried
Hardung, Die Vorladung vor Gottes Gericht (1934), bes. Anin. 3 auf S. 33.
Weitere Beispiele über die Ladung ins Tal Josaphat bringt Hanns Bäehtold-
Stäubli in SVk 15, 39 f ; vgl. auch Schweiz. Id. 3, 75 f. — Interessant ist
in diesem Zusammenhang, dass S. Hardung (a. a. O. 55) in einer Tabelle über
den Ort des Gerichtes zeigt, dass die Vorladung ins Tal Josaphat etwa im
15. Jh. erscheint, hauptsächlich verbreitet ist im 16., 17. und 18. Jh. und
dann wieder abnimmt im 19. und 20. Jh.

2 Nach frdl. Mitteilg. v. Herrn Dr. Hans Wanner. — westerkint ferner
belegt bei Schade, Altdt. Wb. 2, 1132 ; Lexer 3, 803 ; Benecke-Müller-Zarncke
3, 609 ; Grimms Dt. Wb. hat das Wort noch nicht. — wester im Sinne von
Kind ist auch angeführt bei Birlinger, Aus Schwaben (1874) 2, 234 (Anm.).
— Daneben wastibarn, westeparn, Westerham „Täufling im ersten Hemd, im
Taufkleid, im Gbrisamhemd" bei Schade2 (1882) 2, 1132; Graff, Ahd. Sprachschatz

3, 155; Wackernagel, Altdt. Wb. 373; Benecke 3, 609; Lexer 3,
803; Schmeller, Bayr. Wb. 22, 1043 f.; Weigand, Dt. Wb. 6(1910) 2, 1250;
Kluge-Götze, Etym. Wb. "(1934) 687, wo zum Wort folgende Erklärung gegeben
wird: „Der germ. Stamm wasti- 'Kleid' stimmt mit Ablaut zu lat. vestis
'Kleid' ; vgl. got. ivasti 'Kleid' und wasjan 'kleiden' ".

3 Im Mskr. zur 2. Aufl. von Stablers Idiotikon, 2, 755, nach frdl.
Mitteilg. v. Herrn Dr. H. Wanner, der mir weiter angab: westerhemdli



— 105 —

das erste Hemd, welches die Taufpatin dem Patenkind schenkt,
darunter verstanden. Das Schweiz. Id. führt das Wesperhemd nicht
an; es hat dafür Gotte"-Hëmpli und Beithemdl. Neben Wester-
hemd kommt auch der missverstandene Ausdruck Schwesterhemd
vor2. Dann gibt es ferner die Bezeichnungen: westerwät, Westerwede,

westertouf, ivesterhut3; westerhübe kann Taufhaube oder
„Glückshaube" bedeuten4. Eine grössere Verbreitung und auch
einen erweiterten Bedeutungsumfang hat die westerlege oder -legi
Brandstetter6 versucht sie zu deuten als „die genaue Übersetzung
des kirchlichen Ausdruckes depositio albarum in den ersten christlichen

Zeiten, die Zurückgabe des Taufkleides in die Hände des

Bischofs am Vorabend des weissen Sonntags." Auf jeden Fall wurde
das Wort gleichbedeutend mit „Taufschmaus" (oder Schmaus beim
ersten Kirchgang der Wöchnerin? Schweiz. Id. 3, 1200) und
dann mit „Patengeschenk". Damit im Zusammenhang steht der
Nürnberger Ausdruck ins Wester schicken, wenn die Gevatter dem
Täufling oder vielmehr den Eltern einige Tage nach der Taufe
Esswaren heim schicken '. In der Nürnberger Hebainmenordnung
von 1755 wird auch das „am dritten Tag herkömmliche Wester-

(Luzerner Urkunde von 1435), westerhemptli (Solotliurner Inventar von 1469),
wäschberkleidli (Luzern). — Ausser den in Anm. 2 auf S. 104 angeführten Werken
vgl. noch Mensing, Schleswig-IIolst. Wb. 5, 606 ; Müller-Fraureuth, Wb. d.
obersächs. u. erzgeb. Mundarten 2, 660 f.; Fischer, Schwab. Wb. 6', 728 f.;
J. ten Doornkaat Koolman, Wb. d. ostfriesischen Sprache 3, 545 ; Albrecht,
Die Leipziger Mundart (1881) 236 ; Bauer-Collitz, Waldeekisches Wb. (1902)
181; Birlinger, Sehwäbisch-Augsburg. Wb. (1864) 430 f., Vilmar, Idiotikon
von Kurhessen (1868) 450 f., Schiller-Lübben, Mittel-Niederdt, Wb. 5, 698 f. ;
J. Chr. v. Schmid, Schwab. Wb. (1831) 529; Götze, Frühnhd. Glossar 2(1920)
228 ; Brandstetter, in : Geschichtsfreund 60 (1905) 158 ; Wymann, in : Geschichtsfreund

60 (1905), bes. 44 IL, und, nach ihm zitiert, S. 138, Zwingiis
Taufliturgie von 1525 woesterhembd ; F. Stoy, Das Westerhemd, in: Mitteldt.
Blätter f. Vk., 1 (1926) 108 f.

1 2, 1299 u. 1300.
3 Fischer, 63 3086; Brandstetter, a. a. O. 159; Marzohl u. Schneller,

Liturgia sacra (1835) 2, 90, Anm.: „In den Freienämtern der Schweiz spricht
man Schwesterhemd"; das Schweiz. Id. kennt den Ausdruck Schwester in
diesem Sinne nicht.

3 Schade 2, 1132; Lexer 3, 803; Benecke 3, 609; Graff 1, 741;
Schiller-Lübben 5, 699; Schmeller 2, 1043 f.

4 Lexer 3, 803; Fischer 61, 728 f.; Schiller-Lübben 5, 699; Vilmar
450 f, ; K. Chr. L. Schmidt, Westerwäldisches Idiotikon (1800) 326 f.; zur
Glückshaube vgl. z. B. Rochholz, Kinderlied 281; Schweiz. Id. 2, 952;
Badisches Sagenbuch (1898) 1, 193 f. (aus der Zimmernsclien Chronik).

5 Schade 2, 1132; Benecke 3, 609; Lexer 3, 803; Fischer 6l, 728 f.;
62, 3408; Schmid, Schwab. Wb. 52; Mankel, Die Mundart des Münsterthaies
(Oberelsass) 282: wëstarlêi, wëstsrlai; Schweiz. Id. 3, 1200 f. (mit Belegen).

0
a. a. O. 158.

' Schmeller 2, 1044.



— 106 —

bad''' angeführt1; hielier gehört der von Stalder für die March
(Kt. Schwyz) belegte Ausdruck entwöspem „ein Kind aus dem
Mutterleib im warmen Wasser reinigen"2. Entwestern heisst sonst
im allgemeinen „das Taufgewand abnehmen"3.

Die grösste Bedeutung im Volksglauben hat das Westerhemd
oder, wie es auch bezeichnet wird: Chrisamhemd oder Tauf-
hemd. Einem Kind, dem man sein Westerhemd drei Sonntage
nacheinander anzieht, werden alle Kleider wohl stehen4. In
Alpach wirft man das Hemd nach der Taufe auf den Acker, als

Mittel gegen Hagelschlag; auf dem blossen Leib getragen macht
es (in Schlesien) kugelfest; es wird auch (in der Lausitz) an die
Vorhänge des Wochenbettes gesteckt, oder man hängt es bei einem
Knaben an eine Sense, bei einem Mädchen an einen Spinnrockenr'.
Diese hexenabwehrende Kraft des Hemdes wird noch verstärkt
durch das Chrisam, mit dem das Kind bei der Taufe gesalbt wird1'.
Strackerjan erzählt eine Sage, in der eine neugierige Frau, die
einem Hexentanz zuschaut, von den Hexen unbelästigt bleibt, weil
sie ein Hemd anhat, das sie beim Abendmahl getragen '.

Eine besonders eigenartige, durch die Analogie aber
naheliegende Verwendung des Westerhemdes berichtet Rochholz aus
dem Ericktaler Dorf Ittenthal, wo im Jahre 1846 die Glocke
bei einer Glockentaufe mit einem eigenen Gewände, dem sog.
Westerhemd, bekleidet wurde.8 Rochholz erwähnt leider nicht,
woher er diese Angabe hat, doch finden sich Parallelen in Annaberg,

wo 1511 „zu der Taufe der Annaglocke Margeretlie
Hanffstengelin das Westerhembde gemacht" hatte9 und bei Fischer
im Schwäbischen Wörterbuch: „Der Glocken ein besondern Namen
geben, ihr ein Westerhemd anlegen"10.

Die beste Zusammenstellung über diese liturgischen Taufsitten

im Gebiete der alten Diözese Konstanz hat Wymann
gegeben11; er führt an, dass die Sitte des Witzens (d. h. dem Kind

1 ib. 2, 1044.
2 Im Mskr. zur 2. Aullage seines Idiotikons; nach frdl. Mitteilg. v. Herrn

Dr. H. Wanner.
3 Franz, Die kirchlichen Benediktionen im Mittelalter (1909) 2, 239
4 Rochholz, Kinderlied 295.
5 Hwb. d. d. Abergl. 3, 1717 f.
0 Hwb. d. d. Abergl. 2, 58; Schweiz. Id. 3, 855.
7 Aberglaube und Sagen aus dein Herzogtum Oldenburg 1909) 2, 9
8 Kinderlied 58.
9 Müller-Fraureuth, Wh. d obersiichs. u. erzgeb. Mundarten, 2, 660 f.

1,1 6', 728.
11 Liturgische Taufsitten in der Diözese Konstanz, in: Geschichtsfreund

60 (1905), 1 ff. Auf Wymann fusst Niderberger, Sagen, Märchen und Gebräuche

aus Unterwaiden (1914) 31, 363, 376. Eine Ergänzung zu Wymann bringt
Brandstetter, Westerlege und Schlotterten, in : Geschichtsfreund 60 (1905) 155 ff.



— 107 —

bei der Taufe ein paar Tröpfchen von der Ablution in den Mund
streichen) und des Entwesterns (d. h. der Abnahme des Taufkleides
oder Chrisamhemdes) bis ins 18. Jahrhundert hinein üblich waren.
Im Mittelalter war noch die Kinderkommunion nach der Taufe
üblich; nach Wymann scheint sich etwa im 12. Jahrhundert mit
dem Abgang des Laienkelches der Übergang von der
Kinderkommunion zur Verabreichung der Ablution vollzogen zu haben.
Wenn Müller in den Urner Sagen zum „Westerkind" bemerkt1:
„Der Volksglaube reicht also wohl in die Zeit zurück, da

man den nüchternen Kindern nach der hl. Taufe auch die hl.
Kommunion erteilte; daher die Betonung des weltlichen Köst-
leins im Gegensatz zur geistlichen Nahrung der hl. Kommunion",
so ist das vielleicht historisch zu weit zurückgegangen; es reicht
durchaus, wenn man die Ablution als geistliche Nahrung auffasst
und damit die Sage und den Volksglauben etwa ins 16. oder in
den Anfang des 17. Jahrhunderts weist. Mit dieser Zeitbestimmung

stimmt dann die häufige Verwendung der Tal Josaphat-
Vorladungen überein2 und auch das, was Wymann über die
Verwendung der Ablution im Volk anfügt:3 In Uri wurde die
Ablution vielfach zu Heilzwecken an Kranke verabreicht, zum Schutz

gegen Ungewitter und als Segnung über die Felder gesprengt.
In einem Beschluss des urnerischen Priesterkapitels von 1650
wird erwähnt, dass „künftighin unter keinen Umständen mehr
den Müttern nach Hause Ablutionswein verabfolgt werdeu sollte,
den diese bisher als Schlafmittel oder zur Beseitigung anderer
Unzukömmlichkeiten für ihre Kinder gelegentlich abzuholen
pflegten."

Dass der Glaube an die Kraft des Westerkindes und an
seine schöne Engelgestalt im Kt. Uri noch nicht ganz erloschen
ist, beweisen die Sagen, und so durfte denn Müller im Jahre 1906
schreiben:4 „Es gab Mütter und gibt vielleicht noch solche, die
extra aus diesem Glauben die neugeborenen Kinder 24 Stunden
ohne jegliche Nahrung Hessen."

1 1, 65.
2 Vgl. o. S. 104, Anm. 1 am Ende.
3

a. a. O. 148.
4 1, 64.



— 108 -
Zu „Alter Rechtsbrauch im Wallis".

Einer freundlichen Zuschrift von Herrn Prof. Jean Graven in Genf
(vgl. dessen Essai sur l'évolution du droit pénal valaisan, Lausanne 1927,
S. 215), die Herr Prof. Meier leider nicht mehr selbst verwerten konnte,
entnehmen wir folgendes.

Die Notiz im Heivet. Almanach (o. S. 78) dürfte auf Schiners
Description du Département du Simplon (Sion, chez Antoine Advocat, 1812)
S. 41 f. zurückgehen. Wann die gesetzliche Bestimmung aufgehoben wurde,
ist auch nach Auskünften der Herren M. Donnet und Dr. Grégoire Ghika
nicht mit Sicherheit zu ermitteln; die „Additions aux Statuts" von 1598 und
die „Révision des Statuts"von 1780, die möglicherweise die Bestimmung
erwähnen, sind uns im Augenblick nicht zugänglich. Red.

Inhalt:

Festgruss für Paul Geiger zum 60. Geburtstag am 24. August 1947.

Wilhelm Altwegg, Aus dem Schweizerischen Idiotikon.
Ernst Baumann, Die St. Fromund-Prozession in Bonfol.
Arnold Büchli, Wilde Jagd und Nachtvolk.
Alfred Biihler, Alter Brauch in neuem Gewände.

John Meier, Alter Rechtsbrauch im Wallis.
Karl MeuIi, Gotthelf über Bauern und Hirten.
Melchior Sooder, Vom „Hochziit-han" im engern Oberland.
Felix Speiser, Schreck- und Scherz-Masken.
Hans Georg Wackernagel, Der goldene Trauerbart des Herzogs

Renatus von Lothringen (a. 1477).

Richard Weiss, Eine merkwürdige Luftfahrt nach Mailand im 16.

Jahrhundert.
Robert Wildhaber, Die Sage vom Westerkind.

Der Nachdruck sämtlicher Artikel ist nur mit genauer Quellenangabe gestattet.

Redaktion der Festnummer:
Dr. R. Wildhaber, Peter Ochs-Strasse 87, Basel.

Verlag und Expedition:
Schweiz. Gesellschaft für Volkskunde, Fischmarkt 1, Basel.

Abonnement Fr. 5. —. Gratis für die Mitglieder der Gesellschaft.

Buehdruckerci G. Krebs Verlagsbuchhandlung AG., Fischmarkt 1, Basel.


	Die Sage vom Westerkind

