
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 37 (1947)

Heft: 4-5

Artikel: Schreck- und Scherz-Masken

Autor: Speiser, Felix

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004583

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 92 —

Schreck- und Scherz-Masken.

Von Felix Speiser, llasel.

Niemand wird bestreiten, dass die anthropomorphen Masken
animistischen Vorstellungen entspringen. Sie wollen den Toten
wieder lebend machen und darum sind gewiss die ältesten
Maskenformen solche, die einen körperlichen Rest des Toten, in
erster Linie seinen Schädel, als Grundlage haben, z. B. die
bekannten Masken aus Nord-Neu-ßritannien, welche aus einem
möglichst lehenswahren Gesicht bestehen, das auf den halbierten
Schädel des Toten aufmodelliert worden ist. Die Maske wird an
einem Querstab vom Tänzer mit den Zähnen vor das eigene
Gesicht gehalten, und der Tote ist zum lebenden Tänzer geworden.
Blatt- oder Federmantel verhüllen den Leib des Tänzers, der
dadurch völlig unkenntlich wird: der Tote nimmt tanzend am
Tanzfeste teil. Aber wie z. B. in den Neuen Hebriden aus der
einstigen Mumie die möglichst naturtreu gestaltete Schädelstatue
geworden ist, aus dieser die Holzstatue, meistens nur noch stilisiert

und nicht mehr realistisch gehalten, an welcher sich kein
körperlicher Teil des Toten mehr findet, so darf auch die
Holzmaske als ein Ersatz für die wirkliche Schädelmaske angesehen
werden. Die Portrait-Ähnlichkeit ist weggefallen und die
Holzmaske, stilisiert und zur stereotypen Form geworden, wird ganz
unpersönlich. Sie stellt nun nicht mehr einen bestimmten Toten
dar, einen nahen verstorbenen Verwandten, also eine wohlwollende

Potenz, sondern nur noch irgend einen der bei den
Naturvölkern sehr materiell gedachten Bewohner der Totenwelt, der
Welt des Numinosen. Sie bedeutet einen der unzähligen Ahnen
im Jenseits, welche das Leben der Naturvölker durchaus beherrschen,

die den Lebenden bedrohen und bestrafen, wenn er sich
nicht an die übernommene Lebensform hält, welche eben die
durch das Alter geheiligte Lebensform der Ahnen gewesen ist,
die sie ihm als kostbares Vermächtnis hinterlassen haben.

Durch die Maskentänze soll den Jungen die allgewaltige
strafende Macht der Toten eindrücklich gemacht werden und aus
der ursprünglich individuellen und den wohlwollenden Ahnen
verkörpernden Schädelmaske ist die Schreckmaske geworden. Diese darf
wohl als die erste un-individuell gewordene eigentliche Maskenart
angesehen werden, und als Schreckmaske wird sie sich so lange
erhalten, als der Glaube an die Macht der Ahnen noch lebendig ist.

Dies wird nicht nur Geltung haben für die Masken der
Naturvölker, sondern auch in Europa werden wir ohne Zögern die Schreckmaske

als die älteste Maskenform ansehen dürfen, denn für das
Vorkommen einstiger Schädelmasken in Europa fehlen Belege.



93 —

Zu den klassischen Schreckmasken Europas gehören die
bekannten Lötschentaler-Masken, wohl weil die Bewohner dieses

abgelegenen Tales sich länger als die Bewohner des Tieflandes
den naturvölkischen Glauben an das tatsächliche Bestehen
dämonischer Wesen bewahrt haben. In diesen Masken ist die Schreckwirkung

auf das höchste gesteigert. Sie sind Materialisierung
wilder Fratzen- und Alpträume, und es wird mit den gleichen
Mitteln gearbeitet wie hei den Naturvölkern: mit riesigem Munde
und fletschenden Zähnen oder gar Hauern, mit stieren oder hohlen
Augen, schief verzerrten Gesichtszügen, wirrem Haare und Bart,
und das ganze Gesicht wird absichtlich vergrössert. Die Ähnlichkeit
der künstlerischen Mittel zwischen dem Lötschental und z. ß.
der Südsee ist auffallend, aber keineswegs erstaunlich, denn die
seelische Grundlage des Maskenwesens ist in beiden Gebieten dieselbe.

Aber schon hei den Naturvölkern, auch wenn sie noch

ganz animistisch fühlen, regt sich bei den wirklichen Künstlern
unter den Maskenschnitzern die Freude am Komischen und an
der Karikatur, denn die Schnitzarbeit an der Holzmaske erlaubt
ein freieres künstlerisches Schaffen als die Herstellung der
primitiven Spitzmaske, welche sterotyp aus Bambus und Blättern
zusammengesetzt wird.

Beinahe erst tastend, wird der Tote nicht nur als schreckhaft

dargestellt, etwas Individuelles schleicht sich ein, der Tote
wird in der Maske als hämisch dargestellt, aus dem Hämischen
wird leicht das Groteske, aus dem Grotesken das Komische. Der
Skeptizismus regt sich, heim Künstler wie beim Zuschauer, und
die * Theater "-Maske ist entstanden. Aus den einst feierlich
drohenden Ahnen sind Fastnachtsfiguren geworden. Dies liegt im
Maskenwesen seihst begründet, das unfehlbar im Verlaufe der
Zeit seines Maskengeheimnisses verlustig gehen muss, so dass es

zum Fastnachtstreiben wird. Dies nicht nur in Europa, sondern
auch hei den Naturvölkern, und zwar keineswegs unter
europäischem Einflüsse, sondern aus innerer Notwendigkeit heraus.
Auf die Dauer kann sich kein Maskengeheimnis halten, auch
wenn die schwersten Strafen auf seine Preisgabe gesetzt sind. So

lange wir wissen, sind z. B. die neu-caledonischen Maskentänzer
nichts anderes gewesen als Bauernschreck, weil die Kulturwelle,
welche einst die Masken als Fremdkörper nach Neu-Caledonien
gebracht hat, versandet ist, womit der eigentliche, religiöse Sinn
der Masken verloren gehen musste in fremder Kultur.

In Europa ging es ähnlich : neben den altertümlich-feierlichen
Lötschentaler Schreckmasken herrschen überall in der Schweiz
die Scherzmasken vor, denn die religiöse Bedeutung der Maske
ist überall sonst völlig verloren gegangen. Auch in Europa dürfte



- 94 -
der Typus der hämischen Maske der häufigste sein und aus diesem
wird sich die Maske des Dummkopfes, des Witzboldes, des phy-
siognomisch Verbildeten heraus entwickelt haben. Auch die einst
als Fruchtbarkeitspotenzen wirkenden Dämonenmasken : Schneckenhäusler,

Schnabelgeissen u. a. m., sind zu Scherzfiguren geworden.
Aber: immer noch soll die Maske schrecken und das tut

sie auch trotz ihrer gewollten Scherzhaftigkeit : die Maske schlägt,
geisselt, beschmutzt, beschimpft und auch die drolligste Maske
wirkt, vom Träger bewegt, von ihm zum Sprechen gebracht, als

unheimlich und aus einer andern Welt kommend.
So ist es bei den Naturvölkern, wie in Europa. Es herrschen

überall die gleichen Gesetze, weil Sie überall aus der gleichen
Quelle, der menschlichen Seele fliessend, ähnlich sich auswirken
müssen.

Es ist ein Vorzug des Basler Museums, dass hier die Masken
der Naturvölker direkt mit denen Europas verglichen werden
können, dank der Zusammenarbeit des von P. Geiger geleiteten
Institutes für Volkskunde mit dem Museum für Völkerkunde und
Schweizerischen Museum für Volkskunde.

Der goldene Trauerbart
des Herzogs Renatus von Lothringen (a. 1477).

Von Hans Georg Wackernagel, Basel.

Vor allem durch die Erzählung Johannes von Müllers1 dürfte
es ziemlich bekannt geworden sein, dass nach dem Siege von Nancy
(5. Jan. 1477) Renatus, der Herzog von Lothringen, die aufgebahrte
Leiche seines gefallenen Gegners Karls des Kühnen als Trauernder,

angetan mit einem langen goldenen Barte, aufgesucht habe.
Es stützt sich hier der grosse Schaffhauser Geschichtsschreiber auf
die Darstellung, die einige Jahrzehnte vorher Dom Calmet in seiner
Histoire de Lorraine2 von der merkwürdigen Handlung gegeben
hat. Zweifellos nicht ganz richtig bringt Müller in einer Anmerkung3

den künstlichen Bart des Siegers von Nancy mit den
goldenen Bärten an antiken Götter- und Heroenstatuen in Zusammenhang.

Dieser falschen Spur im wesentlichen folgend schrieb dann
in neuerer Zeit W. Rose seine Studie in der Zeitschrift für
historische Waffen- und Kostümkunde4. Nicht unerwähnt mag schliesslich

bleiben, dass der bekannte französische Historiker Chr. Pfister

1 Gesch. Schweiz. Eidgenossenschaft 5, 1 (1808), 128 f.
2 5 (1752), 385 f.
3 a. a. O. Nr. 599 b.
4 14 (1935—1936), 161 f.


	Schreck- und Scherz-Masken

