Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft fur Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschatft fir Volkskunde
Band: 37 (1947)

Heft: 4-5

Artikel: Schreck- und Scherz-Masken

Autor: Speiser, Felix

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1004583

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1004583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schreck- und Scherz-Masken.

Von Felix Speiser, Basel.

Niemand wird bestreiten, dass die anthropomorphen Masken
animistischen Vorstellungen entspringen. Sie wollen den Toten
wieder lebend machen und darum sind gewiss die éltesten Mas-
kenformen solche, die einen korperlichen Rest des Toten, in
erster Linie seinen Schiidel, als Grundlage haben, z. B. die be-
kannten Masken aus Nord-Neu-Britannien, welche aus einem
moglichst lebenswahren Gesicht bestehen, das auf den halbierten
Schidel des Toten aufmodelliert worden ist. Die Maske wird an
einem Querstab vom Tinzer mit den Zihnen vor das eigene
Gesicht gehalten, und der Tote ist zum lebenden Tinzer geworden.
Blatt- oder Federmantel verhiillen den Leib des Tiinzers, der
dadurch v6llig unkenntlich wird: der Tote nimmt tanzend am
Tanzfeste teil. Aber wie z. B. in den Neuen Hebriden aus der
einstigen Mumie die moglichst naturtreu gestaltete Schidelstatue
geworden ist, aus dieser die Holzstatue, meistens nur noch stili-
siert und nicht mehr realistisch gehalten, an welcher sich kein
kérperlicher Teil des Toten mehr findet, so darf auch die Holz-
maske als ein Ersatz fiir die wirkliche Schiidelmaske angesehen
werden. Die Portrait- Ahnlichkeit ist weggefallen und die Holz-
maske, stilisiert und zur stereotypen Form geworden, wird ganz
unpersonlich, Sie stellt nun nicht mehr einen bestimmten Toten
dar, einen nahen verstorbenen Verwandten, also eine wohlwol-
lende Potenz, sondern nur noch irgend einen der bei den Natur-
violkern sehr materiell gedachten Bewohner der Totenwelt, der
Welt des Numinosen. Sie bedeutet einen der unzihligen Ahnen
im Jenseits, welche das Leben der Naturvilker durchaus beherr-
schen, die den Lebenden bedrohen und bestrafen, wenn er sich
nicht an die iibernommene Lebensform hilt, welche eben die
durch das Alter geheiligte Lebensform der Ahnen gewesen ist,
die sie ihm als kosthares Vermichtnis hinterlassen haben.

Durch die Maskentiinze soll den Jungen die allgewaltige
strafende Macht der Toten eindriicklich gemacht werden und aus
der urspriinglich individuellen und den wohlwollenden Ahnen ver-
korpernden Schiidelmaske ist die Schreckmaske geworden. Diese darf
wohl als die erste un-individuell gewordene eigentliche Maskenart
angesehen werden, und als Schreckmaske wird sie sich so lange er-
halten, als der Glaube an die Macht der Ahnen noch lebendig ist.

Dies wird nicht nur Geltung haben fiir die Masken der Natur-
volker, sondern auch in Europa werden wir ohne Zgern die Schreck-
maske als die ilteste Maskenform ansehen diirfen, denn fiir das
Vorkommen einstiger Schidelmasken in Europa fehlen Belege.



Zu den klassischen Schreckmasken Europas gehoren die
bekannten Litschentaler-Masken, wohl weil die Bewohner dieses
abgelegenen Tales sich linger als die Bewohner des Tieflandes
den naturvolkischen Glauben an das tatsiichliche Bestehen diamo-
nischer Wesen bewahrt haben. In diesen Masken ist die Schreck-
wirkung auf das hochste gesteigert. Sie sind Materialisierung
wilder Fratzen- und Alptriume, und es wird mit den gleichen
Mitteln gearbeitet wie bei den Naturvilkern: mit riesigem Munde
und fletschenden Zihnen oder gar Hauern, mit stieren oder hohlen
Augen, schief verzerrten Gesichtsziigen, wirrem Haare und Bart,
und das ganze Gesicht wird absichtlich vergrossert. Die Ahnlichkeit
der kiinstlerischen Mittel zwischen dem Létschental und z. B.
der Siidsee ist auffallend, aber keineswegs erstaunlich, denn die see-
lische Grundlage des Maskenwesens ist in beiden Gebieten dieselbe.

Aber schon bei den Naturvilkern, auch wenn sie noch
ganz animistisch fiihlen, regt sich bei den wirklichen Kiinstlern
unter den Maskenschnitzern die Freude am Komischen und an
der Karikatur, denn die Schnitzarbeit an der Holzmaske erlaubt
ein freieres kiinstlerisches Schaffen als die Herstellung der pri-
mitiven Spitzmaske, welche sterotyp aus Bambus und Blittern
zusammengesetzt wird.

Beinahe erst tastend, wird der Tote mnicht nur als schreck-
haft dargestellt, etwas Individuelles schleicht sich ein, der Tote
wird in der Maske als himisch dargestellt, aus dem Himischen
wird leicht das Groteske, aus dem Grotesken das Komische. Der
Skeptizismus regt sich, beim Kiinstler wie beim Zuschauer, und
die <Theater >-Maske ist entstanden. Aus den einst feierlich dro-
henden Ahnen sind Fastnachtsfiguren geworden. Dies liegt im
Maskenwesen selbst begriindet, das unfehlbar im Verlaufe der
Zeit seines Maskengeheimnisses verlustig gehen muss, so dass es
zum Fastnachtstreiben wird. Dies nicht nur in Europa, sondern
auch bei den Naturviolkern. und zwar keineswegs unter euro-
pidischem Einflusse, sondern aus innerer Notwendigkeit heraus.
Auf die Dauer kann sich kein Maskengeheimnis halten, auch
wenn die schwersten Strafen auf seine Preisgabe gesetzt sind. So
lange wir wissen, sind z.B. die neu-caledonischen Maskentinzer
nichts anderes gewesen als Bauernschreck, weil die Kulturwelle,
welche einst die Masken als Fremdkérper nach Neu-Caledonien
gebracht hat, versandet ist, womit der eigentliche, religiose Sinn
der Masken verloren gehen musste in fremder Kultur.

In Europa ging es dihnlich: neben den altertiimlich-feierlichen
Lotschentaler Schreckmasken herrschen iiberall in der Schweiz
die Scherzmasken vor, denn die religiose Bedeutung der Maske
ist iiberall sonst villig verloren gegangen. Auch in Europa diirfte



- 94 —

der Typus der himischen Maske der hiiufigste sein und aus diesem
wird sich die Maske des Dummkopfes, des Witzboldes, des phy-
siognomisch Verbildeten heraus entwickelt haben. Auch die einst
als Fruchtbarkeitspotenzen wirkenden Dimonenmasken : Schnecken-
hiausler, Schnabelgeissen u. a. m., sind zu Scherzfiguren geworden.

Aber: immer noch soll die Maske schrecken und das tut
sie auch trotz ihrer gewollten Scherzhaftigkeit: die Maske schligt,
geisselt, beschmutzt, beschimpft und auch die drolligste Maske
wirkt, vom Triger bewegt, von ihm zum Sprechen gebracht, als
unheimlich und aus einer andern Welt kommend.

So ist es bei den Naturvilkern, wie in Europa. Es herrschen
iiberall die gleichen Gesetze, weil Sie iiberall aus der gleichen
Quelle, der menschlichen Seele fliessend, ihnlich sich auswirken
miissen.

Es ist ein Vorzug des Basler Museums, dass hier die Masken
der Naturvilker direkt mit denen Europas verglichen werden
konnen, dank der Zusammenarbeit des von P. Geiger geleiteten
Institutes fiir Volkskunde mit dem Museum fiir Volkerkunde und
Schweizerischen Museum fiir Volkskunde.

Der goldene Trauerbart
des Herzogs Renatus von Lothringen (a. 1477).

Von Hans Georg Wackernagel, Basel.

Vor allem durch die Erzihlung Johannes von Miillers' diirfte
es ziemlich bekannt geworden sein, dass nach dem Siege von Nancy
(5. Jan. 1477) Renatus, der Herzog von Lothringen, die aufgebahrte
Leiche seines gefallenen Gegners Karls des Kiihnen als Trauern-
der, angetan mit einem langen goldenen Barte, aufgesucht habe.
Es stiitzt sich hier der grosse Schaffhauser Geschichtsschreiber auf
die Darstellung, die einige Jahrzehnte vorher Dom Calmet in seiner
Histoire de Lorraine® von der merkwiirdigen Handlung gegeben
hat. Zweifellos nicht ganz richtig bringt Miiller in einer Anmer-
kung® den kiinstlichen Bart des Siegers von Nancy mit den gol-
denen Biirten an antiken Gotter- und Heroenstatuen in Zusammen-
hang. Dieser falschen Spur im wesentlichen folgend schrieb dann
in neuerer Zeit W. Rose seine Studie in der Zeitschrift fiir histo-
rische Waffen- und Kostiimkunde’. Nicht unerwiihnt mag schliess-
lich bleiben, dass der bekannte franzosische Historiker Chr. Pfister

! Gesch. Schweiz. Eidgenossenschaft 5, 1 (1808), 128 f.
* 5 (1752), 3851

#a. a. 0. Nr. 599 b.

' 14 (1935—1936), 161 f.



	Schreck- und Scherz-Masken

