Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft fur Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschatft fir Volkskunde
Band: 37 (1947)

Heft: 4-5

Artikel: Wilde Jagd und Nachtvolk

Autor: Bichli, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1004578

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1004578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SR - g

fritheste sichere Beweis fiir die Verehrung des Heiligen. Sie
stammt aus der Zeit um 1500 und stand einst auf einem gotischen
Fliigelaltar mit der Inschrift ,,Sanctus Fromundulus®“’.

Wer der Heilige, dessen Name von den Elsiissern als ,,from-
mer Mann® gedeutet wird, war, ob ein Glaubensbote, wie die
Legende?® erziihlt, oder ein Einsiedler, der im Mittelalter in der
wald- und seenreichen Gegend lebte, wissen wir nicht. Er wurde
nie kanonisiert; man findet ihn weder in einem offiziellen kirch-
lichen Heiligenverzeichnis, noch bei den Bollandisten. Ein Zu-
sammenhang des jurassischen Heiligen mit andern Heiligen, die
gleich oder ihnlich heissen, scheint ausgeschlossen®. Sehr wahr-
scheinlich steckt hinter dem Heiligen nicht ein Druide, wie
Auguste Quiquerez’ vermutete, sondern eine historische Persin-
lichkeit, deren Vita mit Ziigen aus dem Leben anderer Heiliger
ausgeschmiickt wurde und in dessen Verehrung Reste von vor-
christlichem Baum- und Wasserkult eingeflossen sind. Merkwiirdig
ist, dass sein Todestag nicht, wie sonst iiblich, an ein bestimmtes
Datum gebunden ist, sondern immer auf den Freitag nach Auffahrt
fillt, der in den benachbarten deutschsprechenden Gegenden
»Hagelfeiertag” heisst. Deshalb hat die St. romund-Prozession
ausgesprochenen Rogationscharakter.

Wilde Jagd und Nachtvolk.
Von Arnold Biichli, Chur.

Im Handworterbuch des Deutschen Aberglaubens sucht Lincke
die Begriffe von der Wilden Jagd und vom Nachtvolk gegen-
einander abzugrenzen, was freilich schwer hilt, da die volkstiim-
lichen Vorstellungen aus beiden Sagenkreisen sich vermischt haben.

! Chevre 19.

? Die Legende ist reine Volkslegende und hat verschiedene Varianten.
Vel. Chévre 1 ff., Daucourt 170 ff., Gelpke, Die christliche Sagengeschichte
der Schweiz. Bern 1862, 290 f., A. Daucourt, Dictionnaire historique des
paroisses de I'évéché de Bile, 1 (1897), 94 ff., A. Membrez, Eglises et chapelles
du Jura Bernois. Olten 1938, 357.

3 Am bekanntesten ist St. Fromundus oder Frodomundus, der im 7.
Jahrhundert Bischof von Coutances war und dessen Fest am 24. Oktober
gefeiert wird. Vgl. Acta Sanctorum, Oktober X, 842 ff., Stadler, Heiligenlexi-
kon 2, 321, A. Schiitte, Handbuch der deutschen Heiligen 130. Uber St. Fre-
mundus, rex et martyr in Anglia (9. Jh., Fest am 11. Mai) vgl. Aecta Sanc-
torum, Mai II, 652 ff und iiber St. Froumundus, coenobita Tegernseensis, Migne,
Patrologia Latina 141, 1283 ff.

* Topographie d’une partie du Jura oriental. Porrentruy 1864, 277 f.
und Souvenirs et traditions des temps celtiques dans I’ancien Evéché de Bile,
in: Coup d’oeil sur les travaux de la Société Jurassienne d’Emulation pendant

P’année 1856, 109.



Bei uns ist die Wilde Jagd stark in den Hintergrund getreten.
»Ds fliigend Heer®, das man z. B. im Churer Rheintal und im
Pritigau hoch durch die Luft ziehen hort, zeigt wenig Beziehung
mehr zur Jagd, obwohl die Erzihler vielfach auch Jiger sind.
Man vernimmt einen Liarm von Menschen- und Tierstimmen durch-
einander, in dem nur der Laut des Schafes (wegen seiner Zu-
gehorigkeit zum ,.guten Hirten®) nicht zu horen ist. Ein Anfiihrer
oder eine Anfiihrerin fehlt.

Lebendiger hat sich in unsern Bergen die Sage vom Toten-
zug in seinen verschiedenen Gestalten, allgemein allerdings nur
in der Verkniipfung mit der Todansage erhalten, eben mit Hilfe
des stetig wachen Interesses fiir die Todesvorzeichen und fiir die
Gestorbenen selber. Noch in den achtziger Jahren des letzten
Jahrhunderts muss die Vorstellung vom Nachtvolk, das baldiges
Sterben anzeigt, auch in den kleinen Stiidten unseres Mittellandes
recht volkstiimlich gewesen sein, da die Einwohnerschaften noch
einheitlicher waren und trotz merkbarer stindischer Gliederung
ein starkes Gemeinschaftsgefiihl besassen. Heute sind diese Be-
dingungen nur mehr in den verkehrs- und industriearmen Ge-
genden unseres Landes vorhanden.

Ein (1845 geborener) Davoser hat im Sertig erzihlen horen:
Einem Pur sei auf dem Weg einmal das Nachtvolk begegnet. Er
habe viele Schellen gehort. Es sei alles an ihm vorbei, wie wenn
viele Tierli (Vieh) voriiberziehen wiirden. Da habe jedes Tier
seine Schelle gehabt. In dieser Darstellung diirfen wir wohl einen
Ubergang zu der heute vorherrschenden Sagenform erblicken. Der
niichtliche gescharte Spuk geht nicht hoch durch die Luft wie
die Wilde Jagd oder ,ds fligend Heer”, sondern auf der Erde,
auf dem gewohnlichen Wege einher. Aber es sind noch (meist?)
Tiere, die vorbeiziehen wie in der Wilden Jagd, und der Zug ist

zwar unheimlich — dem unfreiwilligen Zuhirer am Wegrand
standen vor Schauder die Haare zu Berg — doch er wird davon

nicht sterbenskrank. Die Erzihlung dieses Neunundachtzigjihrigen
ist ein Mittelding zwischen verbiiuerlichter Wilder Jagd und Nacht-
volkgesicht iilterer Art,

Wo und wann sich die Verkniipfung der beiden Sagentypen
vollzogen hat, das kann nur eine weit ausholende Untersuchung
anhand eines umfangreichen Materials feststellen. Herr Dr. Geiger
dusserte mir gegeniiber einmal die Vermutung, dass die Beziehung
zur Todesankiindigung nicht das Urspriingliche sei, sondern sich
erst in spiterer Zeit herausgebildet habe, als im Volk die An-
schauung vom Umzug der Toten verblasst war, ein Gedanke, der
den Sammler heutiger Uberlieferung zuerst iiberraschte. Denn in
dieser scheint die Todesdrohung gerade der Kern der Sage zu



s BT =

sein. Weitere Erhebungen haben indessen beweiskriftige Belege
fir die Richtigkeit jener Annahme zu Tage gefordert. Sie sollen
im folgenden kurz dargestellt werden.

Schon in friiheren Jahrhunderten, wiihrend oder nach den
Pestzeiten, hat man den Totenzug als Vorboten des (Massen-)Ster-
bens angesehen. Der niichtliche Umgang der Gestorbenen und
der Todgeweihten durch die Gassen, oft mit Musikgeton, ist eine
allgemeine Sage geworden. Der Letzte in der Schar, meist in
iibereilt lissiger Bekleidung, ist gleichsam das Schattenbild des-
jenigen, der zuschaut; er wird als Erster dem Tode erliegen.
Selten erscheint diese konventionelle Schilderung bei uns um
einen originellen Strich bereichert.

An diese Nachtvolksage hat sich sodann in Gebirgsgegenden
das alte Motiv von der geschlachteten und wieder belebten Kuh
gekniipft, wie wir es besonders aus dem Berner Oberland kennen.
Dort tritt es sogar in der Verbindung mit einem regelrechten
(geisterhaften) Leichenzug auf, wie Vernaleken mitteilt (Alpen-
sagen S. 104). Im Gebiet der biindnerischen Walser taucht es nur
vereinzelt auf, am deutlichsten in Obersaxen, wo der Bauer mit
dem von der Alp zuriickgeholten Rind vom Nachtvolk im Walde
iiberrascht wird. Hier wird das Tier geschlachtet und verzehrt, und
der Bauer wird ausgelacht, wie er hungrig um einen Bissen Fleisch
bittet. Dasselbe Motiv kommt auch im Schanfigg vor, doch nicht
in Verbindung mit dem Nachtvolk, sondern mit der Hexerei. Da
~nimmt* die Hexe, um den Besitzer zu schidigen, die Kuh ,,aus-
einander®, verriit aber dem lauschenden Bauern, ohne es zu wollen,
das Heilmittel.

Moglicherweise hat gerade dieses Motiv des zaubermiissigen
niichtlichen Schlachtens die Verbindung und Vermischung der
beiden Sagengruppen Nachtvolk und Hexerei bewirkt oder doch
begiinstigt. Dass das erstere, indem es die Kuh schlachtet, nur
mit der Hilfe des Lebenden wirklichen Schaden tun kann, blieb
dabei ausser acht. Der boshafte Wille erschien als das Massge-
bende. Und so trat das Nachtvolk in Konkurrenz zur Hexerei,
zum vielgefiirchteten ,,striegn®, wie der Romane sagt. Denn in
der abgeschiedenen Dorfschaft und im Usort, wo die Menschen
aufeinander angewiesen sind, einander nicht leicht aus dem
Wege gehen konnen, da ist man ingstlich auf der Hut vor nach-
barlichem Schiidigungswillen aus Missgunst, der Mutter aller Zwistig-
keiten. Die Idee vom Schaden stiftenden Nachtvolk erleichterte
jedenfalls das Vordringen der Sage vom todkiindenden Nachtvolk.
Dieses bringt durch seine Todesdrohung ebenfalls Schaden, wenn
auch nicht jedesmal dem Zuschauer, so doch immerhin einer
Familie im Ort.



— 68 —

»Bosch Liit“, die Hexen und Hexenmeister, welche andern
mit Hilfe geheimer Kiinste allerlei ,.antun®, sind Lebende, und
die Teilnehmer des Nachtvolkzuges nach der heute vorherrschen-
den Auffassung nichts anderes als die schatten- oder ,,geist“haften
Doppelginger jener Ortsgenossen, welche die niichste Leiche zu
Grabe geleiten werden. Wenn diese auch nicht Schaden zufiigen
wollen, ist ihr spukhaftes Auftreten doch dem unberechenbaren,
iibernatiirlichen ,,Herumfahren®“ der Hexen und Hexer iihnlich.
(Deshalb wird heutzutage die Nachrede, einer miisse ,,mit dem
Nachtvolk gehen®, d. h. es begleiten, wenn es einem kiinftigen
Trauerhause entgegenzieht, von dem Betreffenden und seiner Fa-
milie als Ehrverletzung betrachtet.)

Die jiingere Abart der Nachtvolksage ist aber auch in
andern Lindern verbreitet. Darum miisste der Frage, wo, wodurch
und wann sie aufgekommen sei und welche Wege sie genommen
habe, besondere Aufmerksamkeit gewidmet werden. Die Vermutung
Dr. Geigers wird das Richtige treffen: Man sah nicht mehr
geniigend Grund fiir den Umzug der Toten ohne erkennbaren
Zweck und legte ihm deshalb die Absicht der Todesankiindigung
bei. Wie in der anerkannten Dichtkunst unserer Gebildeten die
sinnbildhafte Anschaulichkeit, insbesondere die poetische Perso-
nifikation, die friither hoch geschiitzt wurde, hinter dem verstandes-
miissig Begrifflichen zuriickgetreten ist, so verstand auch das
Volk die tiefsinnige Symbolik der Vision vom niichtlichen Toten-
umzug nicht mehr. Nur in der katholischen italienischen Schweiz,
hauptsiichlich im Misox (und wohl auch im Wallis) hat der
Volksglaube an der processione dei poveri morti festgehalten, die
ein neunzigjihriger Misoxer, der lange in Paris war, als nach-
ahmende Wiederholung der Prozessionen der Lebenden deutete.

In den iibrigen mir bekannten Gebieten, vor allem in Deutsch-
biinden, bildet die andere Auffassung vom todkiindenden Nacht-
volk die Regel. Nur hin und wieder schimmert in der zeitge-
nossischen Sage noch die urspriingliche Vorstellung vom Totenvolk,
das nicht Todesvorbote ist, durch. Ich greife fiinf Erzihlungen
heraus.

1. Ein Bauer von Compadials iibernachtet auf seinem Maien-
siss. Um Mitternacht naht ein Lirm durch den Wald. Das Doppel-
tor des Stalles 6ffnet sich, eine Volksmenge dringt herein und
droht ihm das Schlimmste an, falls er es wagen wiirde, hier zu
bleiben. Darauf verschwindet die Gesellschaft durch die Hinter-
wand des Stalles, und der Bauer flieht angsterfiillt nach Hause
und stirbt zwei Tage darauf. Nach der Meinung des Erziihlers
liegt hier ,striegn” vor; aber die Art des Auftretens der Schar
ist ganz die des Totenvolkes. Eine Mischung! Die Erscheinungs-



formen des Nacht- und des Hexenvolkes sollten einmal mit-
einander verglichen werden.

2. Im innern Schanfigg wissen die Alten noch verschiedentlich
von der Totenschar, die nichtlicherweile mit schnellen Fiissen
das Tal hinauf zieht zum Strelapass. Einer von ihnen, der zuriick-
bleibt, um mit seinem noch lebenden Bruder zu sprechen, muss
nachher den andern geradezu mit Windeseile folgen, um sie
einzuholen.

3. Noch niher kommt der urspriinglichen Vorstellung die
leider verblasste Sage vom ,,Totiigeigi“, dem niichtlichen Zug, den
der Heuer in seiner einsamen (Schanfigger) Maiensiisshiitte vor-
beimusizieren hort. Der ausdriicklich hervorgehobene Name ist
hier besonders aufschlussreich.

4. Im Domleschg zeigte sich — allerdings vereinzelt — ein
Zug weissgekleideter Frauengestalten, die tief in der Nacht durchs
Dorf hinaus eilten, zu Dreien und mit lockender Musik. In der
letzten Reihe gingen nur zwei Gestalten. Diese wollten den Jiing-
ling, der ihnen beriickt nachlief, in ihre Mitte nehmen und —
wohl ins Grab — entfiihren.

Man wird an die von Rochholz erwihnte Schwarzwiilder-
sage erinnert, nach der die toten Briute auf den Kreuzwegen
tanzen, bis ihr Briutigam ihnen nachgestorben ist (Schweizersagen
aus dem Aargau I, S. 291), und mehr noch an eine osterreichische
Sage von den ,,Wilis“, den tanzenden Geistern der gestorbenen
Briiute.

5. Den interessantesten Beleg erbrachte eine nun verstor-
bene alte Frau im Unterengadin, die fiir ihren Mann ofter das
-Nachtwiichteramt iibernehmen musste. Dabei sah sie einmal das
Totenvolk vor einem Hause versammelt, aus dem bald darauf
ein junges Midchen zum Friedhof getragen wurde.

Die gleiche Erziihlerin beschrieb aber auch das ,,Totevolk*
(sie kannte keine romanische Bezeichnung dafiir), wie es ihr
Schwiegervater gesehen: Das sei ihm in der Nacht begegnet, und
es sei noch eine Musike dabei gewesen. Es sei von der Dorf-
kirche her gekommen und dann iiber die gedeckte Innbriicke
gegangen, schnell, und driiben im Feld verschwunden. Das sei
kurios gewesen. Von einer Todesankiindigung war bei dieser Er-
scheinung, wie die zuverlissige Greisin auf Befragen bemerkte,
nicht die Rede.

Da fanden sich die iltere und die jiingere Vorstellung deut-
lich geschieden nebeneinander, ein gewichtiges Zeugnis fiir die
Triftigkeit der Annahme Dr. Geigers.



	Wilde Jagd und Nachtvolk

