
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 37 (1947)

Heft: 4-5

Artikel: Wilde Jagd und Nachtvolk

Autor: Büchli, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004578

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 65 —

früheste sichere Beweis für die Verehrung des Heiligen. Sie
stammt aus der Zeit um 1500 und stand einst auf einem gotischen
Flügelaltar mit der Inschrift „Sanctus Fromundulus"1.

Wer der Heilige, dessen Name von den Elsässern als „frommer

Mann" gedeutet wird, war, ob ein Glaubensbote, wie die
Legende2 erzählt, oder ein Einsiedler, der im Mittelalter in der
wähl- und seenreichen Gegend lebte, wissen wir nicht. Er wurde
nie kanonisiert; man findet ihn weder in einem offiziellen
kirchlichen Heiligenverzeichnis, noch bei den Bollandisten. Ein
Zusammenhang des jurassischen Heiligen mit andern Heiligen, die
gleich oder ähnlich heissen, scheint ausgeschlossen 3. Sehr
wahrscheinlich steckt hinter dem Heiligen nicht ein Druide, wie
Auguste Quiquerez4 vermutete, sondern eine historische
Persönlichkeit, deren Vita mit Zügen aus dem Leben anderer Heiliger
ausgeschmückt wurde und in dessen Verehrung Reste von
vorchristlichem Baum- und Wasserkult eingeflossen sind. Merkwürdig
ist, dass sein Todestag nicht, wie sonst üblich, an ein bestimmtes
Datum gebunden ist, sondern immer auf den Freitag nach Auffahrt
fällt, der in den benachbarten deutschsprechenden Gegenden
„Hagelfeiertag" heisst. Deshalb hat die St. Fromund-Prozession
ausgesprochenen Rogationscharakter.

Wilde Jagd und Nachtvolk.

Von Arnold Büchli, Chur.

Im Handwörterbuch des Deutschen Aberglaubens sucht Lincke
die Begriffe von der Wilden Jagd und vom Nachtvolk
gegeneinander abzugrenzen, was freilich schwer hält, da die volkstümlichen

Vorstellungen aus beiden Sagenkreisen sich vermischt haben.

1 Chèvre 19.
3 Die Legende ist reine Volkslegende und hat verschiedene Varianten.

Vgl- Chèvre 1 ff., Daucourt 170 ff., Gelpke, Die christliche Sagengeschichte
der Schweiz. Bern 1862, 290 f., A. Daucourt, Dictionnaire historique des

paroisses de l'évêché de Bâle, 1 (1897), 94 ff., A. Membrez, Eglises et chapelles
du Jura Bernois Olten 1938, 357.

3 Ara bekanntesten ist St. Fromundus oder Frodomundus, der im 7.

Jahrhundert Bischof von Coutances war und dessen Fest am 24. Oktober
gefeiert wird. Vgl. Acta Sanctorum, Oktober X, 842 ff., Stadler, Heiligenlexikon

2, 321, A. Schütte, Handbuch der deutscheu Heiligen 130. Über St. Fre-
mundus, rex et martyr in Anglia (9. Jh., Fest am 11. Mai) vgl. Acta
Sanctorum, Mai II, 652 ff und über St. Froumundus, coenobita Tegernseensis, Migne,
Patrologia Latina 141, 1283 ff.

4 Topographie d'une partie du Jura oriental. Porrentruy 1864, 277 f.
und Souvenirs et traditions des temps celtiques dans l'ancien Evêché de Bâle,
in : Coup d'oeil sur les travaux de la Société Jurassienne d'Emulation pendant
l'année 1856, 109.



- 66 —

Bei uns ist die Wilde Jagd stark in den Hintergrund getreten.
„Ds flügend Heer", das man z. B. im Churer Rheintal und im
Prätigau hoch durch die Luft ziehen hört, zeigt wenig Beziehung
mehr zur Jagd, obwohl die Erzähler vielfach auch Jäger sind.
Man vernimmt einen Lärm von Menschen- und Tierstiminen
durcheinander, in dem nur der Laut des Schafes (wegen seiner
Zugehörigkeit zum „guten Hirten") nicht zu hören ist. Ein Anführer
oder eine Anführerin fehlt.

Lebendiger hat sich in unsern Bergen die Sage vom Totenzug

in seinen verschiedenen Gestalten, allgemein allerdings nur
in der Verknüpfung mit der Todansage erhalten, eben mit Hilfe
des stetig wachen Interesses für die Todesvorzeichen und für die
Gestorbenen seiher. Noch in den achtziger Jahren des letzten
Jahrhunderts muss die Vorstellung vom Nachtvolk, das haldiges
Sterben anzeigt, auch in den kleinen Städten unseres Mittellandes
recht volkstümlich gewesen sein, da die Einwohnerschaften noch
einheitlicher waren und trotz merkbarer ständischer Gliederung
ein starkes Gemeinschaftsgefühl besassen. Heute sind diese
Bedingungen nur mehr in den Verkehrs- und industriearmen
Gegenden unseres Landes vorhanden.

Ein (1845 geborener) üavoser hat im Sertig erzählen hören:
Einem Pur sei auf dem Weg einmal das Nachtvolk begegnet. Er
habe viele Schellen gehört. Es sei alles an ihm vorbei, wie wenn
viele Tierli (Vieh) vorüberziehen würden. Da habe jedes Tier
seine Schelle gehabt. In dieser Darstellung dürfen wir wohl einen
Übergang zu der heute vorherrschenden Sagenform erblicken. Der
nächtliche geschürte Spuk geht nicht hoch durch die Luft wie
die Wilde Jagd oder „ds flügend Heer", sondern auf der Erde,
auf dem gewöhnlichen Wege einher. Aber es sind noch (meist?)
Tiere, die vorbeiziehen wie in der Wilden Jagd, und der Zug ist
zwar unheimlich — dem unfreiwilligen Zuhörer am Wegrand
standen vor Schauder die Haare zu Berg — doch er wird davon
nicht sterbenskrank. Die Erzählung dieses Neunundachtzigjährigen
ist ein Mittelding zwischen verbäuerlichter Wilder Jagd und
Nachtvolkgesicht älterer Art.

Wo und wann sich die Verknüpfung der beiden Sagentypen
vollzogen hat, das kann nur eine weit ausholende Untersuchung
anhand eines umfangreichen Materials feststellen. Herr Dr. Geiger
äusserte mir gegenüber einmal die Vermutung, dass die Beziehung
zur Todesankündigung nicht das Ursprüngliche sei, sondern sich
erst in späterer Zeit herausgebildet habe, als im Volk die
Anschauung vom Umzug der Toten verblasst war, ein Gedanke, der
den Sammler heutiger Überlieferung zuerst überraschte. Denn in
dieser scheint die Todesdrohung gerade der Kern der Sage zu



- 67 -
sein. Weitere Erhebungen haben indessen beweiskräftige Belege
für die Richtigkeit jener Annahme zu Tage gefördert. Sie sollen
im folgenden kurz dargestellt werden.

Schon in früheren Jahrhunderten, während oder nach den
Pestzeiten, hat man den Totenzug als Vorboten des (Massen-)Ster-
bens angesehen. Der nächtliche Umgang der Gestorbenen und
der Todgeweihten durch die Gassen, oft mit Musikgetön, ist eine
allgemeine Sage geworden. Der Letzte in der Schar, meist in
übereilt lässiger Bekleidung, ist gleichsam das Schattenbild
desjenigen, der zuschaut; er wird als Erster dem Tode erliegen.
Selten erscheint diese konventionelle Schilderung bei uns um
einen originellen Strich bereichert.

An diese Nachtvolksage hat sich sodann in Gebirgsgegenden
das alte Motiv von der geschlachteten und wieder belebten Kuh
geknüpft, wie wir es besonders aus dem Berner Oberland kennen.
Dort tritt es sogar in der Verbindung mit einem regelrechten
(geisterhaften) Leichenzug auf, wie Vernaleken mitteilt (Alpensagen

S. 104). Im Gebiet der bündnerischen Walser taucht es nur
vereinzelt auf, am deutlichsten in Obersaxen, wo der Bauer mit
dem von der Alp zurückgeholten Rind vom Nachtvolk im Walde
überrascht wird. Hier wird das Tier geschlachtet und verzehrt, und
der Bauer wird ausgelacht, wie er hungrig um einen Bissen Fleisch
bittet. Dasselbe Motiv kommt auch im Schanfigg vor, doch nicht
in Verbindung mit dem Nachtvolk, sondern mit der Hexerei. Da

„nimmt" die Hexe, um den Besitzer zu schädigen, die Kuh
„auseinander", verrät aber dem lauschenden Bauern, ohne es zu wollen,
das Heilmittel.

Möglicherweise hat gerade dieses Motiv des zaubermässigen
nächtlichen Schlachtens die Verbindung und Vermischung der
beiden Sagengruppen Nachtvolk und Hexerei bewirkt oder doch
begünstigt. Dass das erstere, indem es die Kuh schlachtet, nur
mit der Hilfe des Lebenden wirklichen Schaden tun kann, blieb
dabei ausser acht. Der boshafte Wille erschien als das Massgebende.

Und so trat das Nachtvolk in Konkurrenz zur Hexerei,
zum vielgefürchteten „striegn", wie der Romane sagt. Denn in
der abgeschiedenen Dorfschaft und im Usort, wo die Menschen
aufeinander angewiesen sind, einander nicht leicht aus dem
Wege gehen können, da ist man ängstlich auf der Hut vor
nachbarlichem Schädigungswillen aus Missgunst, der Mutter aller Zwistig-
keiten. Die Idee vom Schaden stiftenden Nachtvolk erleichterte
jedenfalls das Vordringen der Sage vom todkündenden Nachtvolk.
Dieses bringt durch seine Todesdrohung ebenfalls Schaden, wenn
auch nicht jedesmal dem Zuschauer, so doch immerhin einer
Familie im Ort.



— 68 —

„Bosch Lût", die Hexen und Hexenmeister, welche andern
mit Hilfe geheimer Künste allerlei „antun", sind Lebende, und
die Teilnehmer des Nachtvolkzuges nach der heute vorherrschenden

Auffassung nichts anderes als die schatten- oder „geist"haften
Doppelgänger jener Ortsgenossen, welche die nächste Leiche zu
Grabe geleiten werden. Wenn diese auch nicht Schaden zufügen
wollen, ist ihr spukhaftes Auftreten doch dem unberechenbaren,
übernatürlichen „Herumfahren" der Hexen und Hexer ähnlich.
(Deshalb wird heutzutage die Nachrede, einer müsse „mit dem
Nachtvolk gehen", d. h. es begleiten, wenn es einem künftigen
Trauerhause entgegenzieht, von dem Betreffenden und seiner
Familie als Ehrverletzung betrachtet.)

Die jüngere Ahart der Nachtvolksage ist aber auch in
andern Ländern verbreitet. Darum müsste der Frage, wo, wodurch
und wann sie aufgekommen sei und welche Wege sie genommen
habe, besondere Aufmerksamkeit gewidmet werden. Die Vermutung
Dr. Geigers wird das Richtige treffen: Man sah nicht mehr
genügend Grund für den Umzug der Toten ohne erkennbaren
Zweck und legte ihm deshalb die Absicht der Todesankündigung
bei. Wie in der anerkannten Dichtkunst unserer Gebildeten die
sinnbildhafte Anschaulichkeit, insbesondere die poetische
Personifikation, die früher hoch geschätzt wurde, hinter dem verstandes-
mässig Begrifflichen zurückgetreten ist, so verstand auch das

Volk die tiefsinnige Symbolik der Vision vom nächtlichen
Totenumzug nicht mehr. Nur in der katholischen italienischen Schweiz,
hauptsächlich im Misox (und wohl auch im Wallis) hat der
Volksglaube an der processione dei poveri morti festgehalten, die
ein neunzigjähriger Misoxer, der lange in Paris war, als
nachahmende Wiederholung der Prozessionen der Lebenden deutete.

In den übrigen mir bekannten Gebieten, vor allem in Deutschbünden,

bildet die andere Auffassung vom todkündenden Nachtvolk

die Regel. Nur hin und wieder schimmert in der
zeitgenössischen Sage noch die ursprüngliche Vorstellung vom Totenvolk,
das nicht Todesvorbote ist, durch. Ich greife fünf Erzählungen
heraus.

1. Ein Bauer von Gompadials übernachtet auf seinem Maien-
säss. Um Mitternacht naht ein Lärm durch den Wald. Das Doppeltor

des Stalles öffnet sich, eine Volksmenge dringt herein und
droht ihm das Schlimmste an, falls er es wagen würde, hier zu
bleiben. Darauf verschwindet die Gesellschaft durch die Hinterwand

des Stalles, und der Bauer Hiebt angsterfüllt nach Hause
und stirbt zwei Tage darauf. Nach der Meinung des Erzählers
liegt hier „striegn" vor; aber die Art des Auftretens der Schar
ist ganz die des Totenvolkes. Eine Mischung! Die Erscheinungs-



- 69 -
formen des Nacht- und des Hexenvolkes sollten einmal
miteinander verglichen werden.

2. Im innern Schanfigg wissen die Alten noch verschiedentlich
von der Totenschar, die nächtlicherweile mit schnellen Füssen
das Tal hinauf zieht zum Strelapass. Einer von ihnen, der zurückbleibt,

um mit seinem noch lebenden Bruder zu sprechen, muss
nachher den andern geradezu mit Windeseile folgen, um sie
einzuholen.

3. Noch näher kommt der ursprünglichen Vorstellung die
leider verblasste Sage vom „Totägeigi", dem nächtlichen Zug, den
der Heuer in seiner einsamen (Schanfigger) Maiensässhütte
vorbeimusizieren hört. Her ausdrücklich hervorgehobene Name ist
hier besonders aufschlussreich.

4. Im Domleschg zeigte sich — allerdings vereinzelt — ein
Zug weissgekleideter Frauengestalten, die tief in der Nacht durchs
Dorf hinaus eilten, zu Dreien und mit lockender Musik. In der
letzten Reihe gingen nur zwei Gestalten. Diese wollten den Jüngling,

der ihnen berückt nachlief, in ihre Mitte nehmen und —
wohl ins Gral) — entführen.

Man wird an die von Kochliolz erwähnte Schwarzwäldersage

erinnert, nach der die toten Bräute auf den Kreuzwegen
tanzen, bis ihr Bräutigam ihnen nachgestorben ist (Schweizersagen
aus dem Aargau 1, S. 291), und mehr noch an eine österreichische
Sage von den „Wilis", den tanzenden Geistern der gestorbenen
Bräute.

5. Den interessantesten Beleg erbrachte eine nun verstorbene

alte Frau im Unterengadin, die für ihren Mann öfter das

Nachtwächteramt übernehmen musste. Dabei sah sie einmal das

Totenvolk vor einem Hause versammelt, aus dem bald darauf
ein junges Mädchen zum Friedhof getragen wurde.

Die gleiche Erzählerin beschrieb aber auch das „Totevolk"
(sie kannte keine romanische Bezeichnung dafür), wie es ihr
Schwiegervater gesehen : Das sei ihm in der Nacht begegnet, und
es sei noch eine Mùsike dabei gewesen. Es sei von der üorf-
kirche her gekommen und dann über die gedeckte Innbrücke
gegangen, schnell, und drüben im Eeld verschwunden. Das sei

kurios gewesen. Von einer Todesankiindigung war bei dieser
Erscheinung, wie die zuverlässige Greisin auf Befragen bemerkte,
nicht die Rede.

Da fanden sich die ältere und die jüngere Vorstellung deutlich

geschieden nebeneinander, ein gewichtiges Zeugnis für die

Triftigkeit der Annahme Dr. Geigers.


	Wilde Jagd und Nachtvolk

