
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 36 (1946)

Heft: 2-3

Artikel: Der St. Johannizieger zu Unterseen und im Habkerntale

Autor: Sooder, Melchior

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004726

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004726
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 27 —

Der St. Johannizieger
zu Unterseeii und im Habkerntale.

Von Melchior Sooder, Rohrbach.

Von den Bräuchen, die an den St. Johannitag anknüpfen,
fand die Alpspende am St. Johannitage zu Unterseen und im
Habkerntale wenig Beachtung. Das mag kein Zufall sein. Zu
Unterseen ist der Brauch verschwunden und scheint ganz
vergessen zu sein; das ursprüngliche Wesen, das dem Städtlein noch
zu Anfang des 19. Jahrhunderts zugehörte, erlag einer Kultur,
die anderer Art als die bisherige war. Das Habkerntal hingegen
liegt abseits der lauten Verkehrswege; darum vermochte es altes
Erbe festzuhalten und zu bewahren. Von urtümlichem, unverdorbenem

Charakter zeugen äusserlich die Wohnhäuser, die Speicher,
die Scheuern und die bäuerlichen Geräte, dann aber auch die
Siedelungen, die vier Bäuerten des Tales als alte Wirtschaftsverbände.

Bergan steigen junge Bauern; sie tragen das Uberräf
und benutzen noch den langen Bergstock als Stütze. Frauen und
Mädchen gehen die steilen Wege; Hutte und Räf sind ihre
Traggeräte. Von der Gcisteshaltung mögen die Masken und Fratzen
künden, die als Konsolen an Speichern und Häusern angebracht
sind, die Milchheilen, die Kerbhölzer, die noch in einem Ziigli,
einem Sennten, der AI]» Allgäu-Scherpfenherg, sowie in mehreren
Sennten der Alpen Horret und Bodmi gebraucht werden, vor
allem aber die Sagen, welche noch heute lebendig sind und dann
auch die Sprache, die sich in dem abgelegenen, wenig besuchten
Tale urtümliche Eigenart zu bewahren vermochte. Ob wohl
auch die Volkslieder noch leben, die ehemals gesungen wurden,
begleitet vom Spiel des Schiits oder Häxeschiits, der Hanotterren,
wie das altertümliche Saiteninstrument in Grindelwald hiess?

Von der Alpspende vernehmen wir erstmals zu Anfang ties
19. Jahrhunderts. In den „Reisen in das Berner Oberland"1
weiss Job. Rud. Wyss allerdings nur vom Johannizieger zu Unterseen

zu berichten:
„Zu anderer Zeit herrschten auf Allgäu verderbende Seuchen

unter dem Alpvieh, und gar kein Mittel half, bis endlich eine
wohltätige Spende an die Armen, auf eingeholtem Rat von einem
weisen Manne, dem Übel ein Ende machte. Zum Andenken
sammeln sich alljährlich am Sonntage nach Johannis um 4 Uhr
Nachmittags auf dem Kirchhofe von Unterseen alle Armen der
Gegend mit kleinen Gelassen, und sobald dann tlie Vesper-

Jon. Rud. Wyss, Reisen in das Berner Oberland, Bern 1816, 315.



— 28 —

Glocke schallt, erscheinen die Weiher und Töchter der Begüterten
mit grossen hölzernen Geschirren, in welchen ein Käs und ein
Ziegerrumpf zerstückelt eingebrockt sind. Beides wird
unentgeltlich ausgeteilt, und die Gahe gilt für das Erzeugnis der Alp
Allgäu am St. Johannistag, von welchem das Geschenk der
Johannizieger benannt wird."

Wyss gibt in den „Reisen in das Berner Oberland" sicher
wahrheitsgetreu wieder, was er seiher beobachtete oder erzählen
hörte; er lässt der Phantasie nirgends freien Spielraum wie in
andern Veröffentlichungen; die „Reisen" tragen ganz das

Gepräge des Echten und Wirklichen. So entspricht die Schilderung
des Brauches, wie zu Unterseen die Alpspende ausgerichtet wurde,
im wesentlichen dem wirklichen Leben, wie es sich zu Beginn
des 19. Jahrhunderts darbieten mochte. Einzelheiten aber
bedürfen näherer Betrachtung otler verdienen, besonders
hervorgehoben zu werden.

Die Spende, so heisst es, sei bei der Kirche ausgerichtet
worden. Der Brauch greift hinein in den Bereich des Glaubens,
der Religion; er mag Beziehungen zur Kirche aufdecken und
auf Bindungen hinweisen, die heute sich äusserlich sichtbar
weniger bemerkbar machen.

In Unterseen lebt der Brauch nicht mehr. Es möchte
scheinen, als oh der Johannizieger nicht recht in ein Städtlein
hineinpasse. Aber Unterseen hat den Charakter, den es einmal
besass, fast ganz verloren. Ehemals spielte in sein Wirtschaftsleben

das bäuerliche Element stark hinein. Darüber vermögen
Schultheiss und Venner, Stadtgericht, Kauf- und Waaghaus und
Marktrecht nicht hinwegzutäuschen. An den Alpen, die zum
Allgäu gehören, besassen die Stadtbnrger keine oder geringe
Alprechte; auf Bohl mögen sie Kuhrechte besessen haben. Ihr
Vieh sömmerten sie an Sevinen, hinten im Lauterbrunnentale,
und Urkunden des 18. Jahrhunderts nennen einen Kuhhirten,
dem wahrscheinlich die Hut der Heimkühe zukam, die auf der
Allmend zur Weide gingen. Der Johannizieger zu Unterseen
war unmittelbar vor 1816 nicht Erzeugnis der Alpen, die zum
Allgäu gehören. Der Name Allgäu kommt zwei Alpgehieten zu:
Vogtsällgäu und Bösällgäu, und Bösällgäu bestellt heute aus zwei
seihständigen Alpen oder Bergschaften, die, wie man sagt, früher
„eins" gewesen seien. Vogtsällgäu ist Riederrenalp und bildet
Eigentum der Bäuerten Ebligen und Oberried, die kirchlich
nach Brienz, und der Bäuert Niederried, die kirchlich nach
Ringgenberg gehört. Von einer Alpspende aber wissen die
Berggenossen von Vogtsällgäu nichts. Es kann aber kein Zweifel
erwachsen, als oh in Unterseen die Spende nicht ausgerichtet



— 29 —

worden sei. Der Bericht, den Wyss gibt, verrät und gibt Einzelheiten,

die wie Belege gelten dürfen. Die Alpgenossen von Vogts-
ällgäu aber hätten die Spende kaum in Unterseen, sondern in
Brienz und in Ringgenberg oder innerhalb ihrer Bäuerten gegeben.

Der Zantibannsetag im Habkern tale.

Ausführlicher als Wyss weiss Ed. Waithard, von 1840—1857
Pfarrer in Habkern, über ilie Alpspende in der „Chronik des
Habkerntales", die bandschriftlich erhalten geblieben ist, zu berichten:

„Sagen von tötlichen Seuchen unter Menschen
und Vieh. Zweimal herrschte im Allgäu unter dem sommern-
den Vieh eine furchtbare tötliche Seuche, das einemal im Sommer
1718, das andere Mal im Sommer 1800 oder 1801. Die erste
dieser Viehseuchen wütete so arg, dass man eines Morgens 9 Kühe
beieinander auf der Weide tot fand. Man rief einen Kapuziner
aus dem Luzernerbiet her, um die Seuche zu bannen. Dieser
kam und bannte sie unter den Boden in eine Grube und ver-
sehloss die Öffnung dieser Grube fest mit einem Stück Holz.
Er befahl auch, dass man inskünftig alljährlich in der St. Johannisnacht

den Ertrag eines halben Tages von den eben auf den

Alpen Bohl und Allgäu sömmernden Kühen in Käse und Zieger
unter die Armen der Umgegend verteilen solle, verhiess diesen
Älplern auch so lange, als man diesen Geboten treulich
nachkomme und als die Öffnung, in welche die Seuche gebannt worden,
verwahrt bleibe, Versclionung mit der Viehseuche.

Nach andern wäre ein berühmter oberländischer Vieharzt,
genannt Bühl Fritzli (eigentlich Friedrich Zimmermann)
herbeigerufen worden und hätte die Seuche ins Holz gelegt. Aber das

geheimnisvolle Holz wurde später gefällt und die Seuche kam
wieder. Nun wurde Bühl Fritzli (der Sohn des Erwähnten)
hergerufen. Dieser legte 1800 oder 1801 die Seuche heimlich
ins Holz, so dass niemand davon wusste, als einige Hirten. Er
liess auch Reiser und Reckholter zusammentragen auf einen

grossen Haufen, denselben anzünden und das Vieh um das Feuer
herumgehen. Der Rauch stieg nicht in die Höhe, sondern breitete
sich über das Vieh aus und hüllte es ganz ein. So wurde das

Vieh von der Seuche ganz befreit.
Von jener ersten Viehseuche rührt die heute noch

bestehende Sitte her, dass die Alpen Bolil und Allgäu den 4. Juli
morgens für die Armen des Tales käsen und ziegern, den 5.
den ungesalzenen Käse und Zieger in den nahen Twirrispeicher
hinaustragen und unter die Armen verteilen.



— 30

Man nennt dies das St. johannsen «der den St. Johannser,
da es an dem St. Johanntage alten Stils, der nach jetzigem
Kalender auf den 5. oder 6. Juli fällt, geschieht.

Das Tal des Allgäu, in welchem diese Seuchen geherrscht
hahen, heisst seitdem Bösallgäu."

Waithard schrieb 1855 nieder, was er wohl im Verlaufe
der Jahre vernommen hatte. Er hält sich ganz an die 1 her-

lieferung; einzig das Datum des Jahres 1718 wird er dem
Chorgerichtsmanual Habkerns und dem Sterberodel entnommen hahen.
Schon 1855 weiss man nicht mehr sicher, oh der zweite Seuchenzug

1800 oder 1801 die Herden heimsuchte. Auf Waithard stützt
sich wahrscheinlich E. Hoffmann-Krayer, der in der „Schweiz"1
unter den Bräuchen, die auf den Johannistag fallen, die
Alpspende erwähnt: „Auf den Alpen Bohl und Aellgau wird der
Milchertrag vom 4. Juli (Johannistag alten Stils) für die Armen
verarbeitet."

Waithard oder hesser die Überlieferung gibt wie Wyss auch
Antwort auf die Frage nach dem Ursprung des Brauches. Der
weise Mann, von dem Wyss meldet, scheidet aus: an seine Stelle
tritt ein Kapuziner oder gar Bühl Fritzli. Gewiss, die Sage

antwortet; aber sie tut es mit den Mitteln, die ihr zur Verfügung
stehen; sie antwortet aus der Erkenntnis ihrer /eil heraus.

Wie aber wird heute die Spende ausgerichtet und was
wissen die Leute von ihrem Ursprung zu erzählen?

Von Habkern erhielt ich schriftlichen Bericht: „Die
Alpspende besteht noch heute. Am 5. Juli, Johannistag, wird der
Nutzen von einem Tag unter die Armen verteilt. Bei denWydegg-
speichern finden sich jeweils über 50 Personen ein, um die
Gabe in Empfang zu nehmen.

Die Bergschaften Scherpfenherg und Habchegg verteilen
den Nutzen von einem ganzen Tag, die AI]) Bohl verteilt nur
den Ziger.

Das Vieh auf diesen Alpen war ganz früher jedes Jahr
mit einer Seuche hefallen worden. Endlich wurde ein Kapuziner-
Priester herbeigezogen, welcher die Geister bannen sollte. Er
hat dies getan und angeordnet, dass der Nutzen vom 5. Juli jedes
Jahr unter die Armen verteilt werde. Seither blieb die Seuche
fern bis eines Jahres, da die Bauern den vorgesc hriebenen
Weisungen nicht Folge leisteten und den Nutzen nicht mehr
verteilten. In diesem Jahr trat die Seuche wieder ein, und die
alte Zeremonie wurde seither wieder durchgeführt. Jetzt getraut
sich niemand, sie nochmals abzuschaffen."

1 Heinrich Bhunner, Die Schweiz. Bibliothek «les Geographischen
Lexikons «1er Schweiz, Neuenbürg 1909, .'t2ä.



— 31 —

Vom heutigen Brauch erzählen die Leute:

Dr Zantihannser uf Bool1.

Mier alpen uf Bool. Da gid ma us enem Ziiiig2 zwee Ziger-
stöck. Chäs gid mu ekhiina. Aber äs gid ordli Ziger. Hundert-
zwenzg Chile luufe mälhu u den no sächzg Hunt3 galts. Dr
Zantihannsertag ischd dr füüfd Höwwed. We d' Chind u die Arme
sii zum Zantihannser choo, hed mu neu aafen öppis z'ässe u
z'triihe ggää, em Bitz frischa Ziger u Brood u Zigermilch. Clioö
siin öppa vierzg, miischtes Chind. Für alti übelmögendi Liiüt
lied mu o geng e Tiil ggää, da Tiil, won uf si wä choo.

Habchegg u Scherpfembärg.

Habchegg u Scherpfembärg hii l'riieijer z'sämegkhörd um
hiidi z'säme siid mu Bösällgöu.

Dr Riederalp siid mu Vogtsällgöu, miischtes siid mu nume
Riederra; da wiis hiiumha als, waas's angiid.

Habchegg ischd für hundertachtusächzg un en halbi Chue
gsiied4 u Scherpfembärg öppa für gliichvil. Bool ischd höier
gsiied. Horret u Bodmi gkhören dr Schwendibiiürt; das siin niiöd
gsiied Alpi: ds Iigetum ischd uf d'Alp gsiied, em Bitz Land vlichd
für ne halbi Chue, en andra für driiii Füess.

Höret u Bodmi gää niiöd am Zantihannsertag u hii nie nüödggää.
Aber Habchegg u Scherpfembärg, wool, die gää de

Zantihannser, Chäs u Ziger, de Chäs ugsalzna vun dr Abemmilch. O,
das wiis i doch gued. Dr Zantihannsertag ischd dr füüft Höwwed.

I bi vor jaare Summer für Summer uf Habchegg gsiin u
ha galped. Wan i hi junge gsii, bin i Statterbueb gsii u lia gstatt-
red u spääter ban i sälber es Ziiüg gkhäbe.

Am Zantihannsertag bed mu in dr Hütte gmaclid wie ander
Tag o, bis mu ischd fertig gsii. Derna lied mu de Chäs zem
Twirrispiicher traage. Öppa am endlefi ischd 11111 bim Spiicher
gsii. D'Chind, die sii viira scho da gsii. Für armi eltri Liiüt hii
si es Seckli bienne6 gkhäbe. De bed mu d'Chind zelld u die
eltre Lüüt, wa nüd sii da gsii, o igrächned u derzue taa u derna
lied nui de Chäs u d'Ziger zerhowwe u alli hii Chäs u Ziger
uberchoo.

1 Die nachfolgenden Erzählungen und Sagen schrieb ich nach meinen
Aufzeichnungen nieder. Herr Lehrer Paul Gruber, Habkern, las sie Satz für
Satz seinen Schulkindern vor und liess sie die Sätze in der Mundart wiederholen.

Besondere Schwierigkeiten bereitete in der Schreibweise der Diphthong
ei; er lautet in Habkern fast wie langes i; aber auch e klingt mit; das i
macht sich aber fast allein geltend. — 2 Senntum. — 3 Haupt. — 1

geseiet.
— 5 hei ihnen.



— 32 —

Gaan de Zanti hannser r'iiche."
Ob i o siigi gaan de Zantihannser riiche? '' -•*</.!
O, ja, aber viil gid's nüöd. Dii mag mu ggässe !]
Aber äs ischd gengTdaas.
D'Mattner hii nen iis wellen abtue. Aber minien es Jaars

bed's bi Wiideggspiichre nüöd ggää. Ds Ungfel ischd umhi choo

u si hii derna alls laam bliibe, wii 's ischd gsii.

A Zantihannser gaa.

„Ds Gritli un i Iiiin o welle ge de Zantihannser riiche.
Aber ds Ätti bed gsiid, das siigi für di arme Liiüt. Aber Hans
da ischd ggange. Hans, säg jetz du."

„Hu, da uberchunnd mu numen em Bitz Chäs ol Ziger.
Un iimel zwo Stund hed mu z'gaa, bis mu ze Wiideggspiichre
chunnd."

„Du bischd niewwa nüöd brichtega. Verzell doch."
„Bi Spiichre hed mu aafen iis z'nüüni gnoo, us ein Rucksack.

U de hii si de Ziger brachd. U de si sii i Spiicher u hii
de Chäs gsalze. U derna sii si mit dem Ziger choo u hii ne
zerhowwe u de hed mu alls i d'Seckleni ol i Rucksack taa un
ischd vom Zantihannser hii."

Nicht alle Alpen des Habkerntales geben die Alpspende.
Scherpfenberg und Habchegg, Bösällgäu, verabreichen Käse und
Zieger. Der Käse wird aus der Milch verarbeitet, die am Abend
des vorhergehenden Tages gemolken wurde. Bohl verabreicht
nur Zieger. Bodmi und Ilorret, die der Schwendibäuert
gehören, kennen den Brauch nicht.

Über die Ursprünge der Spenden berichten heute die Leute
ähnlich wie vor ungefähr 100 Jahren, als Waithard die Sagen

von den tödlichen Seuchen aufzeichnete.

Dr Präschten uf Bool.
Das wään uf Bool gsii; da hed iis undrem Vee en grüüs-

lege Präschte gregierd. Die Alte hiin iim im Läger e Duella
ziigd, wo si Mälehs u Galts mitsamt Gloggen u Triichle Iiiigen
inhigkhiid u verloched.

Zun der Ziit wää z'Oberried em Balzi gsii. Däm hiige si
Bschiid gmachd. Där siigi zun Hütte choo u hiigi gsiid: „lier
spilid, Buehe." Das hätti nüöd solle sii.

Du hiigi där Balzi öppis in e Wiisstanna igliid u gsiid, si
sölleil am Zantihannserstag den arme Liiüten gää, was si am
ene Tag nutze.

Das hiigi si gmachd. Derna hiigi's bbessred.



— 33 —

A Zantihamisertag gää rra nume vo hie; d'Chind traagen
es Seckli; iimmel vor Jaaren isch es eso gsii; andri liii Huttleni
gkhäbe u hii öppa es Zwähelli über e Ziger taa.

Fiiür rif em Bockstand un in es Dotzli illege.
Iis ischd dr Präschten undrem Vee gsii.
Si hii gsiid, da hiigi iina zwölf iiged Chtie galped. Iis

Morgeds siig er über ds Twirri inhachoo, de Statterbueb an dr
Hand u biigi nüöd mee gkhäbe.

Uf Wintröscli, das hii si o gsiid, hiige si füiifzg Huut in
die gliich Gruebe taa.

Du liii si du e Chapuziner laa choo. Dar biigi graate,
si solle ds Vee, wo no siigi, jungs un alts, uf em Bockstand
triiben, es Füür machen u ds Vee um ds Führ um jage.

Das hiigi si gmachd. Du hiigi's afam bessre.

Aber si hiin iim o gsiid, äs biigi iina igliid. Da ischd
es Tiirli, wa ds Vee bim Uftriibe derdür mues. Undrem Türli
hii si es ii'igs1) Dotzli vergraben un öppis igliid. Was, das ehan
i nüöd säge. Das Dotzli wää verstämpfts gsii. Öppa vor zwenzg
Jaare bed dr Räge das Dotzli vürhagwäscbe. Du hau i dem
Wärchma gsiid, mier wolle das Züüg nüöd stööre; är sölli's mit
es par Scbuflete decke; äs mögi sii, wii's wölli. We's für nüöd
siigi, so schadi's o nüöd.

Am Mittwuche nüöd zügle.
Dr Präschte hiigi d'Chüe allu tööted.
Du biigi dr Chapuziner graate, sie sollen am Mitwuche

nie zügle u de Nutze von iim Tag den arme Lüüte gää.

Äs siigi voruusi.
Was das für ne Prääscbte wää gsii, wiis me nüöd rächt,

öppa nüöd dr Angrif. Mu lied du iina laa choo, där hed's wöllem
banne. Wan er isclid choo, hii si-n-im Milch aabbote ; aber är
hed gsiid, nii, är biigi nüöd derwil ; äs siigi voruusi, im Tööf-
taal. Derna hed er öppis in e Wiisstanne igliid. Die Wiisstanne
wään no mis Bsinnes gstande ; si ischd gwiiss eso dicki gsii, wie
där Rächestil lenga.

Waithard erwähnt in der Chronik den Seuchenzug des Jahres
1718; er verweist auch auf Chorgerichtsmanual und Sterberodel.
Es war nicht zu umgehen, die genannten Urkunden nachzusehen,
auch deswegen, weil Waithard, ohne es eigentlich auszusprechen,

h aus Eibenholz, Ii Eibe.



— 34

den Glauben liegt, die Alpspende leite sich aus dem Jahre 1718
her und auch die Sage heute mehr oder weniger wahr haben will,
das Geschehen des nämlichen Jahres als Ursache der Spende
anzusehen. Das darf nicht verwundern; wir dürfen nicht von der
Voraussetzung ausgehen, die Sage vermöge deutlich festzuhalten,
was weit zurückliegt. Der Glaube, aus dem eine bestimmte Handlung

hervorgegangen ist, kann versinken; das, was wir Brauch
nennen, irgend ein Begehen, bleibt bestehen und unterliegt wohl
auch dem Verändern und einem Abschwächen; aber es vermag
sich zu erhalten, während der Glaube eher dem Zersetzen und
Vergehen ausgesetzt ist.

An einem Sonntag, es war im Juli des Jahres 1718, hatte „in
der Bodmi oder Schwendiallmend" ein Bergdorf stattgefunden
mit „gigen, spielilen, springen und tanzen." Unmittelbar darauf
muss die Seuche ausgebrochen sein. Schon damals mögen Leute
das festliche Treiben als Sünde und Ursache der Seuche betrachtet
haben, ähnlich wie es in der Überlieferung anklingt: „lier
spiilid Bueben!"

Die Verhandlungen des Chorgerichts zeigen deutlich, dass

die Sage weitgehend wirkliches Geschehen wiedergibt. Den 14.

August 1718 waren auf Befehl des Landvogtes von Bonstetten mehrere
Bäuertgenossen aus dem Tale vor Chorgericht geladen und
beiragt worden, wer die von Sarnen und Schiipfheim gerufenen
Kapuziner „beschickt und wohin sie begleitet worden, auch was
sie daselbsten vorgenommen. Von Seiten der Schwendi-Pürdt hat
sich verantwortet Obmann Blatter und von Seiten der Bohlseit
Pürdt der Alt-Schulmeister Matter. DerObmann Blatter bekanudte,
dass er und die Piirdtgenossen nach gefasstem Rath, weilen viel
beschickte Lent nach angewandter Mittel zur Stillung der
regierenden Viehkrankheit nichts verfangen wollen, endlich aus Trin-
gender Nolit gezwungen, den Weibel Blatter mit hinzuthun dess

Weibels Mühlimann zu Underseen nach Sarnen zu denen Kapu-
zineren geschickt, in Hoffnung, sie, die Kapuziner, könnten ihnen
gleich denen Mattneren bei Interlaken solche Krankheit und Übel
auch stillen und seien also zu den unerlaubten Mittlen geschritten".

Der Alt-Schulmeister Matter bekannte, „solchess aus gleichen
Ursachen" getan zu haben, „auf der Bohlseit Pürdt und zwar
weilen die Capuziner von Schöpfen, in das Teufthal beschickt,
in der Nähe waren und sich also derselben bedienen wollen,
haben sie aber nit express von Schiipfen beschickt, sondern von
den Teufthalern beschickt worden; sind thei 1s öffentlich auss
Gottes Worth darüber beschulten und bestraft, theils dann auch
absonderlich bei gehaltenem Chorgericht, da ihnen auch Hochoberk.
Chorgerichtssatzung und Buss vorgehalten und vorgelesen; haben



— 35 —

allesamt ihre Übertrettung erkennt und bekennt, Gott und eine
Hvv. Oberkeit umb Verzeihung gebetten und gesagt, sie wollen
solches inskünftig ihnen und ihren Nachkommen zur Warnung
dienen lassen, auch gebeten, sie möglichster massen bey einer
Hochw.Obrikeit und I. Gn. llr. excusieren, welches auch geschehen."

Das Obere Chorgericht beschäftigte sich am 28. Juli 1718
mit der Angelegenheit. Es seien in den Ämtern Interlaken und
Unterseen „als der Presten under dem Vieh alldorten grasieret,
allerhand abergläubische Sachen vorgangen, man habe Pabistische
Geistliche beschickt, welche das Vieh, um selbiges zu curieren,
mit Weihwasser bespriitzt, das Zeichen des Kreuzes gemacht und
noch auf andere Weis mehr Exorcieret." DerWeibel Mühlimann
von Unterseen sei dabei gewesen, und der Pfarrer von Unterseen
begehrte Wegleitung, „ob der Weibel Mühlimann den Kelch zu
präsentieren ferneres zugelassen werden solle." Neben Mühlimann
werden genannt: Hans Ulli Balli, ein gewisser Fröhlich von
Aarmühli, der Ghorweibel von Hahkern, Hans Roth aus dem
Dorf interlaken und Hans Wilhelm von Aarmühli. Dem Schult-
lieissen von Unterseen soll die Weisung erteilt werden, dem
Weibel Mühlimann zu sagen, dass er „bis Ausstrag des Handels
den Kelch nicht mehr präsentieren solle." Der Landvogt von
interlaken hatte mitgeteilt, dass er „mit allem Fleiss nachge-
forschet und nichts anderes |habe] herausbringen können."

Am 1. September des gleichen Jahres standen der „Weibel
Mühlimann und alle obvermelte Personen" als Angeklagte vor
dem Obern Chorgericht in Bern. Sie sagten aus, „Doktores ab dem
Battenberg und von andern Orten" hätten nicht helfen können.
Das Übel sei so mächtig geworden, dass es viele unter ihnen
ruiniert habe. Da hätten sie vernommen, dass die Kapuziner
zu Unterwaiden gute Mittel für solche Krankheiten besässen,
bei denen sie in ihrem Elend Hülfe suchten; es seien nur „natürliche

Sachen" gebraucht worden. Sie erkannten dennoch ihren
Fehler und baten um Gnade.

Das Obere Chorgericht äusserte dem Kleinen Rat, der
Regierung, gegenüber den Wunsch, er möchte durch ein
besonderes Mandat sein Missfallen bezeugen, „den Weibel Mühlimann

eine Zeitlang einstellen, den Ghorweibel aus Habkern aber

wegen gegebener ärgernuss seines Diensts Verstössen." Die Leute
hätten aus „Desolation" so getan, sie seien auch „allbereits droben
vor Chorgericht als allhier censurieret" worden.

Der Kleine Rat beschäftigte sich schon am darauffolgenden
Tag, dem 2. September, mit dem bösen Handel. Das Ratsmanual
führt an, dass die Vorgeladenen „gehandelt hätten, ohne dass

sv einiche abergläubische Intensionen dazu gehabt. Übrigens



36 —

aber habend Ihr Gnaden mit Unlieb verstanden, wie etwelche
Hr. Predikanten zu unterschidlichen Malen über diesere
Materie scharf geprediget und Ausdrücke gebraucht hätten, die da
die Liebe der Zuhörer gegen ihre Seelsorger mehr erkaltet als

zugezogen." Die fehlbaren Predikanten hätten die Sache nicht
so „lautgrecht" machen sollen ; die „Oberkeit" droht ihnen
deutlich mit Ungnade.

Das Chorgerichtsmanual von Unterseen enthält keine
Einträge, welche das Jahr 1718 angehen. Der Sterberodel, den

Waithard anführt, sei verloren gegangen.
Die Verhandlungen erwähnen den Brauch der Alpspende

mit keinem Worte. Sie vermögen nicht zu zeigen, dass die
Spende seit 1718 ausgerichtet wurde. Die Genossen der Scliwendi-
bäuert beriefen den Kapuziner auf die Bodmi-Allmend; aber
warum geben gerade sie keine Spende? Vom Einlegen der
Seuche, von Feuer und Rauch sagen die Verhandlungen nichts.
Die Bauern geben Vergehen zu; sie sagen aber kaum alles, und
es scheint fast, als ob die Gnädigen Herren auch gar nicht alles
zu wissen begehrten. Sie liessen die Bauern ungeschoren
heimkehren, und die Predikanten bekamen die Ungnade zu verspüren.
Was mag die Herren zu dem gnädigen Urteil bewogen haben?
Sie mögen vielleicht eingesehen haben, dass die Bauern grossen
Schaden erlitten hatten. Dem Glauben und Denken der Bauern
standen die Kapuziner wohl näher als die Predikanten, welche
die katholischen Ordensbrüder nicht gerne in ihrem Bereich
sahen, gingen sie doch durch ihre Mättelein und ihr Gras. Die
Kapuziner wagten sich 1718 wohl auch nicht so weit auf die
Aste hinaus und gingen sicher nicht mit Einlegen und Feuer
um. Die Bauern, die wohl froh waren, so billig davonzukommen,
hätten auch kaum gewagt, eine Spende, zu der ihnen der
Kapuziner geraten hätte, alljährlich zu wiederholen, da sie doch

reumütig um Gnade gebeten und ihren Fehler, wie es Iieisst,
erkannt hatten.

Zum „Einlegen" halte auch kaum der Kapuziner geraten,
wohl eher irgend ein „Dokter, der mehr als Brot essen konnte."
Allerdings schreibt ein Bauer aus Habkern, der Kapuziner habe
die „Seuchenurheber" in ein Fläschchen, das irgend eine Flüssigkeit

enthalten, verbracht und das Fläschchen in eine wachsende
Tanne eingelegt." „Die Bäume sollten niemals geschlagen
werden Es ist Tatsache, dass auf den Alpen bei Holzschlägen
wiederholt Fläschchen zum Vorschein kamen. Man behauptete
auch immer, dass dies Unglück bedeute, indem bei diesen
Holzarbeiten sielt immer Unfälle ereigneten." Mit den Johannisbräuehen
hat das ..Einlegen" keine Beziehungen irgendwelcher Art; es ge-



— 37 —

liört nicht zum St. Johannitag; sicher aber sollte es Krankheiten
wehren.

Eindeutige Belege für das Vorkommen und Bestehen der
Bräuche, die zum St. Johannistag gehören, scheinen vor dem
Anfang des 19. Jahrhunderts zu fehlen. Und doch erwähnt das

Chorgerichtsmanual von Unterseen den St. Johannistag vor 1718 mehrmals.

1687 nennt es den St. Johannismarkt. Und ein paar Jahre
später sagt ein Älper bei einer chorgerichtlichen Verhandlung
aus, er sei während des Sommers auf einer Alp hinter Habkern
gewesen, und als er aufgefordert wird, eine bestimmte Zeit zu

nennen, spricht er vom St. Johannistag. Wohl nennen bernische
Urkunden aus früheren Jahrhunderten als Datum von Fertigungen
oder als Termin den Tag „Johannis des Täufers, zu Sungichten."
Es scheint aber, dass dem Tag in Unterseen und Habkern
besondere Bedeutung zugekommen ist.

Über Ursprung und Entwicklung des Brauches, das Holen
und Spenden des St. Johanniziegers, sein eigentliches Leben,
vernehmen wir aus frühem Jahrhunderten nichts. Es ergibt
sich daraus die Notwendigkeit, andere Wege zu gehen, um, so
weit als möglich, sich zu Anfängen zurückzutasten. Ein Erzähler
berichtet, wie der Kapuziner die ihm angebotene Milch abgelehnt
habe: „As ischt voruusi." Was aber ist das, das sich weiter vorne
im Tal aufhält, so dass der Hilfebringende sich beeilen muss,
um es einzuholen, um unheilbringendes Wirken zu brechen?
Das unscharfe „es" antwortet trotz aller Bedenken deutlich genug;
es lässt etwas Unheimliches erkennen, das man nicht vollständig
zu erfassen vermochte, aber doch als irgend ein Wesen dachte.

Die Hirten sahen, wie die Tiere litten und dahingingen.
Schrecken und Sorge überfielen sie. Vom Ertrag des Viehes
hing ihr Gedeihen, ihr Sein oder Nichtsein ab. Kein Mittel
half. Die Tiere fielen, eines nach dem andern. Da lenkte das

Denken wieder in uralte Bahnen ein: „Das ist kein gewöhnliches
Kranksein der Tiere. Finstere Mächte, Dämonen oder böse
Geister töten die Tiere und drohen auch uns zu verderben."
Der Glaube an unheilbringende Mächte und Dämonen gehört
einer frühen Kulturschicht an; vielleicht mag er den Ursprung
des Brauches andeuten, und doch vermag er über den zeitlichen
Ursprung der Spende nichts auszusagen, weil er den Menschen
begleitete über Jahrhunderte hinweg und bis in unsere Zeit
hineinragt.

Waithard erzählt von Feuer und Rauch. Eine Sage, die
noch heute lebendig ist, berichtet, wie auf dem Bockstand, einer
Erhebung von 1792 m, ein Feuer angezündet worden sei und
die Älper die von der Seuche verschonten Tiere um das Feuer



38

herum getrieben hätten. Die Sage lenkt damit deutlich zu Bräuchen
hin, die an den St. Johannistag anknüpfen. Das Feuer auf dein
Bockstand war ein Höhenfeuer, das eine Gemeinschaft, die Alper
oder Alpgenossen, Hirten, als Reinigungsfeuer zur Abwehr
benutzten. Feuer und Rauch und das Treiben des Viehs über
die glimmende Glut oder durch das Feuer gehören zu den
Bräuchen des Johannistages. Freudenthal1, welcher auch dem
Johannisfeuer eingehende Untersuchungen angedeihen liess, wägt
zusammenfassend vorsichtig ah: „Die Mittsommerfeuer scheinen
ein altheidnisches, aber nicht ausschliesslich germanisches Erbgut

zu sein.'" Er zeigt, wie primitive Vorstellungen im Brauchtum
der Sonnenwende erscheinen und eigentlich vorherrschen und
sich darin vor allem der Glaube an eine Lustration von Mensch
und Tier bemerkbar macht, wie er auch in der Sage vom Feuer
auf dem Bockstand deutlich zutage tritt. Die St. Johannifeuer
seien darum wohl als auf den Sommeranfang festgelegte Seuchenfeuer

anzusehen, die Krankheiten vorbeugen sollten.
Eigentlich waren aber in der Gegend des Brienzersees nicht

St. Johannisfeuer üblich. Feuer brannten noch vor wenigen
Jahrzehnten am Abend des Jakobstages auf den Alpen und um
den See herum auf den „Schwelinen", den Schutzmauern der
alten „Lendtinen". Alper und Dorfjugend, als Vertreter einer
Gemeinschaft, Hessen sie emporlodern. Auch die Jakobsfeuer
gehören in den Bereich der Sonnwende, zu Sungichten, wie die
Sonnwende bei uns hiess. Allerdings liegt zwischen St. Johanni
und dem Jakobstag ein Zeitraum von einem Monat; aber
Sungichten umfasste ursprünglich wohl einen Zeitraum von mehreren
lagen, ähnlich wie die „kurzen läge" zwischen Weihnachten
und Neujahr die Bräuche aufnahmen, welche zur Wintersonnenwende

gehören. Die einzelnen Bräuche, welche der Sonnenwende
des Sommers angehören, splitterten, wie die vergleichende
Volkskunde weist, auseinander, besonders dann, wenn der l ag eines

Heiligen Verschieben begünstigte. Eine Beziehung von Notfeuer,
erzeugt durch Bohren oder Reiben, und den Feuern des Jakobstages

Uisst sich bei uns nicht nachweisen; Erzeugen des Feuers
mit einem Drillholz, das von einem Strick in drehende Bewegung

gesetzt wird, erscheint, losgelöst von allem Brauch, als Spiel
oder Zeitvertreib der Knaben; sie nennen die Handlung „de Tiifel
häillen"; der Name allein verrät noch alte Glaubensvorstellungen.

Es scheint mir aber, dass sich im Brauch der Alpspende
noch andere Kennzeichen alten Herkommens geltend machen.
Wyss erwähnt den Ziegerrumpf. Früher benutzten die Alper aus

1 Hekbkkt Freudenthal, Das Feuer im deutschen Glauben und Brauch.
Berlin u. Leipzig 1931.



— 39

Tannenrinde verfertigte Gefässe, Ziegerriimpfe, um den Zieger
hineinzuschöpfen. Heute verwenden sie nirgends mehr Rinde zu
Rümpfen, weil der Wald geschont wird. Die Fischcllen hat die
Rümpfe vollständig verdrängt. Wer zerschneidet aber heute
frischen Häse wie die Alper an Habchegg und Scherpfenberg, um
den Johannizieger spenden zu können? Der Brauch, so scheint
mir, muss sich aus einer Zeit herleiten, da das Verarbeiten der
Milch zu Zieger allein üblich und Zieger nicht bloss ein
Nebenprodukt der Käsebereitung war. Der Johannizieger zu Unterseen
und im Ilabkerntale zwingt zu einem Vergleich mit der Alpspende
zu Ferden schon allein deswegen, weil die Art der Herstellung
des Spendziegers im Lötsehental wohl ursprüngliches Verarbeiten
der Milch festhält. Die Älper im Habkerntale haben vielleicht
auf ursprüngliche Herstellungsart des St. Johanniziegers verzichtet,
um sich Arbeit zu ersparen. Zu der Spend von Ferden wird der
Milchertrag vom 23. und 24. Heumonat der Alpen Faldum, Resti
und Kummen verwendet. Die Spendfrauen bereiten Fettkäse,
der nach acht Tagen nach Ferden getragen und im Gemeindekeller

zu Brei gestampft wird. Nach einem Monat wird der Käse
nochmals gestampft und in Rümpfe getan. Die Spendherren
überwachen die Rümpfe die folgenden Monate hindurch bis zum
grossen Spendtag. Am Ostermontag öffnen sie die Rümpfe,
zerschneiden mit Schnüren die Ziegerstöcke und legen sie in der
Gemeindestube auf die Tische.

Es bestehen aber noch andere Entsprechungen der
Alpspenden zu Unterseen und Habkern und der Spend zu Ferden.
Wyss erzählt vom Rat des weisen Mannes; die Sagen aus Habkern

berichten vom Kapuziner, der aber keineswegs ganz eine
Sagengestalt ist, und Jegerlehner1 weiss ebenfalls von einem
ratgehenden Kapuziner zu erzählen. SiegenL> berichtet, wie die
Alpgeteilen im Lötschental von grosser Not gezwungen, wegen
Unfällen und Unbeliebigkeiten gelohten, die Spende auszurichten.
Die Sagen des Lötschentals erwähnen ausserdem das Viehrücken,
dem die Viehbesitzer durch das Opfer der Spende wehren wollten.
Im Habkerntal lebt eine ähnliche Sage vom Viehrücken wie im
Lötschental; sie weist aber keine Beziehungen zum Johannitage
oder der Alpspende auf.

Der Johannizieger wird den Armen des Habkerntales am
5. Heumonat, dem Johannistag alten Stils ausgerichtet. Die Spendfrauen

bringen den Ertrag des 23. und 24. Heumonats als
Alpspende nach Ferden; den beiden Tagen folgt der Jakohstag. Am

1 J. Jegerlehner, Am Herdfeuer (1er Sennen. Bern, 14. — 2 J. Siegen,
Das Lötschental, 88.



— 40 —

14. August1 können Arme die Spende holen, welche sechs Alpen
des Turtmanntales aus dem Ertrag vom 23. bis zum 26.
Heumonat ausrichten. Die Daten lassen Zusammenhänge vermuten,
die nicht deutlich genug zu erkennen sind.

Es wird darum notwendig sein, zu untersuchen, was für
Merkmale den St. Johannistag als Sonnenwende kennzeichnen,
oh in den Bräuchen, die an ihn anknüpfen, nicht gewisse Züge
vorkommen, welche an die Alpspenden erinnern und ob sich in
den Tagen der Wintersonnenwende Entsprechungen zu den
Johannisbräuchen linden. Der St. Johannistag bildet den Höhepunkt
des Sommers. Er ist der Geburtstag Johannes des Täufers. Ein
halbes Jahr trennt ihn von Weihnachten, der Wintersonnenwende.
Er ist Wende und Übergang. Wende und Übergang bergen immer
Gefahren. Aber der Mensch vermag Gefahren vorzubeugen und
auftretendem Unheil zu begegnen; er benutzt die reinigende Kraft
des Feuers, um Unglück zu wenden, um Seuchen fern zu halten.
Von einer eigentlichen Sonnwendfeier lassen die Sonnwendfeuer
kaum etwas erkennen. Im Verlaufe der Jahrtausende wandelte
sich der Glaube; was übrig blieb, lässt Anfänge und Entwicklung

nicht recht nachweisen und auch die Handlungen, die aus
dem Glauben herausgewachsen waren, unterlagen weitgehendem
Wandel. Als Opfer dürfen wir die Spende wohl ansprechen. Aber
auch der Sinn des Opfers2 erfuhr eingreifenden Bedeutungswandel,

verschob sich zu neuem Denken hin und glich sich neuen
Glaubensvorstellungen an. Heute geben Hirten Erzeugnisse ihrer
Tiere den Armen. Die Spende mag weit zurückreichen; aber in
Anfänge reicht sie nicht; sie löste wohl ursprünglichere Opfer
ab, die ältern Kulturschichten angehörten, und der Hinweis, dass

anderwärts Haustierknochen in die Sonnwendfeuer hineingeworfen
wurden, darf wohl angebracht werden, auch wenn damit noch
keineswegs ein Beweis verschwundenen Opferkults abgeleitet
werden kann. Dem Menschen früher Zeiten lag es fern, das Gute
zu tun um des Guten willen. Die Spende trägt heute wohl das

Wesen christlichen Denkens; aber der ursprüngliche Sinn konnte
anders sein. „Äs ischt voruusi", erzählt eine Sage. Der Dämonenglaube

wurzelt im Totenkultus. Dem Opfer mag Dämonenfurcht
zugrunde liegen. Am heiligen Abend erscheinen im Haslital die
Toten. Spuren des gleichen Glaubens liessen sich sicher noch
heute auch im Ilabkerntal finden. Die Reste des Milchmahls,
Brot und Milch, liess man als Totenspende auf dem Tische stehen.
An die Stelle der Toten traten die Armen, wie die Bräntellitage

1 Mitteilung von J. Siegen; vgl. ebenfalls J. Jegerlehner, Sagen u.
Märchen aus dem Oberwallis, Basel (1913) 25. — 3 Vgl. W. Wundt,
Völkerpsychologie 4, 421 ff.



zeigen. Das Maskentreiben und die Trichlerumzüge setzen ein;
die Lebenden ahmen den Zug der l oten nach. Treten die Armen
auch am Zantihannsertag an die Stelle der Toten? Die Sagen
zeichnen die Spende als Gabe, um Gefahr und Unheil
abzuwenden. Die Menschen gaben, um günstig zu stimmen, um zu

besänftigen. Aber wen wollte man günstig stimmen, wen besänftigen?

Wem galt das Opfer? Spielt der Totenkult aucli in die
Sonnenwende des Sommers hinein? Es gelingt nicht, diese Fragen
zu beantworten. Auch hier gilt das Wort, dass über Ursprüngen
sich das Dunkel ausbreitet, welches alle Anfänge einhüllt.

Und docli kehren in den johannisbräuchen Spuren des

Totenkults wieder. Einzelheiten, die Milch als Totenspende,
erinnern an die Alpspenden. Die siebenbürgischen Zigeuner spannen
in der johannisnaeht einen weissen Faden über das nächstgelegene
Wasser, damit die noch nicht ins Totenreich gelangten Seelen,
die zu dieser Zeit ihre Hinterbliebenen zu besuchen pflegen, das

Wasser überschreiten können; auch stellen sie ein Gefäss mit Milch
vor ihr Zelt, damit die Seelen sich daran laben können1.

Die Milch kommt in Johannisbräuchen oft vor. Sartori3
erwähnt Semmeln und Milch, die am Johannistag als beliebte Speisen
vorkommen; auch die Alpspenden bestehen aus Milchprodukten.

Beim Johannistein im Pleskanischen versammelten sich

um Mitternacht des St. Johannitages die Bettler der Umgegend
und beteten. Mit dem Morgengrauen kamen die Bewohner der
umliegenden Ortschaften. Auf den Stein wurden brennende
Wachskerzen gestellt und Gaben dargebracht. Die Milch dazu
war knieend an vier Donnerstagen gemolken worden3.

Der armen Seelen gedachte man beim Johannisfeuer. Man
stellte ihnen in Frankreich (Quimper, Bretagne) Stühle oder
Steine ans Feuer, damit sie sich wärmen konnten4.

Im Walsertal zündet man um Johanni auf den Alpen ein
grosses Feuer an, wirft Weihbusch hinein und besprengt es mit
Weihwasser. Alles betet, 11111 das Feuer sitzend, den schmerzhaften

Rosenkranz für die armen Seelen5.
Z11 den Freuden des Johannitages gehörte mancherorts

Milch als festliche Speise. In Klein-Gschwenda wurden den
Kindern auf dem Herrenhofe grosse Schüsseln mit Milch
vorgesetzt, die sie, auf dem Boden liegend, auslöffelten0.

Weiter führt Sartori an': ,,In Herreden bei Nordbausen
liefen oder ritten die Burschen nach einer Stange Dann

1 Vgl. Hdw. d. d. Abergl. 4, 727. — 2 Sartori, Sitte und Brauch 3,
235. — 3 Sartori, Sitte und Brauch 3, 235. — 4 Hdwb. d. d. Abergl. 4, 704 ff. ;

Sartori, Sitte und Brauch 3, 236. — 6 ebd. 3, 236. — ebd. 3, 234. —
1 ebd. 3, 234.



— 42 —

Sammelgang und gemeinsames Essen. Auf dem Bauche liegend,
schöpften sie die Milchsuppe auf ihren Teller."

In einigen Orten des Engadins hatte die Dorfjugend das

Recht, am Johanniabend die Ziegen zu melken und über die
Milch zu verfügen. Wenn der Hirt am Abend das Heimkommen
der Herde mit dem Horn ankündigte, eilten Knaben und Mädchen
mit Eimern zu den Ziegen und melkten sie. Aus dem Erlös der
verkauften Milch wurde abends ein Tanzvergnügen veranstaltet h
Einzelne Züge des Brauchs erinnern an die Heischegänge der
während der „kurzen Tage" und zu Fastnacht umgehenden Masken,
die Gaben, ursprünglich Totenspenden, sammelten, um ein
fröhliches Gelage veranstalten zu können.

Nicht immer gelingt es, alle Bräuche restlos zu deuten.
Allerlei Fäden gehen durcheinander und geraten zu wirren
Knäueln. So geben auch die Alpspenden des Johanniziegers
Rätsel auf, die sieh nicht vollständig lösen lassen. Aber ob
allem Suchen und Tasten dürfen wir uns freuen, dass noch
heute in Habkern eine Alpspende ausgerichtet wird, die als
letzter Ausläufer alten Brauches angesprochen werden darf, die
Zeugnis ablegt von urtümlichem Wesen und altehrwürdiges
Herkommen und Erbe bildet, das sich zu halten vermochte aus weit
zurückliegender Zeit her bis in die heutigen Tage hinein.

1 Hoffmann-Krayer, Feste und Bräuche, 1940, 152.

49. Jahresversammlung und 50 jähriges Jubiläum
der Schweizerischen Gesellschaft lur Volkskunde in Basel,

18. und 19. Mai 1946.

Der Berichterstatter, der über die 49. Jahresversammlung
und die damit verbundene Feier des 50 jährigen Jubiläums
unserer Gesellschaft in Basel berichten soll, ist in grosser
Verlegenheit, wenn er in ein paar Zeilen den Mitgliedern, denen es

nicht vergönnt war, daran teilzunehmen, einen Begriff von dieser in
allen Teilen und in jeder Hinsicht prächtig verlaufenen, lehr- und
genussreichen Tagung vermitteln soll. Er muss sich mit einer
trockenen Aufzählung begnügen.

Den Auftakt bildete am Freitag, den 17. Mai, die Sitzung
des Vorstandes, des Ausschusses und der Delegierten im Rialto
mit anschliessendem gemeinsamen Nachtessen und Empfang im
gastfreundlichen Hause unseres Säckelmeisters A. Vischer.

An der zahlreich besuchten Generalversammlung in der
würdigen Aula des Museums wurden die üblichen Geschäfte unter
dem Vorsitz des Obmanns, Dr. Alfred Biibler, rasch abgewickelt.
In Anerkennung ihrer grossen Verdienste um die volkskundliche


	Der St. Johannizieger zu Unterseen und im Habkerntale

