
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 34 (1944)

Heft: 2

Rubrik: Volkskundliches aus der Nordwestschweiz : nach Aufzeichnungen von
P. Anselm Dietler (1801-1864)

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 22 —

diese Lieder aber nicht nur etwas, das ich gerne höre, sondern
auch eine Erinnerung an eine harmonische, glückliche Jugendzeit
in einem sangesfreudigen Elternhaus. Da verging von meiner
frühesten Jugend an kein Tag, ohne dass meine Mutter zur
Gitarre gesungen hätte. Es kamen musikliebende Nachbarn, wie
's Wittenwilers Baheli, um nach der Fabrikarbeit am Gesang sich

zu erfreuen und mit seiner warmen Altstimme mitzuhelfen oder
seine alten Liedlein zu singen, oder meine Mutter sang, was sie

von meinem Grossvater oder von seinem Gvattermann Ambühl,
dem fröhlichen Gschirrmann von Bütschwil, oder von Leuten, die
sich in Grossvaters Backstube wärmten, gehört hatte. In Ebnat
sang mir das fromme Vreneli Bruwalder das, was es von seinem
Grossvater, der in der Kirche Wattwil das Amt des Vorsängers
ausgeübt hatte, noch im Gedächtnis behalten hatte, von einem
Schülermädchen hörte ich eine ganze Reihe der schönsten Bauernlieder,

von den Funkenbuben einige alte Jodel usw.
Um diesen lieben Klängen aus alter Zeit ein würdiges Kleid

zu geben, wurde das Buch gemacht. Zum Schluss möchte ich
noch sagen, dass die Liedlein wohl am besten tönen, wenn man
sie mit der Halszither begleitet. (Siebe Schweizer Volkskunde,
1942, S. 69 ff.) Auch sind sie am schönsten, wenn man sie so singt,
wie ich sie gehört habe, ohne Dirigent, ohne Ritardando oder
Crescendo, nicht in Bühnenaussprache, nein so, wie sie gesungen
wurden von Sängern, deren Singen noch nicht durch Schulgesang,
Jodelklub, Männerchor, Singwochen etc. verbildet ist.

Volkskundliches aus der Nordwestschweiz.
Nach Aufzeichnungen von P. Anselm Dietler (1801 1864).

Mitgeteilt von Ernst Hau mann, Rödersdorf.

Der Mariasteiner Konventuale Pater Anselm Dietler gehört
zu jenen Historikern und Philologen, die sich um die Mitte des
19. Jahrhunderts unter dem Eindruck der Romantik stark mit
volkskundlichen Dingen beschäftigten. Er wurde in Büsserach am
5. September 1801 geboren und trat 1818 als Novize in das
Benediktinerkloster Mariastein ein, dessen Schule er besucht hatte. 1824
wurde er Priester und wirkte bis zu seinem Tode als Bibliothekar,
Lehrer an der Klosterschule, Archivar, Kapitelssekretär und von 1851
an als Subprior. Da er beabsichtigte, eine ausführliche
Klostergeschichte herauszugeben, trug er mit echtem Benediktinerfleiss
Materialien aus allen ihm erreichbaren öffentlichen und privaten
Archiven zusammen. Das grosse Werk kam nicht zur Ausführung;
doch hat Dietler 1845 eine „Kurze Geschichte der Wallfahrt Maria-



— 23 —

stein" herausgegeben, die immer noch sehr lesenswert ist, bringt sie
doch eine vollständige, wenn auch knappe Beschreibung der damals
noch vorhandenen Votivbilder. Im Jahre 1858 hat Dietler einen
Teil seiner Auszüge und Aufzeichnungen geordnet und binden
lassen. Diese Vetera Analecta Minora (7 Bände) und Vetera
Analecta Majora (2 Bände) befinden sich heute in der
Zentralbibliothek Solothurn. Es finden sich darin unter anderm
Abschriften und Regesten von Urkunden, Tagebüchern, Urbaren,
Jahrzeitbüchern, Pfarrbüchern und Gemeindeprotokollen,
Aufzeichnungen über Namengebung, Dorfnamen und Flurnamen,
Beschreibungen von Kirchen, Kapellen und einzelnen Häusern
und einige Sagen und sagenähnliche Überlieferungen. „Nolavi
insuper ex ore seniorum vel prudentiorum virorum veteres tradi-
tiones vel fundatas relationes", schreibt er in der Prefatio zu den
Analecta Minora. — Im folgenden seien einige Proben mitgeteilt,
die sich im 7. Band der Analecta Minora befinden.

Begräbnis im Delsbergertal.
Im Delsbergertal wird das Begräbnis beinahe ganz nach dem

Ritual gehalten. Man holt die Leiche bei dem Hause ab, segnet
sie dort ein und begleitet sie in Prozession zur Kirche. Man geht
aber nicht um die Kirche, wie dies bei uns hier zu Lande der Fall
ist, sondern man stellt die Leiche gerade vor die Kirchentüre,
verrichtet das heilige Messopfer, und nachher fährt man im Ritus
fort und begräbt die Leiche. Der Pfarrer wartet aber nicht, bis
die- Leiche zugedeckt ist.

Hält man eine Vigil, so wird die Leiche statt bei der Kirchtüre

vor dem Chorbogen im Schiff niedergelegt. Vor der Messe

geht der Priester auf den Altar und gibt den Leuten, die zum
Opfer gehen, den Kreuzpartikel zum Küssen mit den Worten: Re-

quiescat in pace. Voraus geht die Person, welche das Leid anführt
und nicht aus der Verwandtschaft ist, sondern dazu erbeten wird.
Sie ist schwarz gekleidet, trägt aber ein weisses Tuch um den Kopf,
wie alle Weibsbilder, die im Leid sind. Unter der Messe geht beim
Lavabo wieder alles unter ihrer Anführung zum Opfer, und der
Priester gibt jedem wieder den Kreuzpartikel zum Küssen. Die
Frau, welche das Leid anführt, trägt überall den brennenden
Wachsstock mit. Von ihrem Lichte nahm auch, wie ich sah, der
Sakristan das Licht, um die Kerzen bei der Totenbahre anzuzünden.
So geschieht es auch, wie die Geistlichen mir sagten, im übrigen
Welschland.

Heiden- und Burgunderhäuser.
Im Sinne der Liesberger gab es in ihrem Dorf bis auf die

neueste Zeit noch einige Heidenhäuser, z. B. des alten Hugs Haus.



— 24 —

Jetzt gibt es nur noch eine Husehre als Überbleibsel, mitten im
Dorf, früher Gabers Haus genannt. Diese Husehre (hier im
weiblichen Geschlecht gebraucht) ist aus grossen, rohen Steinen
gemauert, oben rund, wie auch der Gang. Nur das Türgestell
bestellt aus dicken, gehauenen Steinen. Auch der Boden ist mit
rohen Steinen besetzt.

Im Niedern Riederwald (Gemeinde Liesberg) ist noch ein
Haus, welches die Leute Heidenhaus nennen und das in dieser
Art gebaut ist. Die finstere Husehre ist mit Steinen besetzt und
gewölbt.

Die Häuser, bei denen das Wohnhaus an den Stall angebaut
ist, nannte man Burgunder-Häuser. Der Eingang führte meist
durch die Scheune, wie dies noch in den meisten Dörfern der Fall
ist. Von hier gelangte man — selbst in Pfarr- und Wirtshäusern —

zuerst in die Küche.
Im 18. Jahrhundert waren Kunstherde noch ganz selten. Auf

einem breiten Feuerherd unter dem Kaminschosse wurden Pfannen
auf Dreifüsse, Häfen auf ihre eigenen Füsse gestellt und andere
Häfen an die Hehle, d. i. eine Kette, welche im Kamin an einem
Balken hing, gehängt und darum und darunter gefeuert.

Die Mahlzeiten.
Am Tische hatten die, welche das Fleisch schnitten, runde,

hölzerne Teller, und auch die übrigen hatten solche für das

Fleisch; die andern Speisen nahm man aus der Platte oder der
Schüssel. An der Wand hing ein Löffelkratten, ein hoher,
länglicher Behälter, dessen hintere Wand höher war und oben ein
Loch hatte, um an die Wand gehängt zu werden, oder man legte
das Fssgeschirr auch in die Tischschuhlade. Flaschen gab es

wenig, selbst in Wirtshäusern, dafür aber zinnene Kannen.
Hafermehl wurde viel für Suppen und Brei gebraucht. Man

kochte oft auch Kürhisse und Hirsbrei.
Nachdem man den Honig genommen und ausgelassen hatte,

ass man in der Stube die Metlisuppe.
Das Wurstmahl fand am Abend des Tages, an dem man ge-

metzgel hatte, oder auch am folgenden Samstag oder Sonntag zu

Mittag statt, wobei nach der Suppe Blut- und Leberwürste, auf den
verschiedenen Gemüsen Ripplein und Haarrücken, Ohren und
Schnurren, dann Bratwürste mit Zwiebeln und der Sauprägel in
fest bestimmter Ordnung auf dem Tisch erschienen. Dazu wurden
Verwandte und Bekannte eingeladen. Den Verwandten und dem
Pfarrer gab man die Wursteten, etwa zwei Würste, ein Stück
Haarrücken usw.



— 25 —

Im Heuet schickte man den Mähdern zum Morgen- oder auch

zum Mittagessen Küchlein auf das Feld. In der Ernte gab es Wein
zum Abend- oder Mittagessen.

Bescherungen.
Am St. Nikiausabend pflegte man für Kinder und

Patenkinder zu unterstellen, d. h. für jedes eine Platte auf den Tisch
zu stellen, welche in der Nacht mit Äpfeln, Birnen, Nüssen,
Lebkuchen und Butterweggen (St. Nikiausweggen) gefüllt wurden.
Darauf legte man oft noch ein Halstuch, Leibleinzeug usw.,
mitunter auch eine Rute, um böse Kinder zu strafen.

Im Bistum Basel steuerte nicht der St. Nikiaus, sondern das

Weihnachtskindlein in der Christnacht, oder es geschah auch beides.
Am Neujahr gaben die Paten den Patenkindern einen grossen

Neujahrsweggen und etwa ein Geldstück darin.
An Ostern schenkten Paten und Verwandte den Kindern die

Ostereier. Sie wurden von Hasen oder von den wieder läutenden
Glocken von Rom gebracht, die auch die Fleischhäfen brachten.

Vom Markt brachte man den Kindern, Patenkindern, Freunden

und Geliebten den Marktkram heim.
Hatte jemand eine Wallfahrt nach Einsiedeln gemacht, so

holten die Kinder des Dorfes nach ihrer Rückkehr bei ihnen den
Einsiedlerkrom, irdene oder zinnerne Muttergottesbildchen. Der
Gruss an die heimkehrenden Pilger lautete: „Geh Gott, dass ihr
eine gute Wallfahrt verrichtet habt."

Kaiendare Bräuche.
Am St. Nikiausabend bildeten die erwachsenen Knaben

eine Rotte. Einer der schönsten und ältesten von ihnen wurde
als Bischof verkleidet. Er ging von Haus zu Haus und trat,
hegleitet von allerlei Bedienten, in die Stube, wo die Kinder
andächtig auf einer Bank standen, und sprach ihnen zu.
Unterdessen knallten auf der Strasse andere „Knaben" mit Peitschen
und läuteten mit Glocken, andere, die Esel, stampften und andere
brüllten. Der Vater warf Äpfel, Birnen und Nüsse durch den

Türspalt in die Stube; dies tat der Vater schon mehrere Sonntage
vor dem St. Nikiaus.

Am Weihnachtsabend segnete der Pfarrer vor oder
während dem Feierabendläuten Weihwasser, welches dann Sigrist
und Ministranten von Haus zu Haus trugen und dazu den Spruch
sagten : „Heiliwog,

Gottes Lob,
Glück ins Hus,
Unglück drus."

Das Läuten nannte man Heiliwog-Läuten.



— 26 —

Um Dreikönig verkleideten sich drei Buben als die Drei
Könige. Sie zogen ein weisses Hemd über ihre Kleider an,
schürzten sich mit einem farbigen Band und setzten sich eine
Tiare oder Krone auf. So zogen sie durch die Dörfer und von
Haus zu Haus und sangen ein Dreikönigslied, wobei einer den
Stern drehte. Dies war ein Rädchen auf einer Stange, das mit
einer Schnur gedreht wurde. Als Gaben erhielten sie Geld.

An der alten Fastnacht schickten die Mädchen den
Knaben, welche sie an der Herrenfastnacht zu Gast und Tanz
gehalten, die Fastnachtsküchlein und an Ostern die Ostereier.

Am Mittel fasten sonntag fand in einigen wenigen
Ortschaften, so z. B. in Biisserach, folgender Brauch statt: Die
jungen Buben gingen in einer Rotte im Dorf umher. Einer von
ihnen war als Engel verkleidet und hiess der „Engel". Zwei
von ihnen trugen an einem langen Stecken einen länglichen Korb.
In diesem waren ein Ankenhafen, ein Kratten für die Eier, ein
sauberes Säcklein für das Weissmehl und ein Seckel für das Geld.
Vier grössere Buhen führten die Meisterschaft oder meisterten.
Sie zogen von Haus zu Haus und sangen das Mittelfastenlied mit
dem Anfang: „Iiüt isch Mittelfasten". In jedem Haus gab man
ihnen Anken, Eier, Mehl, Brot oder Geld. War der Korb voll,
so wurde er in das erbetene Haus getragen, ein Haus, in dem
erwachsene Leute, aber fast keine Kinder waren. In einer gewissen
Entfernung vor oder nach der Rotte liefen grössere Buhen, die
als Unholde vermummt waren und „Böggen" hiessen. Sie hatten
dicke, dornige Stöcke, welche sie gegen die Leute warfen. Sie

gebürdeten sich wie Unholde, doch ohne Schlechtigkeiten zu
begehen. Abends begaben sich die Teilnehmer in das erbetene
Haus, wo ihnen die Frau eine Mahlzeit bereitete, besonders
Küchlein. Das gesammelte Geld bekam die Frau. Das Übrige
wurde verteilt, doch so, dass die Meister, der Engel und die
Böggen am meisten erhielten.

Am Maisonntag führten die jungen Mädchen einen
ähnlichen Brauch auf. Statt als Engel war aber eines von ihnen
schön als Braut verkleidet. Es trug den Maibaum, ein Tännchen,
dessen Stämmlein und Äste geschunden, in Bögen gezogen und
mit Blumen und Bändern geschmückt waren. Die Mädchen sangen
das Lied: „Der Maitag kommt." Bei einem bestimmten Verse
tanzte die Braut einmal um sich herum. Diesen Zug begleiteten
keine Böggen. — Etwas anders wird dieser Brauch in Rodersdorf
und wahrscheinlich auch in Metzerlen aufgeführt. Die Mädchengruppe

geht an mehreren Tagen zu Anfang Mai im Dorf herum
und auch in andere Dörfer, ähnlich wie die Dreikönigssänger. Lied
und Maibaum sind da etwas verschieden von denen anderer Dörfer.


	Volkskundliches aus der Nordwestschweiz : nach Aufzeichnungen von P. Anselm Dietler (1801-1864)

