
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 33 (1943)

Heft: 5

Artikel: Primizkrone - Primizkranz

Autor: Curti, Notker

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004559

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


76

Luzern und Unterwaiden u. s. f. führten einst in ähnlicher Weise
einen harten Kampf gegen das Gewürm. Auch sie inszenierten
häufige „Ingerprozesse", und der Henker hatte dabei seines Amtes
zu walten. Noch Jahre nach dem „Furor Triinensium" Hessen
sie auf Staatskosten und unter grossem Aufwand den Kapuziner
von Unterwaiden mit dem Arme des heiligen Magnus zum
Flurgange kommen, damit er mit seiner geheimnisvollen Kraft allen
Schädlingen, diesen „Teufelskindern", den Garaus mache.

Primizkrone - Primizkranz.
Von f. Notker Gurti, Disentis.

Für jede katholische Gemeinde ist es ein Festtag, wenn ein
junger Priester aus derselben zum erstenmal an den Altar tritt,
seine Primiz feiert. Für die Verwandtschaft ist es ein Ehrentag
und für die Mutter des Primizianten der Höhepunkt der Freude,
denn für sie ist es der Tag, den sie schon lange ersehnte und den
sie schon oft fürchtete nicht mehr erleben zu können. Für diesen

Tag und die Zukunft wählt sich der Neupriester eine geistliche
Verwandtschaft, die von nun an zu ihm steht, wie die leihliche
seit der Gehurt. Überall erwählt er sich einen geistlichen Vater,
der ihn zum Altar führen soll, und an den meisten Orten auch
eine geistliche Mutter, die mehr für sein leibliches Wohl besorgt

Primi/.iant
aus dem Hiindner Oberland mit Kranz.



— 77 —

ist, oft auch eine geistliche Braut, gewöhnlich ein Kind, das noch
kaum zur Schule geht. In Graubiinden, wo die leibliche
Verwandtschaft fast nie aufhört, jedenfalls erst mit dem fünften Grad,
muss auch eine grössere geistliche her; da kommt zu den
erwähnten noch ein geistlicher Bruder, eine geistliche Schwester,
ein Pate und eine Patin, also eine stattliche Reihe. Alle diese
gehen beim Hochamt nach der Opferung in den Chor der Kirche
zum Opfer, wo ihnen der Primiziant die Paxtafel zum Kusse
reicht. Die geistliche Braut aber hat vor allem die Aufgabe, die
Primizkrone auf einem seidenen Kissen zu tragen und beim Opfergang

auf den Altar zu legen. Heute bleibt die Krone stets auf
dem Seidenkissen, und der Primiziant hat eigentlich nichts damit
zu tun. Es ist aber klar, dass es einst anders war, denn jeder
Kranz und jede Krone ist ursprünglich zum Aufsetzen da. So

tragen die Neupriester in Österreich noch vielfach bei ihrer
Primiz den ganzen Tag die Krone, für den jungen Herrn gewiss
nicht gerade eine angenehme Sache. Deshalb ist dies bei uns
schon lange aus der Übung gekommen. Die Krone ist ein reines
Symbol geworden, und es dürfte ziemlich klar sein, was sie darstellt.

Im Mittelalter trugen junge Herren und Damen den Schapel.
Seit dem Ende des Mittelalters ist er den Jungfrauen geblieben
als Zeichen ihrer Jungfrauschaft, zuerst für jeden feierlichen
Kirchgang, dann nur noch für besonders festliche Anlässe, für

Primiziant
aus Steiermark mit Krone.



78 —

Prozessionen und für den feierlichen Aufzug als Taufzeuge. Zum
letztenmal trägt die Braut den Schapel am Hochzeitstag, und
scharf ist früher überall darauf geschaut worden, dass nur eine
Unbescholtene mit dem Schapel erschien. In der Innerschweiz
haben aber von jeher auch Buhen den Schapel getragen, vor allem
am Weissen Sonntag zur ersten heiligen Kommunion oder sonst
bei kirchlichen Feiern. Es waren zum Beispiel in Uri einst richtige
Schapel, wie sie auch die Jungfern trugen, später feine kleine
Dinger aus Filigran und Seide, die mit Siegellack auf den kurz
geschorenen Bubenköpfen festgemacht werden mussten.

In Luzern bevorzugte man grosse Kartonreifen in blau, weiss
oder grün, die mit weissen Kosen oder mit ganzen Maien besteckt
waren. Erst später bekamen die Buhen statt dessen grüne Kränze,
wie sie auch in Schwyz üblich waren, und neuestens wird ein
Sträusslein an die Brust geheftet, wodurch der Schapel auch in
seiner letzten Form beseitigt wurde. Die Krone wird also beim
Primizianten auch die gleiche Bedeutung haben wie heim jungen
Volk, die unbescholtene Reinheit darstellend, und wie hei der
Braut eine Verbindung, die Verbindung mit der Kirche. Dies
die Bedeutung. Und jetzt noch etwas über die Art der Primiz-
kronen.

In der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts waren sie bunt
aus Blümchen und Laub zusammengestellt; oben in der Mitte
trugen sie einen Kelch oder das Herz-Jesu. In der zweiten Hälfte
des Jahrhunderts blieben sie erst noch farbig, setzten sich aber
aus Trauben, Ähren, Kosen und Laub zusammen, weil Trauben
und Ähren als bevorzugtes Symbol des Heiligen Sakramentes gelten.
Dann wurden sie ganz golden, die Ähren, die Trauben und das Laub,
nur die Kosen blieben weiss; aber immer noch zeigte das Gebilde
Kronenform. Langsam kamen indes gegen 1900 flache Kränze
auf, die aus den gleichen Symbolen zusammengesetzt waren. Und
in der letzten Zeit scheint infolge praktischer Erwägungen das

letzte Stadium der Sitte gekommen zu sein. Nach der Primiz
wurde die Krone unter einer Glasglocke aufbewahrt und oft hin
und hergeschoben, weil sie doch ziemlich viel Platz in Anspruch
nahm. Die flachen Kränze hingegen lassen sich leichter unter
Glas und Kähmen an die Wand hängen. In jüngster Zeit sagte
man sich, es wäre einfacher, den Kranz auf das seidene Kissen
zu sticken, dann gestaltet sich alles viel einfacher, und diese Idee
hat vielfach Anklang gefunden. Für wie lange? Wer kann es

wissen! Im Wallis ist die Primizkrone schon lange abgeschafft,
an andern Orten vielleicht nie Sitte gewesen, nur in Graubiinden
hat sie sich bis heute gehalten. Vielleicht war dabei massgebend,
dass das nahe Tirol und Liechtenstein die Primizkrone auch kennen.



79

Primizkronen, von links nach rechts: 1) Disentis [1. Hälfte 19. Jh.]; 2) Münster
[Mitte 19. Jh.] ; 3) Münster |Ende 19. Jh.]: ecce sacerdos; 4) Cazis [2. Hälfte 19. Jh].

Beschaffen muss den Kranz die geistliche Braut, und
bestellt wird er gewöhnlich im Kloster Cazis, seltener in Münster.
Uie Caziser sind fast alle gleich, mit Ähren und Trauben
aufgebaut, die Münsterer etwas origineller, vom nahen Vintschgau
beeinflusst, weshalb dort noch die glückbringenden Gewürznelken
an Zitterdrähtchen vorkommen oder aus kleinen Blümchen
gebildete Buchstaben. Bis jetzt sieht man noch in den meisten
Pfarrstuben die Primizkrone sorgsam aufbewahrt; aber nicht lange
mehr, und auch diese Sitte wird wie manche andere einer
praktischen Überlegung zum Opfer fallen.

Chläl'fla und Rassla.

Von Oswald G acht er, St. Gallen.

In meinen Knabenjahren übte man in Rüti im Rheintale
(Kt. St. Gallen) und wohl auch in einigen anderen katholischen
Dörfern in derCharwoche einen kirchlichen Brauch, das„Chläffeln"
und das „Rasseln", jeder rechte Bube besass eine „Chläffla" oder
eine „Rassla", wie sie heute noch um diese Zeit statt der Altarschelle
im Gehrauche ist, wenn man die Glocken nach Rom geschickt
hat, wie man Kindern angibt.

Mit diesen Lärminstrumenten begab man sich am Abend
des Hohen Donnerstages in die spärlich erleuchtete Kirche auf


	Primizkrone - Primizkranz

