Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft fur Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschatft fir Volkskunde
Band: 33 (1943)

Heft: 5

Artikel: Primizkrone - Primizkranz

Autor: Curti, Notker

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1004559

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1004559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

T —

Luzern und Unterwalden u. s. f. fithrten einst in dhnlicher Weise
einen harten Kampf gegen das Gewiirm. Auch sie inszenierten
hiufige ,,Ingerprozesse”, und der Henker hatte dabei seines Amtes
zu walten. Noch Jahre nach dem ,,Furor Triinensium® liessen
sie auf Staatskosten und unter grossem Aufwand den Kapuziner
von Unterwalden mit dem Arme des heiligen Magnus zum Flur-
gange kommen, damit er mit seiner geheimnisvollen Kraft allen
Schidlingen, diesen ,,/Teufelskindern®, den Garaus mache.

Primizkrone - Primizkranz.
Von P. Notker Curti, Disentis.

Fiir jede katholische Gemeinde ist es ein Festtag, wenn ein
junger Priester aus derselben zum erstenmal an den Altar tritt,
seine Primiz feiert. Fiir die Verwandtschaft ist es ein Ehrentag
und fiir die Mutter des Primizianten der Hoéhepunkt der Freude,
denn fiir sie ist es der Tag, den sie schon lange ersehnte und den
sie schon oft fiirchtete nicht mehr erleben zu kinnen. Fiir diesen
Tag und die Zukunft wiihlt sich der Neupriester eine geistliche
Verwandtschaft, die von nun an zu ihm steht, wie die leibliche
seit der Geburt. Uberall erwiihlt er sich einen geistlichen Vater,
der ihn zum Altar fiihren soll, und an den meisten Orten auch
eine geistliche Mutter, die mehr fiir sein leibliches Wohl besorgt

Primiziant

aus dem Biindner Oberland mit Kranz.



N S
ist, oft auch eine geistliche Braut, gewohnlich ein Kind, das noch
kaum zur Schule geht. In Graubiinden, wo die leibliche Ver-
wandtschaft fast nie aufhort, jedenfalls erst mit dem fiinften Grad,
muss auch eine grossere geistliche her; da kommt zu den er-
wihnten noch ein geistlicher Bruder, eine geistliche Schwester,
ein Pate und eine Patin, also eine stattliche Reihe. Alle diese
gehen beim Hochamt nach der Opferung in den Chor der Kirche
zum Opfer, wo ihnen der Primiziant die Paxtafel zum Kusse
reicht. Die geistliche Braut aber hat vor allem die Aufgabe, die
Primizkrone auf einem seidenen Kissen zu tragen und beim Opfer-
gang auf den Altar zu legen. Heute bleibt die Krone stets auf
dem Seidenkissen, und der Primiziant hat eigentlich nichts damit
zu tun. Es ist aber klar, dass es einst anders war, denn jeder
Kranz und jede Krone ist urspriinglich zum Aufsetzen da. So
tragen die Neupriester in Osterreich noch vielfach bei ihrer
Primiz den ganzen Tag die Krone, fiir den jungen Herrn gewiss
nicht gerade eine angenehme Sache. Deshalb ist dies bei uns
schon lange aus der Ubung gekommen. Die Krone ist ein reines
Symbol geworden, und es diirfte ziemlich klar sein, was sie darstellt.

Im Mittelalter trugen junge Herren und Damen den Schapel.
Seit dem Ende des Mittelalters ist er den Jungfrauen geblieben
als Zeichen ihrer Jungfrauschaft, zuerst fiir jeden feierlichen
Kirchgang, dann nur noch fiir besonders festliche Anlisse, fiir

Primiziant

aus Steiermark mit Krone.



— 18 —

Prozessionen und fiir den feierlichen Aufzug als Taufzeuge. Zum
letztenmal trigt die Braut den Schapel am Hochzeitstag, und
scharf ist frither iiberall darauf geschaut worden, dass nur eine
Unbescholtene mit dem Schapel erschien. In der Innerschweiz
haben aber von jeher auch Buben den Schapel getragen, vor allem
am Weissen Sonntag zur ersten heiligen Kommunion oder sonst
bei kirchlichen Feiern. Es waren zum Beispiel in Uri einst richtige
Schiipel, wie sie auch die Jungfern trugen, spiter feine kleine
Dinger aus Filigran und Seide, die mit Siegellack auf den kurz
geschorenen Bubenkopfen festgemacht werden mussten.

In Luzern bevorzugte man grosse Kartonreifen in blau, weiss
oder griin, die mit weissen Rosen oder mit ganzen Maien besteckt
waren, Erst spiiter bekamen die Buben statt dessen griine Kriinze,
wie sie auch in Schwyz iiblich waren, und neuestens wird ein
Stridusslein an die Brust geheftet, wodurch der Schapel auch in
seiner letzten Form beseitigt wurde. Die Krone wird also beim
Primizianten auch die gleiche Bedeutung haben wie beim jungen
Volk, die unbescholtene Reinheit darstellend, und wie bei der
Braut eine Verbindung, die Verbindung mit der Kirche. Dies
die Bedeutung. Und jetzt noch etwas iiber die Art der Primiz-
kronen.

In der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts waren sie bunt
aus Bliimchen und Laub zusammengestellt; oben in der Mitte
trugen sie einen Keleh oder das Herz-Jesu. In der zweiten Hilfte
des Jahrhunderts blieben sie erst noch farbig, setzten sich aber
aus Trauben, Ahren, Rosen und Laub zusammen, weil Trauben
und Ahren als bevorzugtes Symbol des Heiligen Sakramentes gelten.
Dann wurden sie ganz golden, die Ahren, die Trauben und das Laub,
nur die Rosen blieben weiss; aber immer noch zeigte das Gebilde
Kronenform. Langsam kamen indes gegen 1900 flache Kriinze
auf, die aus den gleichen Symbolen zusammengesetzt waren. Und
in der letzten Zeit scheint infolge praktischer Frwigungen das
letzte Stadium der Sitte gekommen zu sein. Nach der Primiz
wurde die Krone unter einer Glasglocke aufbewahrt und oft hin
und hergeschoben, weil sie doch ziemlich viel Platz in Anspruch
nahm. Die flachen Kriinze hingegen lassen sich leichter unter
Glas und Rahmen an die Wand hingen. In jiingster Zeit sagte
man sich, es wiire einfacher, den Kranz auf das seidene Kissen
zu sticken, dann gestaltet sich alles viel einfacher, und diese Idee
hat vielfach Anklang gefunden. Iiir wie lange? Wer kann es
wissen! Im Wallis ist die Primizkrone schon lange abgeschafft,
an andern Orten vielleicht nie Sitte gewesen, nur in Graubiinden
hat sie sich bis heute gehalten. Vielleicht war dabei massgebend,
dass das nahe Tirol und Liechtenstein die Primizkrone auch kennen.



Primizkronen, von links nach rechts: 1) Disentis [1. Hilfte 19. Jh.]; 2) Miinster
[Mitte 19. Jh.]: 3) Miinster |Ende 19. Jh.]: ecce sacerdos; 4) Cazis [2. Hiilfte 19. Jh].

Beschaffen muss den Kranz die geistliche Braut, und be-
stellt wird er gewohnlich im Kloster Cazis, seltener in Miinster.
Die Caziser sind fast alle gleich, mit Ahren und Trauben auf-
gebaut, die Miinsterer etwas origineller, vom nahen Vintschgau
beeinflusst, weshalb dort noch die gliickbringenden Gewiirznelken
an Zitterdrihtchen vorkommen oder aus kleinen Bliimchen ge-
bildete Buchstaben. Bis jetzt sieht man noch in den meisten
Pfarrstuben die Primizkrone sorgsam aufbewahrt; aber nicht lange
mehr, und auch diese Sitte wird wie manche andere einer prak-
tischen Uberlegung zum Opfer fallen.

Chlaffla und Rassla.
VYon Oswald Gichter, St. Gallen.

In meinen Knabenjahren iibte man in Riiti im Rheintale
(Kt. St. Gallen) und wohl auch in einigen anderen katholischen
Dérfern in der Charwoche einen kirchlichen Brauch, das,,Chliffeln®
und das ,,Rasseln®. Jeder rechte Bube besass eine ,,Chliiffla“ oder
eine ,,Rassla®, wie sie heute noch um diese Zeit statt der Altarschelle
im Gebrauche ist, wenn man die Glocken nach Rom geschickt
hat, wie man Kindern angibt.

Mit diesen Lirminstrumenten begab man sich am Abend
des Hohen Donnerstages in die spirlich erleuchtete Kirche auf



	Primizkrone - Primizkranz

