
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 33 (1943)

Heft: 3

Artikel: Von Glocken, Glockengüssen und Läutebräuchen im Luzernerbiet

Autor: Arnet-Graf, Jos.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004552

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004552
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 16 —

Es kommt mir noch in den Sinn, dass ich vergass, einer
Person ein Denkmal zu setzen, die uns Buben viel Freude
gemacht hat, nämlich dem „Schneider Liuggi". Es war ein kleines,
lustiges Männchen, über das viele Spässe zu schreiben wären.
Das Maskengehen war eine seiner Lieblingsfreuden, und er
erschien damals an jedem Fastnachtstag. Wir konnten ihn necken,
schupfen und mit Schneebällen bewerfen, wie wir wollten, er
wurde nie bösartig. Er hupfte auf ein Bein und schrie: „Oha",
wenn ihn ein Wurfgeschoss traf. Dann kam er unverhofft uns
nachgerannt, als ob er uns fangen wollte. Das gab für uns ein
Gaudi. Ich erinnere mich, wie ich Schulbub war, da kam er
einmal mit einer „Chräze" daher, und darauf war ein Löffel
aulgesteckt, und auf einem Zettel an der Chräze war zu lesen: „Der
Bismarck sagte, als die Bourbakische Armee in die Schweiz kam,
die Schweiz hätte nicht genug Löffel, dieselben zu füttern; da

fehlte einer, und den trag ich jetzt hei mir." Liuggi war in
päpstlichen Diensten gewesen, ein lustiger Kauz und voll Witz. Über
das Jenseits sagte er: „Wenn ich übereehummä, heisst es einist:
Liuggi, nimm ä Bude! und lass dich am Seil nah abe."

Von Glocken, Glockengüssen und Läutebräuchen
im Luzernerbiet.

Von Jos. Arnet-Graf, Grosswangen.

Im Abendland vernehmen wir zuerst in der Legende des

hl. Theodul oder St. Joder, Bischofs von Sitten im 8. Jahrhundert,
von der Existenz und dem Gebrauche der Glocken in der christlichen

Kirche
Als die ersten Glockengiesser erscheinen die Benediktiner.

So wurden 850 in der Benediktiner Abtei Fulda Glocken gegossen.
Um das Jahr 1000 erscheint im Kloster St. Gallen der Mönch
Tanco als Glockengiesser, und um die gleiche Zeit führt Papst
Johann XIV. die Glockenweihe einJ).

Während der Glockenguss in der ersten Zeit Privileg der
Klöster war, entwickelte er sich seit dem 13. Jahrhundert zum

') cf. E. I.ippcrt. Glockenlüuten als Hechtsbrauch, p. 1: „Ausserhalb
Roms bezeugt Gregor von Tours um die Mitte des 6. nachchristlichen
Jahrhunderts Glocken im Rhonetal" und „Im deutschen Sprachgebiet ist die
Glocke im 7. Jahrhundert erstmals zu erweisen. Der Abt Gutberct von Were-
mouth, ein Schüler des englischen Benediktiners Beda, schenkt dem Bischof
Lullus von Mainz eine Glocke " Weitere Angaben s. hei F. Blanke, Golumhan
und Gallus, p. 61! u. p. 224; Gh. Camiuada, Die Bündner Glocken, passim (Red.)

cf. Lippert, a. a. p. 2: „7611 erlässt Karl der Grosse ein Verbot der
Glockentaufe. Dies ist zugleich der früheste einstweilen bekannte Beleg für
den Brauch." (Red.)



47 —

freien Handwerk. So erzählt uns Leutpriester Estermann in der
Geschichte von Nendorf, Kt. Luzern, vom «rossen Glockenguss
im Jalire 1616, wo Peter Eiissli auf dem Kirchrain zu Neudorf
Glocken für die Stiftskirche von Beromünster und für Neudorf
goss. Anno 1637 ist Nendorf wieder der Schauplatz eines Glockengusses.

Bei solchen Zeitabständen wurden insgesamt 15 Glocken
gegossen. Bei den Glockengüssen nahm die Kirche zeremoniell
Anteil. Es wurden in das kochende Metall Reliquien von Heiligen,
in der Schweiz auch ein Stücklein von der St. Jodern-Glocke von
Sitten geworfen.

Inschriften sind erst um 1050 herum nachweisbar. Die
Inschriften, welche in Form eines Spruchbandes um den obern
Hals der Glocken sich zogen, lauteten etwa: „O Christe, Rex
gloriae, veni nobis cum pace", oder auch „Ave Maria gratia plena".
Sie waren in der ersten Zeit vertieft und erst im Anfang des

13. Jahrhunderts erhaben gegossen. Auf einer Glocke von Saneta
M aria zu Roth vom Jahre 1398 steht die Inschrift in altgotischer
Schrift erhaben: „S. Cuonrad et St. Theodor et omnes sancti dei
orate pro nobis". Mit dent 14. Jahrhundert erscheinen Bilder
auf den Glocken. Beliebt sind die Darstellungen Jesu am Kreuz
mit Johannes und der Muttergottes, Christi als König, Mariae
mit dem Kinde, der Apostel, der Wetter-, Wander- und
Wiesenheiligen.

Das St. Katharinengeläute hat sich in folgenden Pfarreien
erhalten: Dagmersellen, Schötz, Ettiswil, Grosswangen und in der
Peterskapelle in Luzern. Es gilt gegen Wassergefahr, Hagelschlag,
gegen Feuer und ist Hilfe für einsame Wanderer. Um acht Uhr
wird geläutet von der Kirchweih bis St. Matthaei. In einigen
Pfarreien des Luzernerbietes wird am Donnerstagabend
„Todesangst-Christi" geläutet mit der grossen Glocke und Ereitagmittag
„zum End" mit der grossen Glocke.

St. Joder gilt im Luzernerbiet als Glockenpatron. Auf der
Apostelglocke von 1607 im Turm unserer Pfarrkirche ist St. Joder
abgebildet mit Glockenteufelchen und Schwert. Das Schwert
bedeutet folgendes: ein Triptycbon und ein Glasfenster auf Valeria
ob Sitten stellen dar, wie Karl der Grosse St. Joder ein mächtiges
Schwert überreicht, nämlich die weltliche Macht über das Wallis.

In einigen Pfarreien, welche einst dem Stift Beromünster
gehörten und die Pfarrer und Kapläne wählten, wird heute noch
zur Vesper geläutet, und zwar im Sommer um 4 Uhr und im
Winter um 5 Uhr. Zuerst wird eine Glocke allein geläutet, dann
folgt das Geläute beider Glocken. Dieser alte Läutebrauch soll
das einst gute Verhältnis zwischen Stift und ihrer Stiftspfarrei
symbolisieren.



— 48 —

In unserer Pfarrei wird über die Ernte mit der grossen
As-Glocke (6000 kg) zu Mittag geläutet. Am Umritt an Christi
Himmelfahrt, dem ältesten nach Beromünster, wird von 12 Uhr
an mit der grossen Glocke „zur Rosshirte" geläutet. An Beiclit-
tagen ist es alter Brauch, dass morgens um 4 Ehr nach der
Betglocke mit dem Vollgeläute zum Ablass geläutet wird.

In vielen Pfarreien der Innerschweiz kennt man auch für
die Fastenzeit ein aussergewöhnliches Geläute. Vom Aschermittwoch

bis zum hohen Donnerstag wird mittags wie bei der Vesper
mit mehreren Glocken nacheinander geläutet, erst dann folgt die
Mittagsglocke, wobei der Donnerstag und tier Freitag noch eine
besondere Auszeichnung erfahren durch das nachherige Läuten
tier grossen Glocke.

Das Klänken. Diese Art ties Läutens hat sich in vielen
Pfarreien des Kantons Luzern erhalten. Die Glocke wird kurz
angezogen vor einem Versehgang, bei einer Knabentaufe, dreimal

unterzogen hauptsächlich in alten Kapellen beim Angelus.
Beim Unterziehen wird tlie Glocke plötzlich angehalten, dann
wird wieder weitergeläutet.

In vielen Gegenden mit Landwirtschaft ist im Mai auch tlas

„Überreifläuten" Brauch. Frühmorgens 5 Uhr wird mit der grossen
Glocke ein Zeichen geläutet. Wenn bei einem schweren Gewitter
tlie grosse Glocke läutet, so ist das ein Zeichen, tlass der Pfarrer
vor dem Allerheiligsten betet (Luzerner Hinterland). In Kapuzinerkirchen

werden die Hören durch eine bestimmte Anzahl Schläge
angezeigt.

Neben tien Glocken zum kirchlichen Gebrauch kommen in
den Kirchtürmen oftmals sogenannte „Bürgerglocken", auch
„Steuerglocken" vor. So befindet sich im Kirchturm der Heimat des

Verfassers eine Glocke aus dem Jahre 1461, mit tier Inschrift:
„Herr nun gib in guten Ion, di stuir und hilf mir liabind geton."
Diese Glocke wurde in früheren Jahrhunderten geläutet, um tlie
Bürger an tlie Bezahlung der Steuer zu mahnen.

Im Mittelalter hatten Orte mit Gerichtsbarkeit im Kirchturme

gewöhnlich eine „Armsünder- oder Blutglocke" hängen,
welche zur Hinrichtung, oft zur gewaltsamen Versteigerung eines
Hauses erklang. Im Kirchturm tier Stiftskirche in Beromünster
hängen eine „Armsünder-Glocke" und auch eine „Spendglocke",
welche kurz vor Mittag erklang zum Zeichen, tlass tlie Mägde
im Stiftskeller tien Spendwein für die Chorherren abholen konnten.

Bereits im 13. Jahrhundert wurde tlas „Ave Maria Geläute"
am Abend eingeführt, dem ein Hirtenbrief Johanns XXII., 1316
bis 1334, weiteste Verbreitung verschaffte. Das „Angelusläuten"
am Morgen, Mittag und Abend verdankt seine Entstellung einer



— 49 —

Verfügung des Papstes Callixtus III., welcher diesen Läutebrauch
1452 als geistliche Abwehr gegen die Türkengefahr einführte.

Zuhinterst im Entlebuch befindet sich ein gar schöner
Wallfahrtsort zur hl. Anna auf Schwendelherg. Jeder Pilger, der dort
hinaufzieht, läutet die Glocke, damit man drunten im Tal wisse,
dort droben sei ein Pilger oder Wallfahrer eingekehrt. Der Brauch
gemahnt mich an solche in Italien, wo die alten Weiblein
nachmittags die Glocken in den Kirchen zupfen gehen, womit ein
Ablass verbunden sein soll.

Noch etwas zur Glockensprache. Das Glöcklein der St.

Ludwigs-Kapelle im Wyher tönt: „Holzschelm, Holzschelm". Die
beiden Glocken von Sta. Maria zu Roth läuten: „Nimms ond gang,
nimms ond gang."

Buchbesprechungen.

Peter Liver, Mittelalterliches Kolonisten recht und freie
Walser in Graubünden. Heft 36 der Kultur- und Staatswissenschaftlichen
Schriften der E. T. H. Preis Fr. 1. 80. Polygraphischer Verlag, Zürich 1943.

In diesem ausserordentlich gehaltvollen und inhaltschweren Vortrag
behandelt Prof. Liver die Walserfrage in einem neuen Zusammenhang und
kommt damit zu überraschenden Feststellungen. Nachdem er kurz die heute
gesicherten Ergebnisse über Herkunft und Ausbreitung der Walser in
Graubünden streift und die für ihre dortige Rechtsstellung charakteristischen
Elemente der persönlichen Freiheit, der freien Erbleihe und der Selbstverwaltung

der Gemeinde schildert, führt er aus, dass diese Züge als Kolonistenrecht

anzusehen seien, und dass infolgedessen „auch anderwärts, wo Kolonisten
aus freiem Willen sich niederliessen, gleiches oder ähnliches Recht gegolten
haben" inuss. Das Walserrecht wird damit einfach zu einer Erscheinung, wie
sie typisch ist für alle europäischen, historischen Kolonisierungen. Und es

zeigt auch wirklich das sog. ius hollandricum Übereinstimmungen mit dem
Walserrecht bis in Einzelheiten. Es kann somit als allgemeines Prinzip gelten,
dass die Gewinnung und Besiedlung neuen Landes durch freiwillige Kolonisationstätigkeit

Anspruch auf Freiheit und Eigentum gab, und dass das Erblehens-
recht vornehmlich Meliorations- und Kolonistenrecht gewesen ist. Prof. Liver
hält es „als durchaus möglich und in gewissem Umfang als wahrscheinlich,
dass sich die befreiende Kraft der Niederlassung auf selbst kolonisiertem
Boden auch an den Waisern in Graubünden bewährt hat".

Aus der Eigenart des Siedlungsraumes und der Siedlungsweise der
Walser in Graubünden, in der der Hof die Wirtschaftseinheit ist, welche neben
dem Wiesland auch Weideland und Wald- und Alpanteil umfasst, erklärt es

sich, dass die bündnerischen Walsertäler keine markgenossenschaftliche
Organisation gehabt haben. Es ergehen sich daraus auch die charakteristischen
Rechtsverhältnisse der Walser in Bezug auf Alpen, Weiden und Wälder.

Ob auch im eigentlichen Brauchtum gleiche Parallelen sich zeigen würden
wie in den Rechtseinrichtungen der Kolonisten, müsste einer folkloristischen
Untersuchung vorbehalten bleiben. R. Wh.

Titus Burckhardt, Tessin. Mit Zeichnungen des Verfassers und
Aufnahmen verschiedener Herkunft. Preis Fr. 18.60. Urs Graf Verlag, Basel 1943.


	Von Glocken, Glockengüssen und Läutebräuchen im Luzernerbiet

