
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 32 (1942)

Heft: 4

Artikel: Allerlei Volkskundliches aus dem obern Möhlintal

Autor: Ackermann, Jos.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004796

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004796
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 62 —

Schneeflocken in der Luft herum tanzen, wie im Sommer die
Mücken, oder wie ein Fliegenschwarm, so nennt man dies Schneien :

„es fleiglet". Die Schneemenge wird nicht gross, und man
kennzeichnet sie mit „ein Leck!" das will sagen: ein Zungen-leck
genügt um ihre Dichtigkeit zu durchbrechen.

3. Es „rislet" oder „risslet". Wie bei Sommer-Gewittern
Hagelkörner, so fallen im Winter hei scharfer Kälte und Wetterumschlag

kleine feine Schneeflücklein zur Erde, deren Grösse mit
Reiskörnern zu vergleichen ist, daher der Ausdruck: „es rislet"!
Bei grösserem Kälte-Einbruch ist der Schneefall nie reichlich, und
man sagt: „es het es Wischli geh!" und dies bedeutet soviel,
dass man den trockenen Schnee mit dem Besen wegwischen kann.

4. Es „schneeruthet"! Wenn bei Wettersturz und
stürmischem Regenwetter Regen und Schnee untereinander daher
kommen und bei stärkeren Windstössen Schneeflocken wie in
Rutenbündeln daher jagen, so heisst es, es „schneeruthet!".

5. Es „guxt"! Wenn es trocken schneit, so entsteht bei
leichtester Luftbewegung ein Schneetreiben und bei zunehmender
Windstärkee in richtiger Gux! Gux kann auch nach frischem
Schneefall bei Einsetzen starker Winde entstehen.

6. „Es schneit feiss!" Bei ruhiger und nicht zu kalter
Witterung ist der Schneefall immer am ergiebigsten, und man sagt:
„es schneit feiss!" Und wenn der Schnee in starken Mengen und
in dichten Elocken niederfällt, sagt man: Sankt Beter habe den
Sack oder das Federbett ausgeschüttet.

7. Ehe das Centimeter-Mass aufkam, bewertete man die
Schneehöhe, in Ergänzung der oben angeführten Beispiele, wie
folgt: Der Schnee reicht bis: a) auf den Schuh; b) bis an die
Knoden; c) bis an die Waden; d) bis an die Knie; e) bis an den
Hosenlatz; f) bis an die Brust; und g) ich bin eingesunken im
Schnee bis an die Achsel, oder bis an den Hals.

Allerlei Volkskundliches aus dem obern Möhlintal.
Von Jos. Ackermann, \Vc};eiistetten.

Das Neujahrsgeschenk.
Fast bis zur letzten Jahrhundertwende war in unserer Gegend

nicht Weihnachten, sondern Neujahr der Tag, au welchem man
die Kinder beschenkte. Nur in den Häusern, wo noch
vorschulpflichtige Kindet wohnten, brannte am hl. Abend ein Cbristbaum,
der geschmückt war mit Äpfeln, Birnen und Nüssen, also mit
Sachen, welche das Bauernhaus hot. Neujahr war ein llalbfeier-
tag und am Nachmittag von der Kirche freigegeben. Da blieben



— 63 —

denn die Kinder zu Hause und erwarteten „Gotte und Götti"
mit der „Helsete". Diese bestand in der Regel aus einer „Neu-
jahrszupfe", in welche ein Zweifränkler eingesteckt war, oder
einem Kleidungsstück. Neujahrswecken buk man damals in allen
Häusern. Buben bekamen vom Götti oft nocli einen aus Weissniehl

gebackenen „Vogel", die Mädchen von der Gotte ein Eier-
ringli als Zugeschenk.

In jenen Tagen waren auch noch die Kiltgänge an Sonntagabenden

während des Jahres üblich. Wo in einem Hause ein
oder mehrere Mädchen wohnten, die weiter noch keine Bekanntschaft

hatten, machten einige Burschen gemeinsam ihre Kilter-
besuche. Es wurde gespielt, gesungen und gescherzt. Am
Neujahrsabend war nun für die Kiltgänger Gelegenheit, sich für die

genossene Gastfreundschaft zu revanchieren. Auf einer eigens
dazu konstruierten Traglade wurde ein grosser Eierring als
Geschenk in der Regel von zwei oder vier Burschen ins „Liechter-
lius" getragen und die Mädchen und deren Angehörige damit
beschenkt.

Das Osterkalb.
Am Ostersonntag visitierten die Buben einander schon auf

dem Kirchweg und am Nachmittag auf dem Spielplatz erst recht,
ob jeder ein neues Kleidungsstück trage. War nichts zu sehen,
nicht einmal neue Schuhriemen, schalt man den Kameraden ein
Osterkalh. Eine ganz neue Kleidung wurde aher ebenso streng
betrachtet und hauptsächlich die Zahl der Giletknöpfe festgestellt,
orakelte man doch aus der Zahl derselben, wie der Träger zu
dem neuen Kleide gekommen sei. Ja oft kam es vor, dass Buben
den Schneider baten, er möchte ihnen am Gilet doch sieben
Knöpfe annähen! Beim Orakelspruch zeigte man bei jedem Wort
von oben nach unten auf einen Knopf. Der unterste Knopf
wies dann auf die Art der Erwerbung des Kleides hin. „Rädli-
Rädli-lauf-gfunde-gstohle-bättlet-kauft!" Waren nur fünf Knöpfe,
erscholl ein schandbares Gelächter: „Gstohle - gstohle - schämdi,
schämdi, schämdi!" Ehrbar war nur das siebente Wort „kauft",
deshalb der Stolz der Buben, wenn das Gilet sieben Knöpfe hatte

Die Grabfrau.
Früher war es üblich, dass bei Todesfällen und Beerdigungen

eine Grabfrau, auch „Betfrau" genannt, viele landesübliche

Bräuche zu besorgen hatte. In der Regel war es eine ältere
arme Frau, welche diese Geschäfte betreute. Bei den nächtlichen
Totenwachen war sie die erste auf dem Platz, stellte das Kruzifix,

zwei Kerzen und eine Weihwasserschale mit Weihwasser und
Buchsspritzer auf das Tischli neben dem Totenbett und begann,



— 64 —

sobald sich nun Leute einfanden, mit dem Seelenrosenkranz:
„Herr gib ihm (ihr) die ewige Ruhe und das ewige Liebt leuchte
ihm (ihr) usw." Sobald am Beerdigungstag der Sarg vor das
Haus gestellt wurde, war die Grabfrau besorgt, dass das Kerzenlicht

nie auslöschte und die Weihwasserschale nie leer wurde;
letztere wurde immer nachgefüllt aus einer Flasche, welche die
Betfrau bei sich trug. Als Vorbeterin machte sich die Grabfrau
immer bemei'kbar. Im Leichenzug lief sie zu liinterst. Nach der
Beerdigung hatte sie auf dem Grabe für die richtige Plazierung
der Blumen und Kränze zu sorgen. Bei den Nachhaltungen am
„Siebten" und „Dreissigsten", sowie bei spätem Begräbnisandenken

des Verstorbenen hatte sie auf dem Grab die Weihwasserschalen

zu füllen und während drei Wochen alle Morgen in der
Kirche bei brennendem Wachsrodel die „Stunde" zu beten, das
lieisst drei Seelenrosenkränze für das Heil des Abgestorbenen. Als
Entlohnung erhielt die Grabfrau für ihre dreiwöchige Arbeit 6 Fr.
bar, einen Laib Brot und zwei Halbpfünder Wachsrodel.

Etwas vom Kränzetragen.
In einem Bericht über die ehemalige Bosenkranzbruderschaft

in der Gemeinde Wegenstetten im 18. Jahrhundert wird
gesagt, dass bei den grossen Prozessionen durch das Dorf die
Mädchen und Jungfrauen Kränze in den Haaren trugen. Dieser
alte Brauch erhielt sich bis in unser Jahrhundert hinein und
ist erst in den letzten 20 Jahren abgeflaut. An den
Monatssonntagen, sowie zur Eronleichuamszeit, ebenso bei Bitt- und
Bannprozessionen war es geradezu allen ledigen Töchtern, vom
schulentlassenen Mädchen bis zur Tante mit grauen Haaren,
Ehrenpflicht Kränze zn tragen. Der Kranz ist das Symbol der
Jungfräulichkeit, und jede Kranzträgerin bekundete damit ihre
Unschuld. Wehe der Tochter, die durch einen unsittlichen Lebenswandel

bekannt war und gleichwohl bei kirchlichen Feiern den
Kranzschmuck trug. Durch scharfe Redensarten wurde diese
schon auf dem Heimwege gebrandmarkt. Die Kränze waren
entweder aus Stoff oder aber aus Wachs und konnten einfach aber
auch kunstvoll sein. An dem Kranz konnte man auch den
Schönheitssinn, sowie die Wohlhabenheit der Trägerin feststellen.
Es war vorzeiten auch Brauch, dass an Beerdigungen lediger
Personen jeweilen vier ledige Altersgenossinnen im Kranzschmucke
den Sarg begleiteten. Bei Kindstaufen erkannte man die ledige
Patin an ihrem Kranz. Kränze wurden getragen bis und mit dem
Hochzeitstag. Der letzte Tanz am Hochzeitsfest war auch der
Schluss des Kranztragens, es war dies verbunden mit dem sog.



— 65 —

Kranzabtanzen. Nachdem schon vorher die Braut den Kranz
gelöst und gelockert, senkte er sich während des Tanzes,
Freundinnen kamen nun herbeigeeilt und fingen ihn auf.

Eine alte Sitte war früher das „Kranzladen" zur Hochzeit.
Zwei Freundinnen der Braut luden alle schulentlassenen Töchter
und Jungfrauen ohne Altersunterschied mit folgenden Worten
ein: „E schöne Gruess vo der Brut, und d'Chranzjumpfere sige
zue ihrer Hochzit iglade am Mendig am niini i ihres Hus zuer
Morgesuppe, s'gäb no Kaffee und Cliüechli, es würd d'Brut denn
rächt freue, wenn alli nachhär i de Chränze mitere z'Kille chäme".
Die Einladung wurde in der Kegel gerne angenommen, und die
Chranzmaitli marschierten fröhlich singend hinter den Brautleuten

zur kirchlichen Feier.
Ein Brauch, der noch besteht zur Fronleichnamszeit, ist

das "Fragen doppelter Kränze während des Gottesdienstes und der
Prozession bei den Ministranten.

Der Kundenschneider.

Zu seinen Kleidern lieferte in frühern Jahren jeder Bauer
den Stoff seihst, Zwilch für das Werktagskleid, Halblein für das

Sonntagsgewand. Der Schneider kam jährlich zweimal auf die Stör.
Der alte Joggihans, der an zwei Krücken gehen musste, wanderte
schon morgens um 6 Uhr ins Kundenhaus. Da bekam er zuerst
ein „Briinz", nachher als Morgenessen eine dicke Mehlsuppe.
Buben und Männern wurde nun das Mass genommen; hierauf
galt es zu arbeiten, zwei bis drei Paar Zwilchhosen mit Zwirn
genäht mussten von Hand angefertigt werden. Bei seiner Arbeit
sass dem alten Schneider doch der Schalk im Nacken. Viele
selbsterfundene Geschichten und Witze wusste er, während die
Nadel ihre Stiche machte, zu berichten. Einzig die Buhen
betrachteten den Handwerksmann mit etwas Misstranen. Oft hatte
die Mutter zu ihnen gesagt, wenn sie nicht gehorchen wollten:
„Wartet numme, jetzt cliunt denn hold dr Schnider mit em
Eilstecke, de chlopfet ech dure!" Die Arbeitszeit des Schneiders
dauerte von morgens 6 Uhr bis abends 9 Uhr und schloss mit
einem Zniini, bestehend aus Speck, Brot und einem „Bränz".
Der Taglohn betrug 6 bis 8 Batzen.

Der Helliker Kundenschneider hatte verschiedene
Kosenamen. Wegen eines viel von ihm gebrauchten Ausdrucks nannte
man ihn den „Mortja". Seine scheckige Hose trug ihm auch den
Namen „Zebra" ein. Als er eines Tages ins Kundenhaus kam
und seine wenigen Gerätschaften aus einem Tuche nahm, rief
er erschrocken aus: „Potz Mortja, jetzt liani d'Naddle vergässe!"



— 66 —

„Mortja" war Junggeselle und bewohnte in einem Winkel des

Dorfes ein kleines Häuschen „das Amselnest". Darin sah es

primitiv aus. Zum Stuheninventar gehörten ein Gänterli, eine
Stabelle, ein viereckiger Tisch, des Schneiders Sitz, und an der
Wand ein Schaft mit Kundenwaren. Einfach war auch die Küche.
Auf einem Feuerstein ruhte der einlöchrige Herd mit einem
Pfännchen. An der Wand hing an einem Henkel ein blechernes
ovales Geschirr, das Waschplättli, das als Gemüse-, aber auch als
Toilettenschüssel Verwendung fand.

Auf der Stör musste die Hausfrau dem Schneider stets etwas
Gutes zu essen vorsetzen, sonst übte er in einem andern Kundenhaus

eine scharfe Kritik. Einst buk die Mutter Kuchen. Der
kleine Knabe, der ihr zusah, hätte auch gerne davon gehabt.
Die Mutter tröstete den Jungen und sagte: „Was der Schneider
übrig lässt, ist dein". Eifersüchtig wachte nun der Kleine über
die ganze Mahlzeit des Schneiders, und als dieser das letzte Kuchen-
stiick zum Munde führte, rief der Knabe erbost: „Mueter, Mueter!
dr Schnider isst alles"! Als der Teller nun leer dastand, schnalzte
Mortja längere Zeit mit der Zunge, pfiff durch die Zähne und
meinte schmunzelnd : „Die Chnüplätz (Kuehensorte) si guet gsi!"

Der M ai en bau m.

In den Gemeinderat gewählt zu werden, galt früher und gilt
auch heute noch als hohe Ehre. Das Amt ist zwar nicht gut
bezahlt, doch sich als Dorfbeamter präsentieren zu dürfen und
als Herr angeredet zu werden, vor dem man Respekt hat und
Mütze und Hut lüftet beim Giuss, ist doch mehr als Geldeswert.

Der Gewählte wurde am Wahltag von der ganzen Gemeinde
gefeiert. Vereine und trinkfeste Männer stellten sich zur Beglück-
wünsclmng ein. Die Dorfschönen kränzelten. Der Lehrer schrieb
Inschriften, die Verdienste des Gewählten hervorhebend. Zwei
Tännchen wurden vor dem Hause aufgestellt und mit Guirlanden,
Reim und Bändern geschmückt. Wehe der Küche und dem Keller
und den Kirschwasserflaschen des Gefeierten! Wein, Kirsch,
Würsten, Speck, Käse wurde tapfer zugesprochen.

Der neugewählte Ammann bekam in der Regel einen grossen
„Maienbaum". Er, der am meisten schwitzen musste, sollte für
seine Ausgaben und die grössere Ehre einen hohen Baum
bekommen, von dem der untere Teil einen Sägepflock gab, oben
wurde noch ein Stück drangesetzt (gezweil), damit der Baum
recht hoch wurde und im ganzen Dorf gesehen werden konnte.
In dreiviertel Höhe hing ein Rundkranz. Bis der Baum stand,
gabs viel Arbeit. Winden, Seile, Ketten und sogar Flüche waren



— 67 —

nötig, bis alles in Ordnung war. Reichlich entschädigt wurde
die Arbeit mit Speis und Trank. Alles drängte sich am Abend
herbei, seihst der Schuljugend bot das Fest Freude. Mancher
Käsehissen verschwand in den Hosentaschen eines Dorfjungen.
Gesang und Musik der Vereine verschönerten nachts die Feier,
auch Reden wurden gehalten. All diese Ehrungen und dazu noch
die sinnige Inschrift, die am Baume hing, liessen das Herz des
Gewählten höher schlagen und machten ihn offiziell bekannt mit
der hohen Würde, die er nun bekleidete. Grossräten, sowie dem
Friedensrichter wurden die gleichen Ehrungen zuteil. Neuen
Wirten wurde ebenfalls ein Maienbaum gestellt.

Seit der Einführung der elektrischen Energie bilden die
Drähte bei der Aufstellung der Maienbäume ein Hindernis, und
nun ist der Volksbrauch verschwunden.

Misthaufen
in Toffen.

(Photo 1903)

„Die Häuser, gross und gewaltig, waren mit Stroh gedeckt, tind vor denselben stunden mächtig
und prächtig Misthaufen, lein gezüpft und glatt getätschelt, wie man sie in keinem andern Lande findet.
Die einen waren bereits angestochen und die schwarzen Seiten glänzten schwarz und saftig, fast
appetitlich". J. Gott h elf, Leiden und Freuden eines Schulmeisters.


	Allerlei Volkskundliches aus dem obern Möhlintal

