
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 31 (1941)

Heft: 3-4

Artikel: Die Volkskunde und ihre besonderen Aufgaben für die Schweiz

Autor: Weiss, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004832

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 48 —

Die Volkskunde und ihre besonderen Aufgaben
für die Schweiz.

Von E. Weiss, Schiers.

(Vortrag, gehalten in Altdorf an der Jahresversammlung der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde am 15. Juni 1941).

Bei jedem denkenden Menschen kann man ein lebendiges
und selbstverständliches Interesse an volkskundlichen Gegenständen
voraussetzen, ist doch jeder als Mitlebender und Mitschaffender
selber ein Teil des Volkes. Trotzdem ist es keineswegs
überflüssig, die Frage zu stellen: „Was ist Volkskunde?" Aus
dieser Grundfrage der Wissenschaft vom Volke löst sich sofort
die andere heraus: „Was ist Volk im Sinne der
Volkskunde?" Damit fragen wir nach dem Gegenstand unserer
Wissenschaft. Die Antwort auf diese Frage kann man geben
mit einem Gestell voll von Büchern und Aufsätzen, welche
sich mit der Prinzipienlehre der Volkskunde, ihrem Wesen und
ihren Zielen befassen. Eine Übersicht dieser ganzen Literatur
ergäbe eine Geschichte der Volkskunde als Wissenschaft, einer
wandelbaren, weil lebendigen und lebensbezogenen Wissenschaft.
Doch wir wollen den historizistischen Weg zur Beantwortung
unserer Frage vermeiden. Wir gehen an dem erwähnten Büchergestell

vorbei und suchen eine Antwort ausserhalb der
Fachliteratur, und zwar bei Schiller. Im Monolog Wallensteins, der
auf der Schwelle seiner revolutionären Tat steht, findet sich
der bekannte Satz:

„Denn aus Gemeinem ist der Mensch gemacht,
und die Gewohnheit nennt er seine Amme."
Sicher werden Sie mir zunächst nicht zustimmen, sondern

im Gegenteil einen entschiedenen Protest bereithalten, wenn ich
sage, dass Schillers Wallenstein in diesem Satz das Volk im
Sinn der Volkskunde charakterisiere. Es wird Ihnen
widerstreben, ja zu sagen zu dem variierten Satz: „Denn aus
Gemeinem ist das Volk gemacht, und die Gewohnheit
nennt es seine Amme." Und doch möchte ich von diesem
Satz ausgehen. Allerdings muss er zuerst seiner negativen
Affektbetonung entkleidet werden. Wallenstein spricht als
Revolutionär, dem die Bindungen des Volkes an das „Gemeine",
d. h. in unserer Sprache an das Allgemeine, das in der Gemeinschaft

Verwurzelte, und an die Gewohnheit, an das „ewig
Gestrige", an die Tradition, notwendigerweise als hassenswertes
Hemmnis für seine verwegenen Pläne erscheinen müssen. Doch

vermag gerade der aus der Gemeinschaft des Volkes
Herausgetretene, der Individualist und Revolutionär, in seiner ge-



— 49 —

fährlichen Vereinzelung und Vereinsamung mit dem scharfen
Blick des Hasses die wesentlichen Merkmale des Volkes, das

ihm gegenübersteht, besonders deutlich zu erkennen.
Wir von der Volkskunde, die wir als Menschen das Volk,

zu dem wir uns zählen, lieben müssen, als Wissenschaftler ihm
aber mit der Sachlichkeit, die zwischen Hass und Liebe steht,
entgegenzutreten haben, kommen im Wesentlichen zu derselben
Definition, wie sie Schiller durch Wallenstein aussprechen lässt.
Der überwiegende Teil der bedeutendsten Vertreter der Volkskunde

hat Gemeinschaftsgebundenheit und
Traditionsgebundenheit als die Eigentümlichkeiten des Volkes im Sinne
der Volkskunde erkannt. In der Sprache der Wissenschaft spricht
man von: Gesamtindividualität, Kollektivgeistigkeit,
primitiver Gemeinschaftskultur, geistig-seelischer Un-
eigenständigkeit, tradition sgebund en em, phänomenal
ungeschichtlichem Leben. Ein von der Philosophie
herkommender Aussenseiter der Volkskunde, Kurt Stavenhagen,
hat mit dem unbefangenen Blick des Aussenstehenden, all diese in
der volkskundlichen Prinzipienliteratur immer wieder diskutierten
Begriffe untersucht und geklärt. Er kommt in einer kleinen für
die Volkskunde als Wissenschaft höchst bedeutungsvollen Schrift
unter dem Titel: „Kritische Gänge in die Volkstheorie" zu der
Definition, Gegenstand der Volkskunde sei das Volk,
soweit es von den Mächten der Tradition und der
Gemeinschaft bestimmt ist. Die durch überzeugende und
umsichtige philosophische Gedankengänge erarbeitete Definition
stimmt im wesentlichen nicht nur mit unserem Schillerzitat überein,
sondern sie entspricht auch dem aus der Erfahrung erwachsenen
Urteil eines jeden, der das Volk kennt und es beobachtet. Wer
von uns hat nicht schon bei der Nachfrage nach einem Brauch
die Antwort bekommen, dass „man" das eben so mache, oder,
dass man es „immer" so gemacht habe. Wo man auch das

Volksleben anpackt, überall wird man finden, dass das Denken
und Handeln des Volkes, durch das, was „Man" tut, das in Basel
wohlbekannte grosse „Me", und durch das, was man früher getan
hat, durch die alte Ordnung, die Überlieferung, das Herkommen
bestimmt sei.

Ich muss der Verlockung widerstehen, hier von der geraden
Landstrasse der Theorie in die grüne Weide des Volkslebens
abzuschweifen, um dort die Grundzüge der Gemeinschafts- und
Traditionsgebundenheit des Volkes nachzuweisen.

Wir sind also zu einer Antwort auf die Frage, was denn
Volk im Sinne der Volkskunde sei, gekommen, indem wir den
Gegenstand der Volkskunde als Volk, soweit es von Gemein-



— 50 —

schaft und Tradition bestimmt ist, abgegrenzt haben. Nun wird
man aber sofort weiterfragen: „Wer gehört denn zu diesem
Volk im Sinne der Yolkskünde? Wie unterscheidet
sich dieses Volk vom Gesamtvolk, vom Staatsvolk?"
Hoffmann-Krayer, der Pionier der schweizerischen
Volkskunde, fasste seine Antwort auf diese Frage in die Formel:
„vulgus in populo", d. h. er setzte zwei Schichten im Volk
voraus, eine Oberschicht und eine Unterschicht, wobei er das

Volk im Sinne der Volkskunde als Unterschicht, als vulgus,
bezeichnete. Von dieser These ging eine lange Diskussion
aus, die schliesslich dazu führte, nicht mehr von der
Unterschicht, sondern vom Unterschichtlichen zu reden, d. h.
man fasst die Unterschicht, das Volk, das vulgus nicht als eine
soziologische Gruppe des Gesamtvolkes auf, sondern als das

Unterschichtliche, das Volkstümliche, das als Eigenschaft in
jedem Menschen vorhanden ist, neben der mehr oder weniger stark
hervortretenden oberschichtlichen Haltung, welche auf geistige
Autonomie, auf Eigenständigkeit des Individuums zielt, welche
die Trägerin des kulturellen Fortschrittes, der revolutionären
Neuerung ist, und somit dem Beharren und der Gebundenheit
des Volkes in naturnotwendiger Gegensätzlichkeit gegenübersteht.
Alle Kulturentwicklung lässt sich als die Komponente der
oberschichtlichen und der unterschichtlichen Kräfte auffassen.

Wir alle, ohne Unterschied der sozialen Klassen und Stände

gehören ohne Zweifel mit einem Teil unseres Wesens — eben
dem Unterschichtlichen, dem Volkstümlichen — zum Volk im
Sinn der Volkskunde und wir sind somit Forschungsgegenstand
der Volkskunde. Denn wer von uns wäre nicht gemeinschafts- und
traditionsgebunden? Wer würde sich z. B. bei einer Beerdigung
nicht nach dem allgemeinen Brauch richten? Wer gehört in der
vereinsseligen Schweiz keinem Verein an? Welcher Basler
entzieht sich völlig der Festgemeinsckaft und der Festtradition
der Basler Fastnacht? Wer wäre so unüberlegt, zu behaupten,
er sei frei von jeder Traditionsgebundenheit? Man müsste ihm
ja nur entgegenhalten, was er in seiner Muttersprache an Formeln
und Redensarten, an Ausdrucksformen und Begriffen als geistiges
Erbgut seiner Vorfahren unbesehen mit sich trägt, ohne dazu

von seiner individuellen Ratio aus Stellung zu nehmen. Schliesslich

sei noch erwähnt, dass — nach den Feststellungen der
modernen analytischen Psychologie (C. G. Jung) — jeder in
seinem kollektiven Unbewussten Reste des Abnenlebens
aufbewahrt, jene schon von Jakob Burckhardt erwähnten „urtümlichen
Bilder", so dass auch durchaus volksfremde Individuen der
Oberschicht imstande sind, mythische und sagenhafte Vorstellungen der



— 51 —

Volksüberlieferung, von denen sie in ihrem individuellen Dasein
noch nie gehört haben, zu reproduzieren. — So gibt es tatsächlich
keinen noch so selbstherrlichen unabhängigen und originellen Geist,
der nicht gerade in seinen tiefsten und unveränderlichsten
geistigseelischen Schichten am spezifisch Volkstümlichen teil hätte und
damit zum Volk im Sinne der Volkskunde gehörte.

Über diese Feststellung wollen wir uns freuen, denn noch
gibt es zum Glück nicht allzuviele Schweizer, welche nicht stolz
darauf wären, wie die sieben Aufrechten Gottfried Kellers „mit
zu rauschen und zu brausen mit den tausend andern Kronen
in der heimeligen Waldnacht des Volkes." Alle diese Bäume
senken ihre Wurzeln in denselben alle verbindenden Boden des

Volkstümlichen, und nur vereinzelte Wipfel ragen auf in den
freien Luftraum, in die Oberschicht, wo Individualismus und
Intellektualismus herrschen.

Die Volkskunde hat die grosse und lebenswichtige Aufgabe,
den gemeinsamen Wurzelboden der Nation, nämlich das

Volkstümliche, Unterschichtliche in unserem Sinne, zu prüfen und zu
pflegen. Je mehr sich im Zuge der Menschheitsentwicklung die
Wipfel im freien Räume der Oberschicht drängen, je mehr der
Rationalismus und die Rationalisierung das Leben beherrschen,
umso wichtiger ist es, das Erdreich gesund zu erhalten.

Von diesem Standpunkt und von dieser Aufgabe der
Volkskunde aus gesehen, müssen all jene kurzsichtigen Vorurteile
gegen unsere Wissenschaft zunichte werden, welche den
volkskundlichen Forschungsbereich auf gewisse geistig primitive Schichten
beschränken wollen. Die unrichtige und verbreitete Auffassung,
dass das Ziel der Volkskunde darin bestehe, alten Hausrat,
Trachten, Fastnachtsmasken, vergessene Sagen und Lieder und
andere Kuriositäten aufzustöbern, zu sammeln und allenfalls
historisch einzuordnen oder mit antiquarischer Leidenschaft
überlebten Bräuchen nachzuspüren, um sie zu erhalten, erledigt sich
von unserem Gesichtspunkt aus von selber.

Selbstverständlich haben alle Gegenstände und Erscheinungen,

die in der volkstümlichen Kulturschicht entstanden oder
in ihr verbreitet sind, für die Volkskunde Bedeutung, und die
Methode und Technik des Sammeins, des Registrierens und des

Aufbewahrens vervollkommnet sich von Jahr zu Jahr. Ich brauche
nur an die Aufnahmemethode für den Atlas der Schweizerischen
Volkskunde, an die Volksliedaufnahmen, an neuere Sagensammlungen,

an die Durchführung der Votivbilderaktion, an Haus- und
Siedlungsaufnahmen durch den technischen Arbeitsdienst, an die
Museumspläne, an die vermehrte Beiziehung von Fotografie und
Film zu erinnern.



— 52 —

Selbstverständlich ist es auch notwendig, historisch
vorzugehen, einerseits Relikte älterer Zustände in der Gegenwart
festzuhalten, und anderseits anhand der verschiedensten geschichtlichen

Zeugnisse das Werden, welches zum gegenwärtigen Sein
geführt hat, zu klären. Wie Sie wissen, schickt sich unsere
Gesellschaft eben jetzt an, die historischen Quellen der Volkskunde

umfassender und systematisch zu erschliessen und nutzbar
zu machen. Die ganze ältere Literatur, Chroniken, Flugblätter,
Urkunden im engeren Sinn, Gerichtsakten, Protokolle, Satzungen
u. a. sind noch voll von ungehobenen Schätzen. Auch der Fülle
der Gegenstände bis zurück zu den Grabungsergebnissen der
Prähistorie, darf die volkskundliche Forschungsrichtung, wie
Rütimeyer und auch die Sagenforschung längst gezeigt haben,
durchaus nicht gleichgültig gegenüberstehen,

Materialsammlung in der Gegenwart und die
volkskundliche Erschliessung aller historischer Quellen sind
ohne Zweifel immer noch zwei der wichtigsten Punkte in unserem
Arbeitsplan.

Noch wichtiger aber ist, dass wir auch den Anschein
vermeiden, dass das Sammeln und die Quellenerschliessung Selbstzweck

seien. Es ist für die weitere Entwicklung und die
wissenschaftliche Selbstbehauptung unserer Wissenschaft entscheidend,
dass wir jederzeit die Zielsetzung im Auge behalten, sonst
werden wir zu Handlangern und Zuträgern anderer Forschungsrichtungen

und gefährden die wissenschaftliche Autonomie der
Volkskunde. Wir leisten dem geläufigen Vorurteil Vorschub, die
Volkskunde erschöpfe sich in Sammelei und antiquarischer
Geschäftigkeit, sie sei eine Angelegenheit für Dilettanten und
unbeschäftigte Sonderlinge.

Eine Wissenschaft ist die Volkskunde nur dadurch, dass
sie eine klare und folgerichtige Zielsetzung hat. An tüchtiger
Einzelarbeit und praktischer Bewährung fehlt es der Volkskunde
nicht; aber die einheitliche Zielsetzung, welche alle diese
wertvollen Bemühungen über den Dilettantismus hinaushebt, kann
man nie genug fordern und betonen. Darin liegt der Sinn und
der Wert unserer Grundfrage: „Was ist Volkskunde? Was ist
Volk im Sinn der Volkskunde?"

Von der Beantwortung dieser Frage aus, wie wir sie in
unserer Definition des Volkstümlichen gaben, ist eine klare
Abgrenzung der Volkskunde gegen ihre Nachbarwissenschaften,

die Völkerkunde, die Geographie, die
Geschichte, die Psychologie und die Soziologie möglich.
Es soll hier nur die Abgrenzung gegenüber der Völkerkunde
erwähnt werden, weil uns das auf die nationale Besonderheit



— 53 —

und somit auf die besonderen Voraussetzungen der schweizerischen

Volkskunde führt. Die häufig äusserlich aufgefasste
Abgrenzung von Völkerkunde und Volkskunde geht aus unserer
Definition mit innerer Notwendigkeit hervor. Die typische Wechselwirkung

von unterschichtlich-volkstümlichen mit oberschichtlich-
individualistischen Lebensäusserungen spielt sich im Einzeldasein
wie im Völkerleben nur innerhalb der sogenannten Kulturnationen
ab. Die (relativ) einschichtigen Primitivkulturen, in denen Gemeinschafts-

und Traditionsgebundenheit alles umfassen, sind Gegenstand

der Völkerkunde; das Hauptinteresse der Volkskunde aber
richtet sich auf das mit dem Oberschichtlichen in fruchtbarer
Wechselwirkung stehende Unterschichtliche. Die Volkskunde ist
ja im Grunde genommen nichts anderes als die Selbstbesinnung

des oberschichtlich- rational bestimmten
Menschen auf das ihn begrenzende und bedingende
Volkstümliche.

Wenn man innerhalb des Kreises der Kulturnationen die
volkskundlichen Zielsetzungen und die Intensität volkskundlicher
Forschung nachprüft, ergeben sich auffallende nationale
Unterschiede. Die Lebhaftigkeit und die Bedeutung volkskundlicher
Forschung in den skandinavischen und ehemaligen
baltischen Staaten, besonders aber bei den Finnen fällt auf im
Gegensatz zu den verhältnismässig schwachen, vereinzelten oder
einseitigen volkskundlichen Interessen bei südlichen, romanischen

Völkern; charakteristisch ist ferner die ausserordentliche
Stosskraft der deutschen Volkskunde, anderseits die kolonialen,
eigentlich völkerkundlichen Strömungen in der englischen
Volkskunde. All diese Unterschiede lassen sich ohne weiteres
aus der besonderen nationalen und politischen Situation
der betreffenden Völker erklären, im besonderen aus der Art
des Verhältnisses "von Unterschicht und Oberschicht. Daraus

lässt sich von unserer Definition aus gesehen die nationale
Besonderheit der Volkskunde zu einem guten Teil ableiten.

Die tatkräftige Pflege der Volkskunde im finnischen und
in den baltischen Staaten hat ohne Zweifel ihren Grund
darin, dass aus der vorherrschenden unterschichtlichen,
volkstümlichen Kultur eine nationale, eigenständige, oberschicht-
liche Kultur entwickelt und gespiesen werden soll. (Volkslieder

und Sagen werden zur Nationalliteratur, Volkskunst
zur repräsentativen nationalen Kunst, etc.) Bei den romanischen

Völkern aber herrscht eine rationale Kultureinstellung,
welche dem Volkstümlichen aufklärerisch ablehnend gegenübersteht

und seiner Erforschung eigentlich nur ein antiquarischmuseales

oder ein sprach- und sachwissenschaftliches Interesse



— 54 —

entgegenbringt. Die deutsche Volkskunde aber empfängt ihre
besondere Kraft aus dem für die deutsche Geistesart
charakteristischen Nährboden der Romantik, durch Namen
ausgedrückt aus dem Geist Herders und der Brüder Grimm. Ihre
der romanischen Rationalität und Aufklärung entgegengesetzte
irrationale Kulturauffassung, welche das ganze Leben und
die Eigenart der Nation aus dem „Mutterschoss des Volkes"
und aus dem „Volksgeist" — aus dem, was wir das

Unterschichtliche nennen — hervorgehen lässt, verschafft der Volkskunde

notwendigerweise die Stellung der zentralen Sozial-
und Staatswissenschaft, wie sie von Wilhelm Heinrich Riehl
programmatisch gefordert wurde. Es bedurfte nicht erst der
erneuten nationalistischen Welle seit 1933, um der deutschen Volkskunde

ihren ausserordentlichen Auftrieb zu verleihen.
Auf dem eben skizzierten Hintergrund der volkskundlichen

Situation in anderen europäischen Staaten soll sich nun die

Eigenart der schweizerischen Volkskunde abzeichnen.
Wir kommen damit zum Versuch einer kurzen und skizzenhaften
Beantwortung der schon oft gestellten Frage nach dem Besonderen

der schweizerischen Volkskunde.
Das für die schweizerische Volkskunde Bezeichnende ergibt

sich ohne weiteres aus unserer staatlichen Situation. Jede unserer
drei hauptsächlichen Nationalitäten hat ihre kulturellen
Bindungen an den Kulturraum, dem sie nach ihrer Sprache zugehört.

Dadurch ist auch eine verschiedene Einstellung zur
Volkskunde, bzw. zur Funktion des Unterschichtlichen im Leben
des Volkes gegeben. Zweifellos hat die Bildungsschicht der
welschen Schweiz und unserer italienischen Täler unter
dem Einfluss der romanischen Kultureinstellung eine andere
Auffassung vom Wesen und von den Aufgaben der Volkskunde
als die deutsche Schweiz, welche ihre stärkeren volkskundlichen

Impulse dem Zusammenhang mit dem deutschen Kulturraum

verdankt. Die Unterschiede zwischen den Landesteilen zeigen
sich nicht nur in der Einstellung gegenüber der Volkskunde,
sondern auch im Gegenstand der Volkskunde, im Volk, überall
dort nämlich, wo das Unterschichtliche von der oberschichtlichen,
spezifisch nationalen Kultur her geformt und geprägt wird. Ich
möchte einen mir wichtig scheinenden Unterschied dieser Art
andeuten: In unseren welschen und besonders in den it
alienischen Gebieten ist festzustellen, dass eine stark rationalisierte,

dem Volkstümlichen verhältnismässig fremde Bildungsschicht,

einer weitgehend in primitiver Gemeinschaftskultur
verharrenden, vorwiegend unterschichtlich bestimmten Volksschicht
gegenübersteht, während in deutschschweizerischen Landes-



— 55 —

teilen sich oberschichtlich rationales Denken und volkstümliche
Bindungen in allen Individuen viel stärker durchdringen. Solche
Unterschiede unserer Nationalitäten und Kulturräume, wie sie in
geschlossenen Nationalstaaten weniger zutage treten, machen einen
Teil der Eigenart der schweizerischen Volkskunde und des

schweizerischen Volkes aus.
Zu dieser für die Schweiz bezeichnenden sprachlichen und

kulturellen Mannigfaltigkeit müssen wir noch die der Natur
hinzunehmen. Die auf kleinem Raum vereinigten gewaltigen
Gegensätze der Natur bieten der schweizerischen Volkskunde
ein geradezu ideales Versuchsfeld für das Studium des
Einflusses der Naturfaktoren auf die kulturelle Eigenart

eines Menschenschlages.
Der geographischen Kleinräumigkeit tritt die politische zur

Seite. Die buntscheckige föderalistische Struktur der alten
Eidgenossenschaft, z. B. die alte Bernergrenze, wirkt auch
im heutigen Volksleben nach; diese und manche andere Eigentümlichkeit

des schweizerischen Raumes werden die Karten des Atlasses
der schweizerischen Volkskunde anschaulich zu zeigen vermögen.

Wo aber ist die Einheit in unserer berühmten Mannigfaltigkeit
Das Verbindende liegt bekanntlich in unserem Staatsgedanken,

in der Idee der Eidgenossenschaft. Wir kommen allerdings in
eine gewisse Verlegenheit, wenn wir in den traditionellen
volkstümlichen Äusserungen einen unmittelbaren Ausdruck
schweizerischer Staats g e sin nun g suchen. Abgesehen von der Bundesfeier

sind alle herkömmlichen politischen Feste und Bräuche
lokaler, föderalistischer Art.

Doch offenbart sich gerade darin etwas Bezeichnendes. Unsere
Einheit liegt im eigentlichsten Sinn in der Mannigfaltigkeit,

indem das föderalistische Denken ein Charakteristikum
schweizerischer Staatsgesinnung ist. Vom volkskundlichen Standpunkt

aus muss man auch immer in Betracht ziehen, dass dem
volkstümlich primitiven Denken eine unmittelbare Bindung an
den Staat als solchen fremd ist. Ein Verhältnis zum Staat entsteht
nur indirekt durch Bindungen primitiver und lokaler Art.
Viel ursprünglicher als die Staatsgebundenheit ist ohne Zweifel
die Heimatgebundenheit. Auf dem Heimatboden aber erwachsen
jene wirtschaftlichen Genossenschaften, denen unsere
ältesten schweizerischen Staatswesen zu einem guten Teil ihren
Ursprung verdanken und die auch heute noch eine natürliche
Schule demokratischer Selbstverwaltung und staatlichen Denkens
überhaupt sind. Ein eindrucksvolles und in seiner Art
einzigartiges Beispiel ist die Korporation Uri, die Talmarkgenossenschaft,

welche die Wälder, Allmenden und Alpen des Landes



— 56 —

nid der Schöllenen verwaltet. Sie ist in ihren Ursprüngen älter
als der Staat Uri, sie war durch Jahrhunderte mit ihm eins, und
sie bewahrt heute noch die altehrwürdige Form der
Landsgemeinde, nachdem diese für die übrigen öffentlichen Angelegenheiten

abgeschafft worden ist. Man kann mit guten Gründen
behaupten, dass die früher auch anderswo vorhandenen
genossenschaftlichen Selbstverwaltungsorganisationen dieser Art in ihrer
besonderen Ausbildung und in ihrer Bedeutung für das staatliche

Leben ein schweizerisches, im besonderen alpinschweizerisches

Charakteristikum sind und dass von ihnen aus der lokal
verwurzelte Genossenschaftsgedanke, der Gedanke der Einordnung
und nicht der Unterordnung, tief ins Volksbewusstsein
eingedrungen ist. Die Untersuchung solcher und anderer altehrwürdigen

Gemeinschaftsformen bietet der schweizerischen Volkskunde
und der Geschichte ein gemeinsames Feld der Forschung. Diese
national bedeutsamen Aufgaben sind von beiden Wissenschaften
auch bereits erfolgreich in Angriff genommen worden.

Alit der Untersuchung der altbodenständigen Gemeinschaftsformen

überhaupt dient die Volkskunde der Erkenntnis und
der Pflege der zusammenhaltenden Kräfte im Volk, und sie
dient damit indirekt auch der alle diese Gruppierungen
umfassenden Staatsgemeinschaft. Wenn somit die eine
wissenschaftliche Hauptaufgabe der Volkskunde, die Untersuchung
gemeinschaftsgebundenen Lebens, eine nationale Bedeutung
hat, gilt das für die andere Hauptaufgabe der Volkskunde, für
die Untersuchung der Tradition und ihrer Wirkungen im Leben
und Denken des Volkes nicht weniger. Volkstümliches Leben
im Sinn unserer Definition vom Forschungsgegenstand der Volkskunde

ist traditionsgebundenes Leben; es ist gekennzeichnet
durch die Gläubigkeit an das von den Vorfahren Gelebte und
Geschaffene, im Gegensatz zum oberschichtlichen Leben, dessen

Äusserungen sich nur auf die autonome, von allen Bindungen
gelöste Vernunft des Individuums stützen. Für unser Land ist
die Tradition, welche in allen Erneuerungen die Stetigkeit der
Entwicklung gewährleistet, von besonderer Bedeutung. Auf die
Geschichte, auf die nie abreissende Überlieferung gründet sich
das Lebensrecht unseres Staates, der sich nicht auf nationale
und nicht auf rassische Ansprüche stützen kann. In der dem
Volke eigenen Pietät vor dem Überlieferten, vor dem Erbe der
Vorfahren, pflegt die Volkskunde eine der wertvollsten und
unangreifbarsten Grundlagen unseres Staatswesens.

Die Volkskunde, wie wir sie auffassen, erhebt die tiefsten
und vielfach nicht bewussten oder gar verleugneten Kräfte des
Volkes ins Bewussstein der rational bestimmten, für alle Ände-



— 57 —

rungen und Neuerungen verantwortlichen Oberschicht. Die
Volkskunde ist also eine Selbstbesinnung des Volkes, und
sie dient damit der nationalen Selbstbehauptung. Dass sie nicht
der Gefahr der Selbstbefangenheit und Beschränktheit unterliege,
dafür sorgt das geschichtliche Schicksal, welches der Schweiz die
nationale Geschlossenheit versagte und ihr damit die hohe
Aufgabe stellte, über sich selber hinauszublicken. Aus dieser
nationalen Gegebenheit empfängt die schweizerische Volkskunde
auch ihre besondere und zugleich fruchtbarste wissenschaftliche

Aufgabe, das Volksleben in seiner Eigenart und in seinen
Gemeinsamkeiten diesseits und jenseits der Sprachgrenzen zu
fassen, die Beziehungen von Kultur- und Sprachgrenzen
zu untersuchen, und damit, zunächst innerhalb unserer Grenzen,
einen ersten Schritt zu tun zu einer zukünftigen europäischen
Volkskunde.

Jahresbericht 1940.

A. Allgemeiner Bericht.
Die Gesellschaft zählte am 31. Dezember 1940 569 Mitglieder (1939: 581).
Es wurden neu aufgenommen: in den Vorstand Herr Rud. Iselin,

Mitglied der Kommission des Museums für Völkerkunde in Basel, in den Aus-
schuss Frau S. A. Panchaud de Bottens in Sierre. Publiziert wurden:

1. „Schweizerisches Archiv für Volkskunde", 3 Hefte.
2. „Schweizer Volkskunde", Korrespondenzblatt, 6 Hefte.
3. Das „Schweizer Märchenbuch", neu mitgeteilt von C. Engler t-

Faye, illustriert von B. Tappolet (Band 1/2 der neuen Reihe
„Volkstum der Schweiz").

Die Jahresversammlung mussten wir der kriegerischen Ereignisse wegen
vom Sommer auf den Herbst verschieben und auf einen Tag einschränken.
Sie fand am 6. Oktober in Sursee statt und war gut besucht. Vorträge hielten
Herr Dr. E. Müller-Dolder über Volkskundliches aus Luzerner Wallfahrtsorten
(verbunden mit einer Ausstellung von Votivbildern) und Herr Dr. F. Bossardt
über alte Surseer Bräuche- Am Nachmittag fand eine Führung durch Sursee
statt unter Leitung von Herrn Dr. F. Bossardt.

Wie die nachstehenden Berichte über die einzelnen Unternehmungen
bezeugen, hat die Gesellschaft trotz der ungünstigen Zeitlage, und obgleich
manche ihrer Mitglieder durch die Mobilisation in Anspruch genommen waren
sich doch mit Erfolg bemüht, begonnene Arbeiten weiterzuführen und sogar,
neue in Angriff zu nehmen.

Dass wir unsere Publikationen nicht eingeschränkt haben, ist manchem
Mann, der sonst arbeitslos geblieben wäre, zugute gekommen, wie die
beauftragten Firmen uns ausdrücklich und dankbar versichert haben.

In der Überzeugung, dass wir mit allen unseren Unternehmungen gerade
in diesen schwierigen Zeiten helfen können, die geistigen Interessen der Heimat
zu wahren und zu fördern, werden wir auch im kommenden Jahr unsere
Arbeiten fortsetzen, um das Vertrauen, das unsere Helfer und Gönner uns
entgegenbringen, zu rechtfertigen.

Wir sind uns bewusst, dass wir gerade in diesen Zeiten den Behörden,
den Geldgebern und unsern treuen Mitgliedern zu besonderem Dank
verpflichtet sind und sprechen ihn auch hier gerne aus.


	Die Volkskunde und ihre besonderen Aufgaben für die Schweiz

