
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 29 (1939)

Heft: 2

Artikel: Von verschwundenen und heutigen Karwochenbräuchen in
Beromünster

Autor: Müller-Dolder, Edmund

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004766

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004766
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


©chutera
(e^OolKöHunÖe
Lö) cJötk-foirßwfd?.

6^G)

Korrespondenzblatt der Schweiz. Gesellschaft fürVolkskunde
Bulletin de la Société suisse des traditions populaires

29. Jahrgang — Heft 2 — 1939 — Numéro 2 — 29e Année

E. Müller-Dolder: Yon heutigen und verschwundenen Karwochenbräuchen
in Beromünster. — A. Senti: Bräuche und Symbole im Marchwesen. —
Petitionen um Dispens von der Kanzelverkündung. — Zauber und Gespenster. —
Jahresbericht und Jahresrechnung für 1938. — Die Schweizerische Gesellschaft
für Volkskunde an der Landesausstellung. — f Dr. h. c. Emanuel Friedli. —

f Albert Wesselski. — Die Jahresversammlung in Solothurn.

Abb. 1. Judas.



— 18 —

Von verschwundenen und heutigen Karwochenbräuchen
in Beromünster.

Von Edmund Müller-D old er, Beromünster.

Der Schreibende hat in seiner Jugendzeit als Läuterbub
und Orgeltreter, als Altardiener und „Chäppelibueb" (Kerzenstock-,

Weihrauchschiffchen- und Weihrauchfassträger) sowie als
„Jünger" bei der Fusswaschung die Karwochenbräuche in
Beromünster von Grund auf kennen gelernt. Sie gehören zu seinen
schönsten und liebsten Jugenderinnerungen.

Der Palmsonntag eröffnet die Karwoche. Einige Tage zuvor
ziehen die Buben in den Wald, um an längst ausgespähten Plätzen
schlanke Tannenbäume, Stechpalmen und Buchs sowie Zweige
vom Eiben-, Wachholder- und Sevenbaum zu sammeln. Dazu
werden Weiden von Bachrändern mitgenommen. Das ist das
seit uralter Zeit überlieferte Material zur Herstellung der Palmen.
Unter der bewährten Anleitung des Vaters oder des „Götti"
wird das Tannenbäumchen entrindet, wobei den Ästchen eine
besondere Aufmerksamkeit und Sorgfalt zuzuwenden ist, damit
sie nicht brechen. Ist diese etwas heikle Arbeit vollzogen, werden
die Ästchen mit Stechpalmenblättern und Äpfeln dazwischen
besteckt und zu Bogen gekrümmt am Stamme befestigt. Je nach
Grösse der Tanne entstehen so drei bis fünf bis zehn und mehr
solcher Büschel zwischen welchen kleinere aus Wachholder und
Buchszweigen mit Weiden direkt an den Stamm gebunden werden.
Die Spitze wird mit einem Sevizweig und das ganze Kunstwerk
mit bunten Seidenbändern geschmückt. Etwas einfacher und
weniger kunstvoll gestaltet sich die Herstellung der sog. „Palmen-
bördeli", die aus dem gleichen Material zu 60 bis 70 cm langen
Bündeln mit Weidenzweigen zusammengebunden und mit einer
ebensolchen Handhabe versehen werden. Eine auf Weiden
gezogene Apfelkette bildet den Schmuck dieser „Bördeli". Am
Palmsonntag erfolgt der feierliche Aufmarsch zur Palmenweihe
in der Kirche, deren Hochaltar im violetten Ornat mit Föhrenzweigen

geschmückt ist. Mit Sperberaugen wird der schönste
und grösste Palmen eingeschätzt. Früher kam es sogar vor, dass

allzugrosse Palmen die „Himmleze" (Kirchendecke) berührten
und mit der Säge verkürzt werden mussten. Von solchen
Ereignissen spricht man noch heute. Nach derWeihe der Palmen
gehts in Prozession um die Kirche, wobei auch die Priester
„Sevizweige" in der Hand tragen. Allgemein begrüsst wird es,

wenn die Palmen von einem Regen betroffen werden; denn
„Nasse Palmen, trockene Garben" so lautet der Erfahrungsspruch
der Alten. Zu Hause pflanzen die Buben ihren Palmen an

V



— 19 —

Abb. 2. Chordiener
mit Karwochenraffel.

einem sichern Ort des Gartens auf. Nach und nach werden die
Äpfel geplündert und von der Familie gegessen zum Schutze vor
Erkrankung; die übrigen Bestandteile aber werden im Estrich
versorgt und bei drohenden Gewittern während des Sommers
ins Feuer geworfen, um den Blitz vom Hause und der Scheune
fernzuhalten. Früher war es Brauch, bei der Palmprozession
den Palmesel mitherumzuführen. Von diesem Brauch ist aber

nur noch der Name Palmesel übrig geblieben, der demjenigen zu
teil wird, der am Palmsonntag zuletzt aufsteht.

Während der Karwoche wird an vier Tagen (Palmsonntag,
Dienstag, Mittwoch und Karfreitag) dem Volke der Leidensweg
des Herrn von drei mit der Albe und der Stola bekleideten
Priestern in der sog. Passion der vier Evangelisten vorgetragen.
Der eine der drei Priester singt die Erzählung des Evangelisten
in gleichmässigem Tone, aber ziemlich rasch, der zweite mit
erhöhter Stimme die von einzelnen oder mehreren gesprochenen
Reden (Turba) und der dritte langsam und getragen die Worte
des Heilandes.

Am Hohen- oder Gründonnerstag verstummen die Kirchenglocken,

an ihre Stelle treten die Raffeln. Sie bestehen aus



— 20 —

Abb. 3. Chordiener
mit Karwochen-
chlöpfer.

einem hohlen Holzkasten, auf dem 6 bis 8 Holzhämmer befestigt
sind, die durch ein von Hand getriebenes Rad in Bewegung
gesetzt werden (Abb. 2). Dadurch entsteht ein stark klapperndes
Geräusch, das vom Kirchturm aus weithin vernommen werden
kann. Die Raffeln erinnern an die Zeit, wo es noch keine
Kirchenglocken gab, und dienten wahrscheinlich in frühester
Zeit als Abwehrzauber. Anstatt der Kirchenschellen wird während
des Gottesdienstes von einem Chorknaben, bei uns „Chäppeli-
bueb" geheissen, mit einem sog. „Chlöpfer" ein rhythmisches
Geräusch wie täm - tä - täm erzeugt. Der Chlöpfer besteht aus
einem Brett von Hartholz, das von einem Rundstab durchbohrt
ist. Dieser bildet auf der Unterseite des Brettes den Handgriff
und auf der Oberseite die Stütze für einen mit ihr durch ein
Gelenk verbundenen Holzhammer, der durch rhythmische Arm*
bewegungen das Geräusch erzeugt (Abb. 3). Frauenpersonen
mit unermüdlichem Mundwerk bezeichnet man heute noch mit
der Redeweise: „Du bist e rächti Rafele" oder, wenn sie dazu
noch klatschsüchtig ist: „Du bist e rächti Chlöpf." Wenn Kinder
ihre Eltern fragen, warum die Glocken nicht mehr läuten, be-



— 21 —

kommen sie zur Antwort, sie seien nach Rom geflogen, wo sie

vom hl. Vater gesegnet werden.
Am Gründonnerstag kommt auch das erste „Grün" auf den

Mittagstisch in Form eines Brunnkressesalates oder als „Aronen-
dätsch" (Omelette aus Aronenkraut). Der „Grünen Geiss", so
heisst der Spätaufsteher an diesem Tag, hält man ein Büscheli
Gras vor die Nase. Eine besondere Note erhält der Hohe Donnerstag

durch die „Fusswaschung". 12 Schüler — die sog. „Jünger"
— besammeln sich mit dem „Judas" in der Kapitelsstube des

Stiftes, die erstem mit dem weissen Chorhemd angetan, ein
Beffchen (Rabat) um den Hals, einen weissen Kranz auf dem
Haupt und den Filigranrosenkranz in der weissbehandscliuhten
Hand, letzterer mit einem roten Mantel und Kragen, einem grünen
Kranz auf dem Kopf und einem Gurt mit Lederbeutel um den Leib,
in der Hand eine Quaste (Abb. 1). Der Grösse nach, Judas zuletzt,
geht der Zug zur Kirche, hinter deren Choraltar das Schuhwerk
abgelegt wird. Der Stiftsceremoniar führt die Jüngerschar ins
Kirchenschiff, wo eine grünausgeschlagene Bühne mit Trittbrett,
Sitzbank und Rückwand sie aufnimmt (Abb. 4). Gegenübernimmt
die Geistlichkeit Platz. Nach Verlesung des Evangeliums von der
FussWaschung umgürtet sich der Stiftspropst mit einer weissen
Leinenschürze. Diakon und Subdiakon in violetten Gewändern
sind ihm bei der Fusswaschung behilflich. Jeder der Jünger hebt
den rechten Fuss, unterstützt vom Subdiakon, über eine grosse

Abb. 4. Fusswaschung in der Stiftskirche. — Judas rechts aussen.



— 22 —

Abb. 5. Blankenauswerfen.

silberne Platte; während der Diakon aus silbernem Krug Wasser
über den Fuss giesst, nimmt der Propst die Waschung vor, trocknet
den Fuss und nach einem Kuss geht es der Reihe nach weiter.
Judas streckt den linken Fuss zur Waschung hin. Hierauf spannt
der Chordiener ein ca. 8 m langes leinenes Tuch in Brusthöhe
vor die Jünger aus. Jetzt erscheint der Stiftsweibel im roten
Mantel mit 12 Brotweggen auf einer grossen Zinnplatte. Jeder
Jünger erhält von ihm ein mit 2 Zwanzigrappenstücken bestecktes
Brötchen, das er hinter dem leinenen Tuch unter dem Ueber-
rock verbirgt. Judas allein nimmt es unter den Arm. Die
Fusswaschung ist vorbei. Die Jünger ziehen sich, hinter den Choraltar

zurückgekehrt, die Schuhe wieder an und verlassen die
Kirche. Vor derselben hat sich inzwischen das junge Volk
aufgestellt. Nun entsteht ein Kampf um den Beutel des Judas,
während dessen er mit seiner Quaste sich heftig wehrt und
dazwischen aus seinem Beutel die dreissig Silberlinge in Form der

sog. Blanken, vermischt mit Sägemehl, unter das Volk wirft, das

in wildem Gemenge nach diesen hascht (Abb. 5 und 6). Denn
glücklich ist, wer eine Blanke erwischt. Die „Blanken" sind
kleine, flache Rädchen von Blei, etwa 4 bis 5 cm im Durchmesser

und mit 6 Speichen versehen, die von den Knaben in
besondern Modeln von Ziegel- oder Backsteinen gegossen werden.
So entwickeln sich kirchliche Liturgie und dramatische Szene zu
einem bodenständigen Brauchtum.



— 23 —

Abb. 6. Blankenauswerfen.

Während ausserhalb der Kirche das Blankenauswerfen unter
lebhafter Teilnahme des Volkes allmälich ausklingt, bereitet sich
im Kircheninnern eine neue volkstümliche Szene vor. Das Heilige
Grab wird aufgerüstet. Vor dem grossen Gitter, das den Chor
vom Schiffe trennt, erhebt sich ein Gerüst mit Leinwandkulissen,
auf denen das Leiden unseres Herrn in seinen verschiedenen
Phasen realistisch zur Darstellung gebracht ist. In einer
ausgesparten Bogennische befindet sich das Heilige Grab, das wie
die ganze Bogennische mit farbigen Glaskugeln verziert ist. Letztere

werden durch elektrisches Licht (früher Oellämpchen) zum
Leuchten gebracht, ebenso die Hänge- und Ständerfackeln.
Daneben brennen noch zahlreiche Wachskerzen. Besonders am Abend
wirkt die magische Beleuchtung sehr stimmungsvoll. Ständig ist
das Heilige Grab von Andächtigen besucht. Noch zu meiner
Jugendzeit war es Brauch, dass Wallfahrten zu 7 Heiligen Gräbern
vorgenommen wurden. Mit dem Verschwinden der Gräber ist
dieser alte Brauch in Abgang gekommen. In Beromünster lässt
sich das Heilige Grab nicht wegdenken. Mit einer rührenden
Pietät hält unser Volk an der spielhaften Gestaltung dieses
kirchlichen Brauches fest. An die Beleuchtung des Grabes knüpft
sich auch die heute noch überall übliche Redensart: „Du machst
Auge wie Heiliggrab-Chugle".

Wie schon am Mittwoch, so wird auch am Hohen Donnerstag

und Karfreitag gegen Abend die sog. Rumpelmette in der



— 24 —

Stiftskirche abgehalten, wobei die Geistlichen die Klagelieder
des Propheten Jeremias und die Psalmen singen. Auf einem fast
2 m hohen Triangelleuchter, genannt Tenebraelleuchter (Abb. 7),
brennen auf den aufsteigenden Seiten je 7 gelbe und auf der Spitze
eine weisse Kerze. Nach Absingung jedes Psalmes wird vom
Chordiener eine gelbe Kerze ausgelöscht. Die noch übrig bleibende
weisse Kerze wird am Schlüsse der Mette hinter den Choraltar
gebracht, die brennenden Kerzen am Choraltar und in der ganzen
Kirche ausgelöscht. Zum Schluss ertönt die Raffel. Nach der
Legende soll deren Geräusch das Erdbeben nach dem Tode des

Herrn symbolisieren, während die gelben Kerzen des Tenebrae-
leuchters die Apostel darstellen sollen, die einer nach dem andern
den Herrn verliessen, der durch die weisse Kerze versinnbildlicht

wird.
Erhebend sind die Ceremonien während des Karfreitages,

sie erinnern in ihrer Einfachheit an die liturgischen Bräuche
der ältesten Zeit. Lesungen, Gesänge und Gebete lösen einander
ab. Es herrscht höchste Trauerstimmung, die Altäre sind jeden
Schmuckes beraubt. Das Kreuz auf dem Hochaltar, das mit
einem violetten Tuche — noch eine Erinnerung an das
mittelalterliche Fastentuch — bedeckt war, wird enthüllt! Hören wir
noch von einem Familienbrauch an diesem Tage! Weh dem
Kind, das am Morgen des Karfreitages das erste Wort spricht.
Den ganzen Tag über wird es als ,,Karfreitags-rafele" geneckt.
Frauen und Männer erscheinen während der drei letzten Tage
der Karwoche in schwarzer oder dunkler Kleidung in der Kirche.

Abb. 7. Tenebraeleuchter mit Chordiener.



— 25 —

Der Karsamstag beginnt mit dem Osterfeuer, bei dem sich
ein alter Frühlingsbrauch unserer Vorfahren mit der Liturgie
der Kirche vermählt. Auf dem sog. Freiet vor der Stiftskirche
wird von den Sigristen ein Holzhaufen aufgeschichtet, zu dem
noch überdies die Buben ihre „Osterscheiter" von Hause
mitbringen. Mit Feuerstein und Zunder wird das Osterfeuer entfacht.
Das Feuer wird von der Stiftsgeistlichkeit gesegnet und an ihm eine
Kerze angezündet, die in einer bereit gehaltenen Laterne (Abb. 8).
zum Kirchenportal getragen wird. Dort wartet ein Diakon im
weissen Ornat mit einem hohen Stab, der auf seiner Spitze eine
Kerze trägt und, da diese dreieckförmig in drei Arme geteilt
ist, Dreiangel heisst. Beim Eintritt in die Kirche werden die
drei Zacken der Kerze nacheinander unter dem Gesänge: Lumen
Christi entzündet mit dem neuen Feuer, das in der Laterne sich
befindet. Die dreifache Kerze, der Triangel, entstand aus mehreren
Kerzen, die man zusammenband, um das Auslöschen der Flamme
durch den Luftzug zu verhindern. Im Chor der Kirche werden
in die Osterkerze 5 am Osterfeuer gesegnete Weihrauchkörner
eingefügt und mit rot gefärbten Wachsköpfen, die 5 Wunden
am Leibe des Herrn versinnbildlichend, verschlossen, dann wird
die Osterkerze mit dem Licht des Dreiangels angezündet. Die
Osterkerze, das Abbild Christi, bleibt bis zum Auffahrtsfest auf
der Evangelienseite des Hochaltars und wird während des
Gottesdienstes angezündet. Sie ist oft auch mit Wachsfiguren künstlich

geschmückt. In Rom werden aus der Osterkerze Wachs-

Abb. 8. Osterfeuer im „Freiet" vor der Stiftskirche.
Anzünden der Kerze in der Laterne durch den Sakristan.



— 26 -

Abb. 9. Verteilung der „Osterfeuerscheiter".

tafeln hergestellt, geweiht und als Agnus Dei statt der Osterkerze
an Rompilger verteilt, damit sie sich bei den verschiedenen
Fährnissen des Lebens damit bedienen. Sie werden in
Frauenklöstern auch in kleine Holzkapseln künstlich gefasst und an
Laien ausgeteilt, die sie als sog. „Teufelsjägerli" in der Tasche

mittragen.
Während im Innern der Kirche die Weihe der Osterkerze sich

abspielt, machen sich die Buben hinter die Reste des Osterfeuers
her (Abb. 9). Jeder sucht wieder ein angekohltes Osterscheit zu
erhaschen, wobei es oft nicht ohne Rauferei und „Brämi" im
Gesicht abgeht. Zu Hause werden die Scheiter im Estrich
versorgt und bei drohenden Gewittern ein Teil davon ins Herdfeuer
geworfen zur Abwendung der Blitzgefahr von Haus und Scheune.
Alte Leute prophezeien aus der Richtung, den der Osterfeuer-
rauch nimmt, die Richtung der Gewitter während des kommenden
Jahres. In frühern Zeiten luden die Jäger ihre Flinten mit
Osterkohle, um sicher zu treffen.

Am Abend des Karsamstages findet die beim Volke überaus
beliebte Auferstehungsfeier statt, die gegenwärtig meist nur in
einer theophorischen Prozession besteht. In meiner Jugendzeit
noch war sie ausgeschmückt mit sinnvollen Feierlichkeiten und
dramatischen Darstellungen, die eine Erinnerung an die
mittelalterlichen Auferstehungsspiele wachriefen. Nur mehr im
aufgezeichneten Worte hat sich die Erzählung erhalten, dass bei
der Auferstehungsfeier während der Prozession um die Kirche



— 27 —

dazu bestimmte Leute mit Ketten in der Kirche sich
herumtummeln und lärmen mussten, um den Kampf des Heilandes
mit den tobenden Teufeln darzustellen. Mir war ein Mann
bekannt, der vom Volk „Chiletüfel" genannt wurde, weil er
seinerzeit in der Kirche bei der Auferstehungsfeier diese Rolle
spielen musste.

Noch Ende des vorigen Jahrhunderts war die Auferstehungs-
feier in der Stiftskirche ein wahres Erlebnis für unsere Jugend.
Während der Prozession um die Kirche wurde das Heilige Grab
abgerüstet, was viel Geräusch verursachte und an die Szene des

Kampfes des Heilandes mit den Teufeln erinnerte. Bei der
Rückkehr der Prozession in die Kirche klopfte der Priester mit
dem Vortragskreuz dreimal an die verschlossene Pforte, wobei
der innerhalb der Türe stehende Kirchendiener jedesmal mit
stets gesteigerter Stimme rief: Quis est, quis est iste rex gloriae?
(Wer ist jener König der Herrlichkeit?) Beim dritten Mal öffnete
sich die Kirchenpforte, und die Prozession trat ein unter den
Fanfaren der Orgel und des Orchesters. Beim Choralter
angelangt, wurde dem Volke der Kelch, das Schweisstuch der Veronika
und das Ciborium mit der hl. Hostie vorgezeigt und der Segen
erteilt. Während diesen Ceremonien öffnete sich an der Hinterwand

des Hochaltars durch Versenken der Altartafel eine Nische,
in der von Weihrauchwolken umgeben der auferstandene Heiland
mit roter Kreuzesfahne erschien. Das jetzt einsetzende Lied:
„Christ ist erstanden" bildet heute noch die Ouvertüre zum
nahenden Osterfest, das Orgelklang und Glockenschall nun einläuten.

Bräuche und Symbole im alten Marchwesen.
Von A. Senti, Rheinfelden.

Auf der Materialsuche für eine kulturgeschichtliche Studie
über Recht, Brauch und Symbol im alten Marchwesen musste
der Schreiber dieser Zeilen feststellen, dass dieses Kapitel noch
sehr wenig beachtet worden ist. Es ist daher auch nur wenig
an Literatur vorhanden. Für das Land unten und oben an der
Ergolz z. B. haben sich bisher nur zwei Forscher mit diesen

Dingen beschäftigt: R. Oeri-Sarasin in seinem Werklein „Allerlei
über Grenzzeicben, Grenzfrevel usw.", sodann A. Heitz, in einer
Artikelfolge der Sonntagsbeilage zur Nationalzeitung über alte
Grenzsteine.

Da nun auf diesem Gebiete nicht nur aus antiquarischem
Interesse vieles zu holen wäre, sondern vielmehr, weil es gilt,
an altem gutem Brauchtum für die innere Belebung des äusserlich


	Von verschwundenen und heutigen Karwochenbräuchen in Beromünster

