Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft fur Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschatft fir Volkskunde

Band: 29 (1939)

Heft: 2

Artikel: Von verschwundenen und heutigen Karwochenbrauchen in
Beromunster

Autor: Muller-Dolder, Edmund

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1004766

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1004766
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ochweisers

%%olkskunbe ‘

Jotk-LoreSuifse.
!

Korrespondenzblatt der Schweiz. Gesellschaft fiir Volkskunde
Bulletin de la Société suisse des traditions populaires

29. Jahrgang — Heft 2 — 1939 — Numéro 2 — 29° Année

E. Miiller-Dolder: Von heutigen und verschwundenen Karwochenbriuchen

in Beromiinster. — A. Senti: Briiuche und Symbole im Marchwesen. —

Petitionen um Dispens von der Kanzelverkiindung. — Zauber und Gespenster. —

Jahresbericht und Jahresrechnung fiir 1938. — Die Schweizerische Gesellschaft

fiir Volkskunde an der Landesausstellung. — + Dr. h. ¢. Emanuel Friedli. —
+ Albert Wesselski. — Die Jahresversammlung in Solothurn.

P T #

Abb. 1. Judas.



Von verschwundenen und heutigen Karwochenbriuchen
in Beromiinster.

Von Edmund Miiller-Dolder, Beromiinster.

Der Schreibende hat in seiner Jugendzeit als Liuterbub
und Orgeltreter, als Altardiener und ,,Chiippelibueb* (Kerzen-
stock-, Weihrauchschiffchen- und Weihrauchfasstriiger) sowie als
»Jiinger” bei der Fusswaschung die Karwochenbriuche in Bero-
miinster von Grund auf kennen gelernt. Sie gehoren zu seinen
schonsten und liebsten Jugenderinnerungen.

Der Palmsonntag eriffnet die Karwoche. Einige Tage zuvor
ziehen die Buben in den Wald, um an lingst ausgespihten Plitzen
schlanke Tannenbdume, Stechpalmen und Buchs sowie Zweige
vom Eiben-, Wachholder- und Sevenbaum zu sammeln. Dazu
werden Weiden von Bachrindern mitgenommen. Das ist das
seit uralter Zeit iiberlieferte Material zur Herstellung der Palmen.
Unter der bewihrten Anleitung des Vaters oder des ,,Gotti
wird das Tannenbiumchen entrindet, wobei den Astchen eine
besondere Aufmerksamkeit und Sorgfalt zuzuwenden ist, damit
sie nicht brechen. Ist diese etwas heikle Arbeit vollzogen, werden
die Astchen mit Stechpalmenblittern und Apfeln dazwischen be-
steckt und zu Bogen gekriimmt am Stamme befestigt. Je nach
Grosse der Tanne entstehen so drei bis fiinf bis zehn und mehr
solcher Biischel zwischen welchen kleinere aus Wachholder und
Buchszweigen mit Weiden direkt an den Stamm gebunden werden.
Die Spitze wird mit einem Sevizweig und das ganze Kunstwerk
mit bunten Seidenbindern geschmiickt. - Etwas einfacher und
weniger kunstvoll gestaltet sich die Herstellung der sog. ,,Palmen-
bordeli”, die aus dem gleichen Material zu 60 bis 70 cm langen
Biindeln mit Weidenzweigen zusammengebunden und mit einer
ebensolchen Handhabe versehen werden. Eine auf Weiden ge-
zogene Apfelkette bildet den Schmuck dieser ,,Bordeli. Am
Palmsonntag erfolgt der feierliche Aufmarsch zur Palmenweihe
in der Kirche, deren Hochaltar im violetten Ornat mit Féhren-
zweigen geschmiickt ist. Mit Sperberaugen wird der schonste
und grosste Palmen eingeschiitzt. Frither kam es sogar vor, dass
allzugrosse Palmen die ,Himmleze“ (Kirchendecke) beriihrten
und mit der Siéige verkiirzt werden mussten. Von solchen Er-
eignissen spricht man noch heute. Nach der Weihe der Palmen
gehts in Prozession um die Kirche, wobei auch die Priester
»Sevizweige” in der Hand tragen. Allgemein begriisst wird es,
wenn die Palmen von einem Regen betroffen werden; denn
»Nasse Palmen, trockene Garben* so lautet der Erfahrungsspruch
der Alten. Zu Hause pflanzen die Buben ihren Palmen an



Abb. 2. Chordiener
mit Karwochenraffel.

einem sichern Ort des Gartens auf. Nach und nach werden die
Apfel gepliindert und von der Familie gegessen zum Schutze vor
Erkrankung; die iibrigen Bestandteile aber werden im Estrich
versorgt und bei drohenden Gewittern wihrend des Sommers
ins Feuer geworfen, um den Blitz vom Hause und der Scheune
fernzuhalten. Frither war es Brauch, bei der Palmprozession
den Palmesel mitherumzufiihren. Von diesem Brauch ist aber
nur noch der Name Palmesel iibrig geblieben, der demjenigen zu
teil wird, der am Palmsonntag zuletzt aufsteht.

Wihrend der Karwoche wird an vier Tagen (Palmsonntag,
Dienstag, Mittwoch und Karfreitag) dem Volke der Leidensweg
des Herrn von drei mit der Albe und der Stola bekleideten
Priestern in der sog. Passion der vier Evangelisten vorgetragen.
Der eine der drei Priester singt die Erzihlung des Evangelisten
in gleichmissigem Tone, aber ziemlich rasch, der zweite mit
erhohter Stimme die von einzelnen oder mehreren gesprochenen
Reden (Turba) und der dritte langsam und getragen die Worte
des Heilandes.

Am Hohen- oder Griindonnerstag verstummen die Kirchen-
glocken, an ihre Stelle treten die Raffeln. Sie bestehen aus



Abb. 3. Chordiener
mit Karwochen-
chlopfer.

einem hohlen Holzkasten, auf dem 6 bis 8 Holzhimmer befestigt
sind, die durch ein von Hand getriebenes Rad in Bewegung
gesetzt werden (Abb. 2). Dadurch entsteht ein stark klapperndes
Geriusch, das vom Kirchturm aus weithin vernommen werden
kann. Die Raffeln erinnern an die Zeit, wo es noch keine
Kirchenglocken gab, und dienten wahrscheinlich in friihester
Zeit als Abwehrzauber. Anstatt der Kirchenschellen wird wihrend
des Gottesdienstes von einem Chorknaben, bei uns ,,Chippeli-
bueb® geheissen, mit einem sog. ,,Chlopfer” ein rhythmisches
Geriusch wie tidm - ti - tim erzeugt. Der Chlopfer besteht aus
einem Brett von Hartholz, das von einem Rundstab durchbohrt
ist. Dieser bildet auf der Unterseite des Brettes den Handgriff
und auf der Oberseite die Stiitze fiir einen mit ihr durch ein
Gelenk verbundenen Holzhammer, der durch rhythmische Arm-
bewegungen das Gerdusch erzeugt (Abb. 3). Frauenpersonen
mit unermiidlichem Mundwerk bezeichnet man heute noch mit
der Redeweise: ,,Du bist e richti Rafele® oder, wenn sie dazu
noch klatschsiichtig ist: ,,Du bist e richti Chlopf.” Wenn Kinder
ihre Eltern fragen, warum die Glocken nicht mehr lduten, be-



kommen sie zur Antwort, sie seien nach Rom geflogen, wo sie
vom hl. Vater gesegnet werden.

Am Griindonnerstag kommt auch das erste ,,Grin“ auf den
Mittagstisch in Form eines Brunnkressesalates oder als ,,Aronen-
ditsch® (Omelette aus Aronenkraut). Der .,,Griinen Geiss“, so
heisst der Spitaufsteher an diesem Tag, hilt man ein Biischeli
Gras vor die Nase. Eine besondere Note erhilt der Hohe Donners-
tag durch die ,,Fusswaschung®. 12 Schiiler — die sog. ,.Jiinger®
— besammeln sich mit dem ,Judas“ in der Kapitelsstube des
Stiftes, die erstern mit dem weissen Chorhemd angetan, ein
Beffchen (Rabat) um den Hals, einen weissen Kranz auf dem
Haupt und den Filigranrosenkranz in der weissbehandschuhten
Hand, letzterer mit einem roten Mantel und Kragen, einem griinen
Kranz auf dem Kopf und einem Gurt mit Lederbeutel um den Leib,
in der Hand eine Quaste (Abb. 1). Der Grosse nach, Judas zuletzt,
geht der Zug zur Kirche, hinter deren Choraltar das Schuhwerk
abgelegt wird. Der Stiftsceremoniar fiihrt die Jiingerschar ins
Kirchenschiff, wo eine griinausgeschlagene Biihne mit Trittbrett,
Sitzbank und Riickwand sie aufnimmt (Abb.4). Gegeniiber nimmt
die Geistlichkeit Platz. Nach Verlesung des Evangeliums von der
Fusswaschung umgiirtet sich der Stiftspropst mit einer weissen
Leinenschiirze. Diakon und Subdiakon in violetten Gewiindern
sind ihm bei der Fusswaschung behilflich. Jeder der Jiinger hebt
den rechten Iuss, unterstiitzt vom Subdiakon, iiber eine grosse

Abb. 4. Fusswaschung in der Stiftskirche. — Judas rechts aussen.



Abb. 5. Blankenauswerfen.

silberne Platte; wihrend der Diakon aus silbernem Krug Wasser
iiber den Fuss giesst, nimmt der Propst die Waschung vor, trocknet
den Fuss und nach einem Kuss geht es der Reihe nach weiter.
Judas streckt den linken Fuss zur Waschung hin. Hierauf spannt
der Chordiener ein ca. 8 m langes leinenes Tuch in Brusthéhe
vor die Jiinger aus. Jetzt erscheint der Stiftsweibel im roten
Mantel mit 12 Brotweggen auf einer grossen Zinnplatte. Jeder
Jiinger erhilt von ihm ein mit 2 Zwanzigrappenstiicken bestecktes
Brotchen, das er hinter dem leinenen Tuch unter dem Ueber-
rock verbirgt. Judas allein nimmt es unter den Arm. Die Fuss-
waschung ist vorbei. Die Jiinger ziehen sich, hinter den Chor-
altar zuriickgekehrt, die Schuhe wieder an und verlassen die
Kirche. Vor derselben hat sich inzwischen das junge Volk auf-
gestellt. Nun entsteht ein Kampf um den Beutel des Judas,
wihrend dessen er mit seiner Quaste sich heftig wehrt und da-
zwischen aus seinem Beutel die dreissig Silberlinge in Form der
sog. Blanken, vermischt mit Sigemehl, unter das Volk wirft, das
in wildem Gemenge nach diesen hascht (Abb. 5 und 6). Denn
gliicklich ist, wer eine Blanke erwischt. Die ,,Blanken® sind
kleine, flache Riidchen von Blei, etwa 4 bis 5 ¢cm im Durch-
messer und mit 6 Speichen versehen, die von den Knaben in
besondern Modeln von Ziegel- oder Backsteinen gegossen werden.
So entwickeln sich kirchliche Liturgie und dramatische Szene zu
einem bodenstindigen Brauchtum.



Abb. 6. Blankenauswerfen.

Wihrend ausserhalb der Kirche das Blankenauswerfen unter
lebhafter Teilnahme des Volkes allmilich ausklingt, bereitet sich
im Kircheninnern eine neue volkstiimliche Szene vor. Das Heilige
Grab wird aufgeriistet. Vor dem grossen Gitter, das den Chor
vom Schiffe trennt, erhebt sich ein Geriist mit Leinwandkulissen,
auf denen das Leiden unseres Herrn in seinen verschiedenen
Phasen realistisch zur Darstellung gebracht ist. In einer aus-
gesparten Bogennische befindet sich das Heilige Grab, das wie
die ganze Bogennische mit farbigen Glaskugeln verziert ist. Letz-
tere werden durch elektrisches Licht (frither Oellimpchen) zum
Leuchten gebracht, ebenso die Hinge- und Stinderfackeln. Da-
neben brennen noch zahlreiche Wachskerzen. Besonders am Abend
wirkt die magische Beleuchtung sehr stimmungsvoll. Stindig ist
das Heilige Grab von Andichtigen besucht. Noch zu meiner
Jugendzeit war es Brauch, dass Wallfahrten zu 7 Heiligen Gribern
vorgenommen wurden. Mit dem Verschwinden der Griber ist
dieser alte Brauch in Abgang gekommen. In Beromiinster lisst
sich das Heilige Grab nicht wegdenken. Mit einer rithrenden
Pietit hilt unser Volk an der spielhaften Gestaltung dieses kirch-
lichen Brauches fest. An die Beleuchtung des Grabes kniipft
sich auch die heute noch iiberall iibliche Redensart: ,,Du machst
Auge wie Heiliggrab-Chugle®. )

Wie schon am Mittwoch, so wird auch am Hohen Donners-
tag und Karfreitag gegen Abend die sog. Rumpelmette in der



24 —

Stiftskirche abgehalten, wobei die Geistlichen die Klagelieder
des Propheten Jeremias und die Psalmen singen. Auf einem fast
2 m hohen Triangelleuchter, genannt Tenebraelleuchter (Abb. 7),
brennen auf den aufsteigenden Seiten je 7 gelbe und auf der Spitze
eine weisse Kerze. Nach Absingung jedes Psalmes wird vom Chor-
diener eine gelbe Kerze ausgeloscht. Die noch iibrig bleibende
weisse Kerze wird am Schlusse der Mette hinter den Choraltar
gebracht, die brennenden Kerzen am Choraltar und in der ganzen
Kirche ausgeloscht. Zum Schluss ertént die Raffel. Nach der
Legende soll deren Geriusch das Erdbeben nach dem Tode des
Herrn symbolisieren, wihrend die gelben Kerzen des Tenebrae-
leuchters die Apostel darstellen sollen, die einer nach dem andern
den Herrn verliessen, der durch die weisse Kerze versinnbild-
licht wird.

Erhebend sind die Ceremonien wihrend des Karfreitages,
sie erinnern in ihrer Einfachheit an die liturgischen Briuche
der dltesten Zeit. Lesungen, Gesinge und Gebete lsen einander
ab. Es herrscht hochste Trauerstimmung, die Altire sind jeden
Schmuckes beraubt. Das Kreuz auf dem Hochaltar, das mit
einem violetten Tuche — noch eine Erinnerung an das mittel-
alterliche Fastentuch — bedeckt war, wird enthiillt! Héren wir
noch von einem Familienbrauch an diesem Tage! Weh dem
Kind, das am Morgen des Karfreitages das erste Wort spricht.
Den ganzen Tag iiber wird es als ,Karfreitags-rafele” geneckt.
Frauen und Minner erscheinen wihrend der drei letzten Tage
der Karwoche in schwarzer oder dunkler Kleidung in der Kirche.

Abb. 7. Tenebraeleuchter mit Chordiener.



-

Der Karsamstag beginnt mit dem Osterfeuer, bei dem sich
ein alter Friihlingsbrauch unserer Vorfahren mit der Liturgie
der Kirche vermihlt. Auf dem sog. Freiet vor der Stiftskirche
wird von den Sigristen ein Holzhaufen aufgeschichtet, zu dem
noch iiberdies die Buben ihre ,,Osterscheiter von Hause mit-
bringen. Mit Feuerstein und Zunder wird das Osterfeuer entfacht.
Das Feuer wird von der Stiftsgeistlichkeit gesegnet und an ihm eine
Kerze angeziindet, die in einer bereit gehaltenen Laterne (Abb. 8).
zum Kirchenportal getragen wird. Dort wartet ein Diakon im
weissen Ornat mit einem hohen Stab, der auf seiner Spitze eine
Kerze trigt und, da diese dreieckformig in drei Arme geteilt
ist, Dreiangel heisst. Beim Eintritt in die Kirche werden die
drei Zacken der Kerze nacheinander unter dem Gesange: Lumen
Christi entziindet mit dem neuen Feuer, das in der Laterne sich
befindet. Die dreifache Kerze, der Triangel, entstand aus mehreren
Kerzen, die man zusammenband, um das Ausléschen der Flamme
durch den Luftzug zu verhindern. Im Chor der Kirche werden
in die Osterkerze 5 am Osterfeuer gesegnete Weihrauchkérner
eingefiigt und mit rot gefirbten Wachskopfen, die 5 Wunden
am Leibe des Herrn versinnbildlichend, verschlossen, dann wird
die Osterkerze mit dem Licht des Dreiangels angeziindet. Die
Osterkerze, das Abbild Christi, bleibt bis zum Auffahrtsfest auf
der Evangelienseite des Hochaltars und wird wihrend des Gottes-
dienstes angeziindet. Sie ist oft auch mit Wachsfiguren kiinst-
lich geschmiickt. In Rom werden aus der Osterkerze Wachs-

Abb. 8. Osterfeuer im ,,Freiet“ vor der Stiftskirche.
Anziinden der Kerze in der Laterne durch den Sakristan.



Abb. 9. Verteilung der ,,Osterfeuerscheiter®.

tafeln hergestellt, geweiht und als Agnus Dei statt der Osterkerze
an Rompilger verteilt, damit sie sich bei den verschiedenen
Fihrnissen des Lebens damit bedienen. Sie werden in Frauen-
klostern auch in kleine Holzkapseln kiinstlich gefasst und an
Laien ausgeteilt, die sie als sog. , Teufelsjigerli in der Tasche
mittragen.

Wihrend im Innern der Kirche die Weihe der Osterkerze sich
abspielt, machen sich die Buben hinter die Reste des Osterfeuers
her (Abb. 9). Jeder sucht wieder ein angekohltes Osterscheit zu
erhaschen, wobei es oft nicht ohne Rauferei und ,,Brimi“ im
Gesicht abgeht. Zu Hause werden die Scheiter im Estrich ver-
sorgt und bei drohenden Gewittern ein Teil davon ins Herdfeuer
geworfen zur Abwendung der Blitzgefahr von Haus und Scheune.
Alte Leute prophezeien aus der Richtung, den der Osterfeuer-
rauch nimmt, die Richtung der Gewitter withrend des kommenden
Jahres. In friilhern Zeiten luden die Jiger ihre Flinten mit
Osterkohle, um sicher zu treffen.

Am Abend des Karsamstages findet die be1mVolke iiberaus
‘beliebte Auferstehungsfeier statt, die gegenwiirtig meist nur in
einer theophorischen Prozession besteht. In meiner Jugendzeit
noch war sie ausgeschmiickt mit sinnvollen Feierlichkeiten und
dramatischen Darstellungen, die eine Erinnerung an die mittel-
alterlichen Auferstehungsspiele wachriefen. Nur mehr im auf-
gezeichneten Worte hat sich die Erzihlung erhalten, dass bei
der Auferstehungsfeier wihrend der Prozession um die Kirche



dazu bestimmte Leute mit Ketten in der Kirche sich herum-
tummeln und ldrmen mussten, um den Kampf des Heilandes
mit den tobenden Teufeln darzustellen. Mir war ein Mann
bekannt, der vom Volk ,Chiletiifel* genannt wurde, weil er
seinerzeit in der Kirche bei der Auferstehungsfeier diese Rolle
spielen musste. '

Noch Ende des vorigen Jahrhunderts war die Auferstehungs-
feier in der Stiftskirche ein wahres Erlebnis fiir unsere Jugend.
Wihrend der Prozession um die Kirche wurde das Heilige Grab
abgeriistet, was viel Gerdusch verursachte und an die Szene des
Kampfes des Heilandes mit den Teufeln erinnerte. Bei der
Riickkehr der Prozession in die Kirche klopfte der Priester mit
dem Vortragskreuz dreimal an die verschlossene Pforte, wobei
der innerhalb der Tiire stehende Kirchendiener jedesmal mit
stets gesteigerter Stimme rief: Quis est, quis est iste rex gloriae?
(Wer ist jener Konig der Herrlichkeit?) Beim dritten Mal 6ffnete
sich die Kirchenpforte, und die Prozession trat ein unter den
Fanfaren der Orgel und des Orchesters. Beim Choralter ange-
langt, wurde dem Volke der Kelch, das Schweisstuch der Veronika
und das Ciborium mit der hl. Hostie vorgezeigt und der Segen
erteilt. Wihrend diesen Ceremonien 6ffnete sich an der Hinter-
wand des Hochaltars durch Versenken der Altartafel eine Nische,
in der von Weihrauchwolken umgeben der auferstandene Heiland
mit roter Kreuzesfahne erschien. Das jetzt einsetzende Lied:
»Christ ist erstanden® bildet heute noch die Ouvertiire zum
nahenden Osterfest, das Orgelklang und Glockenschall nun einliduten.

Briuche und Symbole im alten Marchwesen.
Von A. Senti, Rheinfelden.

Auf der Materialsuche fiir eine kulturgeschichtliche Studie
iiber Recht, Brauch und Symbol im alten Marchwesen musste
der Schreiber dieser Zeilen feststellen, dass dieses Kapitel noch
sehr wenig beachtet worden ist. Es ist daher auch nur wenig
an Literatur vorhanden. Fiir das Land unten und oben an der
Ergolz z. B. haben sich bisher nur zwei Forscher mit diesen
Dingen beschiiftigt: R. Oeri-Sarasin in seinem Werklein ,,Allerlei
iiber Grenzzeichen, Grenzfrevel usw.“, sodann A. Heitz, in einer
Artikelfolge der Sonntagsbeilage zur Nationalzeitung iiber alte
Grenzsteine.

Da nun auf diesem Gebiete nicht nur aus antiquarischem
Interesse vieles zu holen wire, sondern vielmehr, weil es gilt,
an altem gutem Brauchtum fiir die innere Belebung des dusserlich



	Von verschwundenen und heutigen Karwochenbräuchen in Beromünster

