
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 28 (1938)

Heft: 4

Artikel: Über Votive

Autor: Curti, Notker

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004852

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004852
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


©drapers
(^OolHöHunDe

<5YG>
-S-Ä-

Korrespondenzblatt der Schweiz. Gesellschaft fürVolkskunde
Bulletin de la Société suisse des traditions populaires

28. Jahrgang — Heft 4 — 1938 — Numéro 4 — 28e Année

P. Notker Curti, Über Votive. — E. Miiller-Dolder, Über Votive im
Luzernerbiet.— Max Oechslin, Holz- und Schafzeichen im Isental (Uri).—
Anfrage über Pfeifermelodien. — Fragen und Antworten. — Bücheranzeigen.. —
Tagung des Verbandes deutscher Vereine für Volkskunde.

bXVVOTO,

1

Abb. 1. Vierzehn Nothelfer im Galgenchäppeli, Sempach.



— 58 —

Über Votive
von P. Notker Curti, Disentis.

Votive sind religiöse Weihegaben, die entweder den Dank
für Empfangenes oder die Bitte um eine Gnade aussprechen
sollen. Durch sie sucht also der Mensch eine Brücke ins
Überirdische zu schlagen und seinem Gotte näher zu kommen. Es
ist deshalb leicht erklärlich, dass sie fast so alt wie die Menschheit

sind.
Auf dem Gebiet der Schweiz stammen z. B. die Weihegaben

der Quellfassung von St. Moritz, Waffen und Nadeln, aus derBronce-
zeit. Aus der römischen Epoche mehren sich die Funde dieser
Art gewaltig, und während die Votive von St. Moritz in sich noch
keine Verbindung mit dem Opfer haben, sondern nur eine Gabe
des Menschen an die Quellgottheit darstellen, sind die römischen
Funde bereits unzweideutig als Weihegaben bezeichnet, mögen
es nun Inschriften oder Nachbildungen von Gliedern, Menschen

Abb. 2. Yotivbild in St. Anton, Cavardiras.



— 59 —

und Tieren sein, die schon genau bekunden, welche Intention
den Opfernden zu seiner Gabe veranlasst, während in St. Moritz
nur die Lage der Votive ihren Weihecharakter verrät.

Die Völkerwanderungsstämme sodann haben die Sitte der
Weihegaben nicht erst von den Römern überkommen, sie haben
dieselbe schon aus ihrer alten Heimat mitgebracht und in allen
möglichen Formen geübt. Man denke einerseits nur an die wunderbaren

Votivkronen der westgotischen Könige, anderseits an die
Warnung des hl. Pirmin in seinem Scarapsus: Membra ex ligno
facta in triuios et ad arbores vel alio nolite facire neque mittere,
quia nulla sanitate vobis possunt praestare. Die neuen Christen
im Norden haben also an heiligen Bäumen hölzerne Nachbildungen

von kranken Gliedern aufgehängt wie im Süden die
christlich gewordenen Ägypter dem hl. Menas in seinem
Oasenheiligtum, nur ist hier die Form schon verchristlicht, weil die
Opfer mit einem Heiligen in Verbindung stehen. Auch im Norden
ist diese Umbildung sehr bald eingetreten, man brauchte nur
am hl. Baum oder an dessen Stelle ein Kreuz oder ein Marienbild

zu errichten.
In christlicher Zeit steht an erster Stelle unter den Opfergaben

das Wachs, weil es innig mit dem Gottesdienst verbunden,
für das Messopfer notwendig, für Dekorationszwecke bevorzugt
war. Vor allem sind also von jeher und heute noch Kerzen
geopfert worden, schon deshalb, weil sie durch ihr „sich selbst
verzehren" die Opfergesinnung des Gebers glänzend darstellen;
darum werden noch heute an allen Wallfahrtsorten hunderte von
Kerzen geopfert in allen Grössen, von der mannshohen
reichverzierten Standeskerze bis zum Kerzchen des Armen, das zitternd
in einer Ecke sein Flämmchen leuchten lässt. Ausser zu Kerzen
wird das Wachs aber auch zu Figuren von Menschen, Tieren,
Gliedern gegossen und auch heute noch in dieser Form geopfert.
Da nämlich der Geher nicht am Wallfahrtsort bleiben kann,
möchte er wenigstens eine Erinnerung an seine Wünsche zurücklassen,

um ihrer Erfüllung sicherer zu sein. Heute begnügt man
sich mit Figuren von einigen Centimetern, früher aber haben
reiche Leute fast lebensgrosse Wachsbilder machen lassen wie
z. B. die Ritterfigur im Ferdinandeum in Innsbruck. Es spielt
dabei eine alte Sitte mit, die verlangte, als Gegengabe für den
geretteten Menschen sein Körpergewicht in Wachs zu entrichten,
was allerdings meist in Kerzenform geschah.

Da indes Wachsfiguren, besonders wenn sie ganz dünn
gegossen wurden, sehr vergängliche Dinge sind, bildete man
kranke Glieder oder Tiere in Holz oder Eisen nach, vor allem
aber in Silber, wenn der Spender es sich leisten konnte. Bekannt



— 60 —

Abb. 3. Wachsvotive aus Staus.

ist z. B. der in Silber getriebene Prinz in Altötting, während
kleinere Silbervotive fast an keinem Wallfahrtsort fehlen.

Meist sind diese Figuren leicht verständlich: so berichten
Augen und Ohren von kranken Organen, Tiere von Unglück im
Stall usw. Aber es gibt auch Formen, die nicht ohne weiteres
klar sind. Wenn man in Unterwaiden einen Schlüssel aus Wachs

aufhängt (s. Abb. 3), so erzählt er von der Angst einer jungen
Mutter, die ihrer schweren Stunde entgegen geht; oder wenn
im Kt. Uri Riedbesen geopfert werden, möchte man von
Geschwüren befreit sein, wobei Öffnen und Reinigen das tertium
comparationis darstellen.

Noch interessanter sind die Stachelkugeln, Kestenigel genannt,
die man im Tirol und Münstertal gegen Hysterie aufhängt (s. Abb. 4).
Das stachelige Ding soll die Gebärmutter darstellen, die man früher
für hysterische Zustände verantwortlich machte. In Deutschland
und der deutschen Schweiz bevorzugte man in gleicher Lage das

Opfer einer Kröte, und meinte damit ebenfalls die Gebärmutter,
die man sich oft als fast selbständiges Tier dachte. Dies nur
einige Opferli, die auch in der Schweiz vorkommen.

Am beliebtesten indes ist die Votivtafel, die heute die meisten
anderen Formen verdrängt hat. Ihre Beliebtheit kommt besonders

von der grossen Möglichkeit, sie überall zu beschaffen, und von



— 61 —

Abb. 4. Votive aus Graubiinden.

der Mannigfaltigkeit ihrer Formen, vom einfachen Dankspruch
bis zur figurenreichen Darstellung.

Im ausgehenden Mittelalter liebte man es, die ganze Familie
mit Wappen und Waffen in einer Reihe zu Füssen der Muttergottes

oder eines Heiligen darzustellen. Auch dies sind Votive,
aber mehr allgemeiner Natur, durch die die ganze Sippe in des

Himmels Schutz empfohlen werden soll.
Später werden die Darstellungen konkreter und bestimmter,

indem eine Notlage mit allem Drum und Dran auf der Tafel
geschildert wird. Da sinken Schiffe auf heimischen Seen oder
fernen Meeren, Lawinen und Rüfen gehen zu Tal, brennende
Häuser und angeschwollene Räche drohen Gefahr oder stürzende
Bäume und Steine (s. Abb. 2). Kurz alle möglichen Lebenslagen
kommen zur Darstellung, naiv und bunt aber ganz schlecht gemalt
meist erst im 19. Jahrhundert, wo das Papier die hergebrachte
Holztafel ersetzte. Man kann aber auch leicht erraten, was vom
volkskundlichen Standpunkte aus von diesen Bildern sich lernen
lässt, besonders da fast alle datiert und mit Herkunftsvermerk
versehen sind. Wo sich noch viele erhalten haben, lässt sich zum
Beispiel die Tracht der Gegend restlos verfolgen, und wenn noch
einige alte Kleidungsstücke sich erhalten haben, genau
rekonstruieren. Da sieht man wie im 17. Jahrhundert die Kostüme



— 62 —

Abb. 5. UngUicksvotiv (durchbrennende Pferde). (Sammlung E. Müller-Dolder.)

noch überall ähnlich sind, Tüclili und Hinterfür in der ganzen
Schweiz getragen wurden. Im 18. Jahrhundert erst entwickeln
sich die verschiedenen Trachten und verschwinden meistens von
der Mitte des neunzehnten an. Man kann aber auch auf diesen
Schildereien sehen, wie alte Trachtenstücke oft für besondere
Anlässe, besonders für religiöse Feiern, für Trauer und Hochzeit,
sich lange erhalten, weil das Volksgefühl in solchen Lagen
besonders fein ist und leicht in Neuerungen eine Herabwürdigung

sieht.



— 63 —

Abb. 6.

Votivtafel beim Marienaltar
der Stiftskirche Beromiinster.

Ähnlich wie über Trachten geben die Votivtafeln aber auch
Aufschluss über Volksbräuche, über Handwerk und Landwirtschaft,

selbst über den fremden Dienst ; denn mancher Soldat bat
in der Fremde an seine heimatliche Wallfahrtskirche gedacht,
wenn Tod und Gefahr an ihn herantraten. Mit besonderer
Vorliebe werden feierliche Prozessionen abgebildet und das ganze
Volk im Festaufzug gemalt, weil diese an Glanztage des
Wallfahrtsortes und an seine Beliebtheit erinnern. Bei mancher Kirche
sind das heute vergangene Zeiten ; denn die grossen weltbekannten
Gnadenstätten ziehen heute bei den modernen Verkehrsmitteln
solche Volksmassen an sich, dass die heimatliche Kapelle dagegen
verblasst und vergessen wird. Gerade deshalb ist es auch an der
Zeit der alten Andenken sich zu erinnern, bevor sie ganz
verschwinden oder unter dem Dach ein gar verstecktes Dasein fristen.

Es gibt aber auch Darstellungen, die keine Bitte und keinen
Dank aussprechen, sondern an einen meist tödlichen Unfall
erinnern wollen. Sie gehören aber trotzdem hierher, wenn sie in
Form und Aufmachung den Votivbildern ähnlich sehen und an
einem Gnadenort aufgehängt wurden. Eine eigene Stellung hingegen
nehmen sie ein, wenn sie am Weg als Marterl errichtet sind und
mit Wort und Bild den Unfall verkünden.

In der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts, als das ganze
Leben eine nüchterne Form annahm, sind auch die Votive mehr



— 64 —

als nüchtern geworden. Die Gliedmassen hat man nur noch in
Papier ausgeschnitten aufgehängt, und nach französischer Sitte
wurden weisse Marmortafeln mit kurzem Dankwort gestiftet, wie
sie zu Tausenden in Lourdes oder Notre Dame de Victoire in Paris
zu sehen sind. Erst in letzter Zeit hat man sich auch dieser
Kleinigkeiten angenommen, ob mit Erfolg wird sich zeigen.

Über Votive im Luzernerbiet
von Edm. Müller-Dolder in Beromünster.

Als im Jahre 1893 Dr. Josef Zemps „Wallfahrtskirchen im
Kt. Luzern" erschienen, war der Begriff und der Bereich der Volkskunst

kaum umrissen. Die damals noch in üppiger Fülle in den
Wallfahrtskirchen vorhandenen Votive, echte Kinder der
volkstümlichen Handwerks- und der Volkskunst, sind in seinem
vorbildlichen Werke noch nicht erwähnt. Keine Künstlernamen sind
uns überliefert, schlicht und einfach, wie das Volk damals war
und dachte, haben der Dorfmaler, der Dorfschreiner, der Schmied
und Wachszieher diese Weihegaben nach den Angaben des
Bestellers geschaffen : auf Holz, Eisen, Blech, Leinwand und Papier
gemalt oder in Wachs, Lehm und Eisen modelliert. Meistens
richtete sich Arbeit und Material nach der Barleistung des Gebers.
Selten kamen Silber, Gold und Edelsteine zur Verwendung, und
dann nur, wenn höhere Schichten die Auftraggeber waren (s.

Abb. 6). Diese Weihegaben, sie waren Zeugen eines volksfrommen
Brauchtums und Dokumente rührend-kindlichen Vertrauens,
entsprungen aus der Not eines einzelnen, einer Vielheit oder sogar
einer ganzen Gemeinde, bald krankheit-, bald unfallbezeugend,
fast immer dankerweisend. Aus allen Votivbildern spricht der
begnadete und zugleich der dankbare Pilger.

Während das Luzerner Volk in allgemeinen Anliegen mit
besonderer Vorliebe zu den Marienheiligtümern im Herrgottswald
ob Kriens, Maria Mitleiden in Gormund bei Beromünster, Maria
Zell bei Sursee, Maria Wertenstein und Maria Heilbrunnen im
Luthernthal pilgert oder zu „den Vierzehn Nothelfern" in Urswil,
Adelwil bei Sempach oder St. Ulrich bei Ruswil, bevorzugen die
Bauernleute die vielen Kirchen und Kapellen, die ihren besondern
Schutzheiligen St. Wendel (Müswangen, Lieli, Hellbühl, Krummbach

usw.) und St. Anton d. Eremiten geweiht sind (Schenkon,
Wauwil, Nebikon, Stettenbach usw.). Ausserdem gibt es im Kanton
Luzern noch Wallfahrtsorte für besondere Leiden. Kopfleidende
besuchen gern Hohenrain, wo das Haupt des hl. Johannes des

Täufers zur Verehrung ausgesetzt ist, Zahnwehbehaftete suchen
Hilfe bei der hl. Apollonia (sog. Zahnwehkäppeli in Kotten bei


	Über Votive

