
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 28 (1938)

Heft: 1

Artikel: Schneggehüsler, Blätzliböögg und Federehans

Autor: Meuli, K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004843

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004843
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Korrespondenzblatt der Schweiz. Gesellschaft fürVolkskunde
Bulletin de la Société suisse des traditions populaires

28. Jahrgang — Heft 1 — 1938 —. Numéro 1 — 28° Année

K. Meuli, Schneggehüsler, Blätzliböögg und Federehans. R. W., Zu der Nord-
lichterseheinung vom 25. Januar 1938. H. G Wackernagel, Dachabdecken.

J. B., Um ein Spottlied. — Bücherbesprechungen.

Abb. 1. Hobelspänler, Schneggehüsler und Stechpälmeler beim Eieraufleset
in Effingen (1936). Phot. L. Witzig.



— 2 —

Schneggeliüsler, Blätzliböögg und Federelians.

Von K. Meuli, Basel.

Der geneigte Leser wird die drei seltsamen Gesellen, die
wir ihm hier vorführen, gewiss mit Verwunderung betrachten,
und doch könnte er alle drei noch leibhaftig bei uns zu sehen
bekommen. Freilich nicht an der Fastnacht oder doch in der Zeit,
die sich sonst für Masken gehört, in der Zeit zwischen Winterbeginn

und Frühlingsanfang; Sclmeggeliüsler und Federehans
zeigen sich in der Schweiz, so viel wir wissen, nur noch am
„Eieraufleset", also gleich nach Ostern oder noch später im Jahr.

Das Eierlesen ist seit dem 16. Jahrhundert bezeugt und
heute noch in der Schweiz, in Tirol und Süddeutschland beliebt;
es findet (oder fand) sich aber auch in Mittel- und Norddeutschland,

z. B. in Schleswig-Holstein, und sogar in Wallonien und
Südfrankreich wird es gespielt; es wird also recht alt sein. Als
Hauptsache gilt heute hei uns nieist der sportliche Wettkampf
zwischen dem Läufer (Reiter, Radfahrer) und dem Eieraufleser;
oft sind darum Turn- oder Radfahrvereine die Veranstalter,
und in Therwil z. B. hat es 1902 der Turnverein eingeführt.
Aber vor Zeiten war es vermutlich anders : in Dörfern, die alten
Brauch festgehalten haben, tollt beim Eieraufleset nochmals ein
richtiger Mummenschanz durch die Strassen, eine verspätete
Fastnacht mit grossem Rügegericht und allem Drum und Dran.
So rücken z. B. im tirolischen Oberinntal Fanggen, Hexen, wilde
Männer, Zigeuner, Türken und Mohren zum Feste an, und auch
im südfranzösischen Département de l'Aude ist das Eierlesen

„un divertissement de Carnaval." In der Schweiz haben unseres
Wissens nur einige Ortschaften des St. Gallischen Rheintals, wie
Rütlii, und einige Dörfer des Fricktals, u. a. Zeihen und Effingen,
den vollen Brauch beibehalten; an den meisten Orten sonst ist
das Narrentreiben verkümmert. Im Appenzellischen schloss man
das Eierauflesen am liebsten an die „Narrengeme'nde" an; im
Toggenburg gab es vielleicht noch 2 Hanswurste und einen
„Pfannenbub", in Lommis nur mehr einen „Chellebutz" und in
Dintikon einen „Giiggel", auf den wir noch zu sprechen kommen;
in Recherswil ist einzig noch der Läufer maskiert. Im Bernbiet
pflegten gelegentlich noch die veranstaltenden Müllerburschen die
Zuschauer zu „sacknen", d. h. nach altem Maskenbrauch mit
Schlägen von Mehlsäcken zu pudern; sonst scheint dort die
gestrenge protestantische Kirche mit dem Maskenunfug gründlich
aufgeräumt zu haben. Gotthelf jedenfalls weiss bei der
Schilderung des Eierlesens in „Michels Brautschan" von Masken
nichts zu berichten.



— 3 —

Wieso die Butzen und Bööggen des „Eierleset" dazu kommen,
die althergebrachte Maskenzeit so ungebührlich zu übermarchen,
das lässt sich mit Sicherheit einstweilen nicht sagen; vermuten
mag man, dass der Rhythmus der kirchlichen Feste und das
Auftreten der Frühlingsgestalten wie „Ostermann", „Judas" oder
„Pfingstblitteri" Anlass dazu bot. Gewiss ist auf jeden Fall, dass

die gleichen Masken anderswo zur Fastnacht kommen. So
erscheinen z. B. im badisclien Schwarzwald (Zell am Harmersbach)
an der Fastnacht ein „Schneckehänsle", ein „Kartemännle" mit
einem Kleid aus Spielkarten und der ganz in Hobelspäne
eingehüllte „Bändelesbueb"; die drei sehen dem Schneggehüsler,
Charteblättler und Hobelspänler des Fricktals, dem Schneggehüsler,
Spilchärtena und Hobelschoatena von Rüthi zum Verwechseln
ähnlich. Der mit Stroh zu riesenhafter Grösse ausgestopfte „Strau-
muni" von Effingen hat nächste Verwandte ganz gleichen
Aussehens in den „Wampelern" des tirolisclien Axams. Überhaupt
sind fast alle Masken des Eieraufleset durch feste Überlieferung
gegeben; willkürliche Pliantastik hat da wenig Raum. In ihrer
Gesamtheit stellen sie eine offenbar hochaltertümliche Gruppe dar,
deren Treiben einem einfachen, urwüchsigen Fastnachtspiel ganz
nahe kommt. In Zeihen und Effingen z. B. fehlt auch der im
Fastnachtsbrauch und -Spiel so berühmte Quacksalber nicht, der
den Totgeschossenen wieder zum Feben bringt oder doch einen
Schwerkranken durch fürchterliche Operationen heilt.

Was soll nun aber unser „Schneggehüsler" dabei? Hat
solcher Unsinn wirklich noch einen Sinn, die närrische Idee,
viele Hunderte von Schneckenhäuschen jedes einzeln sorgfältig zu
durchbohren und dicht aneinander auf Kleid und Kappe aufzunähen
Wer einmal gehört hat, was für ein unheimlich gespenstisches
Rauschen der Schneggehüsler beim Springen mit seinem schweren
Panzer hervorbringt, der wird sich gleich an die Muschelrasseln
der Naturvölker erinnert fühlen. Der Maskenläufer ist ja auf
die seltsamsten Dinge verfallen, um „Geisterlärm" zu erzeugen:
Treicheln, Schellen, Ketten, Peitschen, Rummelpott u. s. w.
künden das Nahen der Geisterschar, des „wilden Heeres" an,
das unsre Masken ja darstellen wollen, und man möchte gerne
glauben, dass auch unsre braven Schneckenhäuser schon seit uralter
Zeit als Lärminstrumente des Maskenzuges verwendet worden seien.
In Marling hei Meran trägt der wilde Mann rasselnde Schneckenketten

um den Hals; das mag das Ursprüngliche sein. Ein pfiffiger
Phantast, dem der Lärm einer blossen Kette nicht genügte, mag dann
auf die Idee gekommen sein, gleich sein ganzes Kleid mit Schneckenhäuschen

zu bedecken ; das rasselte weit grossartiger. Der Pfiffikus
hat Schule gemacht; das Schneckenhäuslekleid muss einst weit



— 4 —

verbreitet gewesen sein. Nachweisen lässt es sich heute nur noch
an einzelnen verstreuten Orten: in Rütlii, in Zürich am alten
Sechseläuten, im Fricktal und an andern Orten des Aargaus, im
Elsass (Pfaffenheini) und im badischen Schwarzwald (Zell und
Elzach; der Elzacher Schuddig trägt sie nur am Hut). Dass die
Schnecke Fastenspeise war, mag gelegentlich in unserm und
verwandtem Brauch von Bedeutung gewesen sein; der Rosenkranz
aus Schneckenhäuschen, mit dem in romanisch Graubünden die
Cureisma drohend rasselt, weist eindrücklich auf Gebet und Fasten
hin. Manches Interessante zu unserm Thema, das uns hier aber
zu weit führen würde, gibt noch A. Haberlandt (Wiener Zeitschr.
f. Yölksk. 1928, 81 ff.).

Viel allgemeiner verbreitet ist heute noch das aus Flicken,
Lumpen und Hudeln möglichst hässlich zusammengestoppelte
Narrenkleid, nach welchem die Hudi, Hudelweiber, Hudelbätze,
Lumpen- und Sü-Hudi (in Einsiedeln), der Blätzlibub und Blätzli-
böögg, der Spättier, der Flecklepajass und wie sie alle heissen,

Abb. 2.

Italienisch-französischer Harlequin um
1570 nach M.Sand, Masques et Buttons.

Abb. 3.

Italienisch-französischer Harlequin um
1671 nach M. Sand, Masques et Buttons.



— 5 —

benannt sind. Freilich, wo dichte Reihen gleichmässiger Lappen
von gleicher oder regelmässig wechselnder Farbe angebracht
werden, da hat man wohl die Nachahmung eines Pelzkleides,
also einen wilden Mann oder etwa einen Bären, zu erkennen;
das eigentliche Lumpenkleid ist davon zu scheiden. Ein
solches trug eine der berühmtesten Narrengestalten, der englische
und nordfranzösische Harlequin; die ältesten Bilder zeigen ihn
bekleidet mit weiter Jacke und Hosen, auf die ganz unregelmässig

bunte Flicken aufgenäht sind (Abb. 2); er wird sich also
von den heute noch volkstümlichen Narrengewändern, wie sie

beispielsweise unsre Wallenstädter Röllibutze tragen (Abb. 4),
kaiun unterschieden haben. Später, als ihn in Paris italienische



— 6 —

Komödien-Akrobaten auf die Bühne brachten, ist er freilich
vornehmer geworden; die unregelmässigen bunten Flicken wurden
zu den berühmten und weitverbreiteten regelmässigen
Rautenmustern stilisiert (Abb. 3).

Was bedeutet dies armselige, bässliche Lumpenkleid? Die
uralte und seltsame Figur des Harlequin kann vielleicht das
Rätsel lösen. Harlequin, nach der neuesten Deutung von Flasdieck
aus ,harilo-king', „Heerkönig", ist ursprünglich der Führer des
wilden Heeres, das in Sage und Brauch in den kürzesten Nächten
umgeht, der Herr der armen Seelen ; die aber kommen, wie der
Tod bei mittelalterlichen Malern, in grausen Fetzen daher,
schauerliche, halbverweste „lebende Leichname". Es ist höchst
seltsam, aber durch zahllose Parallelen namentlich aus Glaube und
Brauch der Primitiven lückenlos zu beweisen, dass die Masken
wirklich ursprünglich die Toten darstellten und dass aus diesem
unheimlich schreckhaften Geisterzug das tolle wilde Treiben
unserer volkstümlichen Maskenzüge hervorgegangen ist. Name,
Sage und Sitte der Harlequinleute beweisen diese Entwicklung
auch für germanische Stämme; ihr Fetzenkleid ist wie das des

„Blätzliböögg" und seiner Verwandten ursprünglich das Kleid
der „armen Seelen" aus dem wilden Heer. Unsere lustigen
„Sühudi" und ähnliches Gesindel wissen das freilich nicht mehr ;

aber ein unbestimmtes Grauen haftet ihnen heute noch an.

Abb. 5. Allfranzösische Harlequins bei einem Charivari.
Bibl. Nat. Paris, Mscr. franç. 146, fol. 36 v. Um 1336 (Originalaufnahme).



— 7 —

Den „Federehans" haben wir als die merkwürdigste Figur für
zuletzt aufgespart. Wie die meisten Narrenkostüme hat man auch
ihn bis in die jüngste Zeit hinein kaum beachtet, und doch ist
auch das Federnkleid des Narren uralt und sogar mythologisch
bedeutsam. Aus einer kostbaren Pariser Handschrift des 14.
Jahrhunderts geben wir in Abb. 5 eine Gruppe von Harlequins
wieder; der dritte von links trägt als Kopfschmuck Flügel, ebenso
zwei weitere, hier nicht abgebildete Figuren. In den Nürnberger
Schembartbüchern sind mehrfach ganze Vogelmasken zu sehen,
mit Vogelköpfen und Federkleid; Vogelmasken mit Gehörn, wie
sie unser Schembartvater trägt (Abb. 6), kommen noch im lebenden
Brauch vor. Seb. Franck berichtet in seiner Weltchronik (1534)
missbilligend von einer Fastnacht „etlich gehen auff hohen
steltzen mit flüglen und langen schnäblen / seind storcken". Im
heutigen Volksbrauch ist das Federkleid immer noch, wenn auch
nicht allzuhäufig, anzutreffen. Wunderschön macht auf unserer
Abb. 7 der „Federhannes" von Rottweil das Fliegen nach; der
„Federeschnabel" von Triberg trägt zum Federkleid eine
bösartige Vogelkopfmaske mit mächtigem Krummschnabel, und im
obern Murtal (Salzburg) geht neben dem „Oarweibl" (Eierweiblein),

das über und über, auch im Gesicht, mit Federn beklebt

Un jèli'ht'i- .filet ibimjlratH ,6ci*fin,
3c\) u lit* Nr litfjfîe AtJqnc mein »

Abb. 6.

Nürnberger Schembartläufer,
16. Jahrb. Vogelmaske
(Kreuzschnabel) mit Hörnern.
Nürnb. Stadtbibl. Cod. Nor. K. 444,
Bl. 77 (Originalaufnahme).



— 8 —

ist, der „Henngreifer", eine Geiermaske mit mächtigen Flügeln.
Ans der Schweiz ist mir mit vollständigem Federkleid nur der
gelbrote „Güggel" beim Eierlesen von Dintikon bekannt; vielleicht
aber hat man in den langen, weissen Holzspänen des

„Hobelspänlers" aus dem Fricktal und Riithi einen Federn-Ersatz zu
sehen, und ebenso mag der „Hühnermann" von Zeihen und
Effingen, ein „Italiener" als Geflügelhändler mit Hühnerkäfig und
Federhut, in die gleiche Sippschaft gehören; wird doch hei solchen
Umzügen häufig ein wirklicher Vogel, tot oder lebendig, mitgetragen,
oder es reitet einer statt auf einem Fastnachtsrösslein auf einem

grossen „Güggel" daher (Haslach). Häufiger als ein ganzes Federkleid

ist jedoch ein Kopfschmuck aus Federn anzutreffen, am
prächtigsten bei den Pinzgauer „schönen Perchten". Sie tragen
auf stoffüberzogenem Strohhut gut je 20 weisse, flügelartig
angeordnete Hahnenfedern auf jeder Seite, ein Staat, mit dem sie

sogar bei brasilianischen Indianern Furore machen würden. Ihr
höchst künstlicher und anstrengender Tanz, das „Trestern",
ahmt zeitweise bei flügelartig ausgebreiteten Armen offenbar die
Bewegungen eines Vogels nach; ein vorzüglicher Beobachter fühlte
sich an die Auerhahnbalz gemahnt. Offenbar reicht also auch ein
Federn-Kopfschmuck zur Verwandlung in einen Vogel aus.

Was für Vögel stellen solche Federkleider ursprünglich dar?
Das ist schwer zu sagen. Immerhin waren in der alten Zeit
kaum Hahn und Hennen gemeint; diese etwas stumpfsinnigen
Eierleger waren nur die bequemsten Lieferanten für schöne
Federn und mögen auch wegen der Eier, der häufigsten Spende
an die heischenden Masken, zu Ehren gezogen sein. Ebensowenig

werden Francks „Storcken" ursprünglich sein ; sie empfahlen
sich durch ihren Schnabel, mit dem man die Spenden so schön
schnappen konnte, und ebensowohl durch ihre Anzüglichkeit ;

denn das wilde Heer der Masken bringt Fruchtbarkeit. Viel
berechtigteren Anspruch dürfen wohl die unheimlichen Begleiter
des wilden Heeres erheben, die Eule etwa, die als „Tut-osel"
oder „Huri" (ein alter Maskenname!) dem Zuge vorausfliegt, oder
Wotans heilige Tiere, die Raben. Beide sind auch Hexentiere;
„Hexen" heissen noch vielerorts die Fastnachtsmasken, vielleicht
noch im alten, vorinquisitorischen Sinn; althochdeutsche Glossen
setzen die „wildiu wip", die „holzmuoja", „holzruna" und „liolz-
frowe" mit den „ululae", den Eulen, gleich, und strigae heissen
sowohl die Hexen als die Eulen. Nach dem tirolischen und nach
bayrischen Zeugnissen kommt auch der „urhano", der Auerhahn,
in Betracht, dies wunderbare Tier, das namentlich durch sein
tolles Gebahren bei der Balz die Sinne beschäftigte. In jedem Falle
scheint das hohe Alter der Vogelmaske und des Federkleids ge-



— 9 —

sichert, und auch diese seltsame Maske scheint die Lehre zu
bestätigen, dass der Maskenzug ursprünglich das wilde Heer darstellte.

Eine Fülle von interessanten Fragen liesse sich an diese

Feststellung anknüpfen. Bekannt ist die ins germanische und
keltische Altertum zurückreichende Sitte der Krieger, an den
Helmen Flügel als Zier anzubringen; ein Zusammenhang besteht

u. E. zweifellos, doch können wir hier nicht darauf eingehen.
Auch die Federkleider der Walküren und der Schwanenjungfrauen
in Märchen und Sage gehören wohl hieher. Die eigentümliche

Abb. 7-

„Fcderehannes" von Rottweil,
„fliegend".
Aus der Monatsschrift „Württemberg".
Aufnahme d. Landesamts f. Denkmalpflege

in Stuttgart.

alte Strafe des Teerens und Federns, mehrfach an Frauen wegen
Unzucht vollzogen, stellt ein weiteres Problem. Endlich pflegt
ja, wie man weiss, der Leibhaftige eine Hahnenfeder auf dem

Jägerhütchen zu tragen, und in scb weizerischen Hexenprozessakten
führt der Satan oft den Namen „Federli". Sollte diese
Ausstattung des Teufels aus altem, einheimischem Volksglauben
stammen? Im schwäbischen Oberamt Gmünd heisst der geisterhafte
Jäger, der in den Adventsnächten mit 4 Schimmeln, mit Peitschenknallen

und Hundegebell aus dem Spatzentann gefahren kommt, das

„Federemännle". Sollte so ein dämonischer Jäger, ein heidnisches
„Federemännle" in den christlichen Teufel eingegangen sein?



— 10 —

Nachweise. Mitteilungen aus der Schweiz stammen, wo nichts weiteres
bemerkt ist, aus dem handschriftl. Material unserer volkskundlichen Enquête;
über Effingen verdanke ich freundliche Auskunft Drs. E. u. R. Laur und den
Herren H. Schwarz, S. Schaffner, Lehrer Rudolf, P. u. H. Brack in Effingen.

Zu S. 2. Eierlesen: Hoffmann-Krayer, Schweiz. Arch. f. Volksk. 16,
1912, 237 f.; Eckstein in BächtoldsHandwb. dtsch. Abergl. 2, 624 f. Wallonien:
Wallonia 12, 1904, 63 ff. Südfrankreich: Jourdanne, Folklore de l'Aude
1, 1899, 11 f. Oberinntal: Zingerle, Sitten etc. d. Tiroler Volkes 1871, 151 f.
Rü thi : Manz b. Brockmann, Schweiz. Volksleben 1,36 f.; Hahn, Ztschr. f. Volksk.
12, 1902, 213; „Schwizerdütsch" 83/7, 16. Appenzell: T. Tobler, Appenz.
Sprachschatz 165. Toggenburg: W. Senn, Charakterbilder 1870,201. Lommis:
Oberholzer, Schweiz. Arch. Vk. 12, 244. Dintikon: S. Meier ebda. 239.
Bern: Senn a. O.

Zu S.3. Z eil : H. E. Busse, Alemann. Volksfasnacht 38 u. 71 f. „Wampeier"
in Axa ms: Dörrer, Schemenlaufen in Tirol 37 f. u. Abb. neben S. 13. Zum
Folgenden Meuli s. v. Maske in Bächtolds Hwh. dtsch. Abergl. Bd. 5, 1744 ff.

Marling: Mannhardt, Wald- u. Feldkulte 1, 334.
Zu S. 4. Zürich: Schweiz. Idiot. 4, 1082. Elsass: Sartori, Sitte u.

Brauch 3, 200. Schwarzwaid: Busse a. O. 71 f. 12 ff. Graubünden: H. in
der Gand, Schweiz. Arch. f. Volksk. 36, 1937, 74 f.

Zu S. 5. Harlequin: Meuli a. O. 1772 ff.
Zu S. 6. Flasdieck, Anglia 49, 1937, 225 ff.
Zu S. 7. Höfler, Kult. Geheimbünde d. Germanen 1, 166 (unrichtig).

Vogelmasken mit Gehörn: M. Andree-Eysn, Volkskundliches 172, Abb. 138;
bulgarisch: Kazarow, Arch. f. Religionswiss. 11, 1908, 408. Seb. Franck,
Weltchronik 1534, CXXXI. Rottweil: Fischer, Schwab. Wörterb. 2, 1002; Walzer
in „Württemberg"[8, 1936,74 f. deutet anders. Triberg: Busse a. 0.51. Mur tal:
Wolfram, Wien. Ztschr. f. Volksk. 37, 1932, 62 u. Taf. III.

Zu S. 8. Haslach: Lämmle in „Württemberg" 8, 1936, 93. Percht en:
Andree-Eysn, Volkskundl. 173 ff.; Wolfram, Wien. Ztschr. Volksk. 41, 1936, 3.
9. Vgl. Taylor, Hwb. dtsch. Abergl. 2, 1073 ff.: Montanus, Dtsch. Volksfeste 174.

Zu S. 9. Posidonius, Jacobi Fr. Gr. Hist. 87 fr. 116, Komm. S. 216;
Much zu Tacit. Germ. S. 94; Diodor. 5, 30; Plutarch, Marius 25, 10; 27, 6.

Teeren u. Federn: J. Grimm, Dtsch. Rechtsaltert. 42,322; R. His, Strafrecht
d. dtsch. M. A. 1920, 505. „Federli": Schweiz. Idiot. 1, 680; Fischer, Schwab.
Wörterb. 2, 1001. 1003; Birlinger, Aus Schwaben 1, 127; W. Wackernagel,
Kl. Sehr. 3, 233.

Zu der Nordlichtersclieinung vom 25. Januar 1938.
Von R. W.

Am Dienstagabend um 8 Ulir herum fanden sich in der
Gasse des Prätigauerdorfes Gruppen von Leuten zusammen, und
alle schauten an die Sclmeekuppe hinauf, welche das Tal im
Norden überragt. Blutrotes Gewölk säumte den Horizont; die
Röte verbreitete sich schnell und umfasste bald den nächsten
Berggipfel gegen Westen hin. Es müsse eine gewaltige Feuersbrunst

sein, in den nächsten Alpen hinter dem Berg oder
wahrscheinlich drüben im Montafon, hörte man da und dort. Frauen
gehen, von Angst getrieben, ins Haus zurück. Durchs Telefon


	Schneggehüsler, Blätzliböögg und Federehans

