
Zeitschrift: Berichte der St. Gallischen Naturwissenschaftlichen Gesellschaft

Herausgeber: St. Gallische Naturwissenschaftliche Gesellschaft

Band: - (2005)

Artikel: Respekt vor der Rheinlandschaft : Überlegungen aus naturethischer
Sicht

Autor: Stähli, Fridolin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-832698

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-832698
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Rhein - Lebensader einer Region: 448-458

Respekt vor der Rheinlandschaft -
Überlegungen aus naturethischer Sicht

Fridolin Stähli (Aarau)

Seele des Menschen,
wie gleichst du dem Wasser!

Schicksal des Menschen,
wie gleichst du dem Wind!

J. W. Goethe

1 PROLOG

Im Wasserschloss der Schweiz, wo Limmat,
Reuss und Aare zusammenfliessen und vereint
weiter nordwärts in den Rhein strömen, liegt
der schöne, alte Park von Königsfelden. Dort
gründeten die Habsburger im frühen 14.

Jahrhundert eine Klosteranlage, berühmt geblieben
bis heute sind die Glasmalereien im Chor der

gotischen Kirche. Das Franziskusfenster mit der

Vogelpredigt ist das bekannteste. Franz spricht
zu aller Kreatur - zu Tieren, Bäumen, Pflanzen

und allem, was aus dem Erdreich stammt. Seine

sanftmütige Demut allen Menschen und aller
Kreatur gegenüber wird in den Legenden über
den Heiligen besonders hervorgehoben - alle
sind ihm Schwester und Bruder: alles Lebendige
und der Tod, die Sonne und der Mond, Wasser

und Steine, wie es neben der Vogelpredigt auch

der berühmte Sonnengesang ausdrückt. Fran-

ziskus hat ein kosmologisches Naturverständnis
und ist ein erster Künder des Mitgeschöpflich-
keitsgedankens.

2 PH YSIOZENTRISCH-HOLISTISCHE
HALTUNG

Diese Grundhaltung der Vor- und Fürsorglichkeit

- wie von Franziskus exemplifiziert - ist für
mich zentral. Sie verweist auf eine holistische

Haltung, die uns Menschen einen Platz innerhalb
und im Einklang mit der Natur zuweist, und sie

fordert uns auf, diese als Mitwelt und nicht nur
als Ressourcen spendende Umwelt zu betrachten.

Wir wurden nicht in eine Welt zu unseren Diens¬

ten geboren, sondern sind gleichzeitig durch sie

und mit ihr in einem langen Entwicklungspro-
zess entstanden. So verwende ich im Folgenden
die Formulierung «physiozentrisch-holistische
Haltung»; darunter verstehe ich, dass die lebendige

und abiotische Vielfalt zu respektieren und

zu schützen ist, und zwar deshalb, weil alle und

alles - also Menschen, Tiere, Pflanzen, Steine

und Ganzheiten, zum Beispiel die Flusslandschaft

des Rheins - Eigenwert besitzen, und das

fordert von uns notwendigerweise die direkte
moralische Berücksichtigung der Wesen und

Dinge an sich. Wir Menschen haben gegenüber
allen Wesen, Dingen und Ganzheiten der Natur

- wie Hans Jonas (1979, 29) das festgehalten hat

- eine «Treuhänderrolle», und er fragt rhetorisch,
«ob der Zustand der aussermenschlichen Natur,
die Biosphäre als Ganzes und in ihren Teilen,
die jetzt unserer Macht unterworfen ist, eben
damit ein menschliches Treugut geworden ist und

so etwas wie einen moralischen Anspruch hat

- nicht nur um unsretwillen, sondern auch um
ihrer selbst willen und aus eigenem Recht.»

Der norwegische Philosoph Arne Naess

(1997, 188) hat in den siebziger und achtziger
Jahren des letzten Jahrhunderts diesen neuen

Blick auf die Natur gefordert und mit einem

programmatischen Essay und einem Kern von
acht grundlegenden Thesen die Tiefenökologie

begründet, die weltweit zu einer wichtigen
Bewegung im naturethischen Diskurs bis heute

wurde. Die erste These lautet:

Das Wohlbefinden und Gedeihen menschlichen

und nichtmenschlichen Lebens auf
der Erde hat Wert in sich selbst (Synonyme:
intrinsischer Wert, inhärenter Wert). Dieser

Wert ist unabhängig von der Nützlichkeit der

nicht-menschlichen Welt für menschliche
Zwecke.

Arne Naess (1997, 189) will diese Formulierung

auf die Biosphäre oder genauer auf die

448



Respekt vor der Rheinlandschaft - Überlegungen aus naturethischer Sicht

Ökosphäre als Ganzes bezogen wissen, er denkt

physiozentrisch und holistisch und erweitert den

Begriff des Lebens fundamental, wenn er im
Anschluss an seine Grundthese fortfährt:

Der Begriff «Leben» wird hier in einer
umfassenderen nicht-technischen Weise

benutzt und bezieht sich auch auf das, was von

Biologen als «nicht-lebendig» klassifiziert
wird: Flüsse (Stromgebiete), Landschaften,
Ökosysteme. Für Unterstützer von
Tiefenökologie stehen Slogans wie «Lasst den Fluss

leben» für diese breitere Verwendung, die

übrigens in den meisten Kulturen üblich ist.

Es geht ihm primär um eine neue Wahrnehmung
der Natur; diese gilt es im physiozentrischen
Sinn um ihrer selbst willen zu schützen, es geht
aber auch um eine neue Sicht auf uns selbst. Der

Tiefenökologe scheut nicht davor zurück, die

streng philosophische Ausdrucksweise zu
verlassen und fordert von uns mehr Achtsamkeit,
Respekt und Wachheit; mehr Offenheit und

Mitgefühl gegenüber allem, was lebt und ist. Damit
einher geht eine Sorge: Ich bin besorgt um mich

selbst, um die andern (Familie, Freunde, Fremde),

um alles Lebendige (Tiere und Pflanzen)
und alle natürlichen Erscheinungen (Elemente,
Steine) und Ganzheiten (zum Beispiel die
Flusslandschaft des Rheins als Biozönose), kurz um
alles Sein im Werden und Vergehen. Das ist

die physiozentrisch-holistische Haltung und

Sichtweise, die mehr denn je mit der Ökologie
verständlich wird. Ohne diese Wissenschaft
kann heute keine Naturphilosophie mehr betrieben

werden. Die Ökologie lässt sich kurz gesagt
als diejenige Wissenschaft beschreiben, die die

Wechselbeziehungen zwischen Lebewesen und

ihrer belebten und unbelebten Umwelt untersucht

(KlÖTZLI, 1989). Allerdings leiten sich

nach dieser mehrheitlich deskriptiv betriebenen

Wissenschaft noch keine Normen ab, will man
nicht dem naturalistischen Fehlschluss verfallen.

Kurz gesagt meint der naturalistische
Fehlschluss, dass es keine Ableitung gibt vom Sein

zum Sollen, von einer Tatsache zu einem Wert.
Dem widerspricht Hans Jonas (1979, 234) mit
dem Beispiel des Neugeborenen als «Urbild der

Verantwortung». Erblicken wir Menschen ein

solches Geschöpf, so folgert JONAS (1979, 235),

wüssten wir intuitiv um die Pflicht der Fürsorge.
Sein berühmter Imperativ: «Sieh hin und du

weisst!» meint aber keine Bitte an die Umwelt;
auch Mitgefühl, Erbarmen oder gar Liebe gegenüber

einem solchen Geschöpf sind vorerst nicht
im Spiel. Er meint zunächst strikte nur, «dass

hier das Sein eines einfach ontisch Daseienden

ein Sollen für andere immanent und ersichtlich
beinhaltet». Jonas schliesst seine Überlegungen
mit der Erwägung, dass sich dieses Urbeispiel
sinngemäss auch auf andere Verantwortungshorizonte

erweitern liesse. Ich denke, dass sich

hier die Tiefenökologie anbietet, weil sie das

Empathievermögen und die Identifizierung des

Menschen mit der Natur fordert. Naess meint
aber auf keinen Fall, dass wir bloss die Moral
auf andere Lebewesen und Entitäten erweitern
sollten; er sieht das viel radikaler: Wir sollen

uns selbst mehr und mehr mit der restlichen Natur

verbunden fühlen. Und diese Verbundenheit
oder dieses Aufgehen im Ganzen erfahren wir
in der Tat in der ökologischen Idee, dass alles

mit allein zusammenhängt und sich wechselseitig

beeinflusst. Naess (1989, 50) wörtlich:
«We must strive for a greater familiarity with
an understanding closer to that of Heraclitus:

everything flows. We must abondon fixed, solid

points, retaining the relatively straightforward,
persistent relations of interdepence.» Daraus

folgert der Philosoph: «Relationalism has

ecosophical value, because it makes it easy to
undermine the belief in organisms and persons
as something which can be isolated from their
milieux.» (Naess, 1989, 56) Lebendiges und

Unbelebtes stehen in wechselseitigen Beziehungen

und erhalten deshalb einen «ecosophical
value». Und weil dadurch das gesamte natürliche

Beziehungsnetz eine Existenzberechtigung
gewinnt, und das ohne den Menschen, so könnte

ich vereinfacht sagen, folgt daraus, dass der

Mensch Respekt vor der Natur haben muss. So

wie bei Jonas das Sollen aus dem Sein im
Beispiel des Neugeborenen folgt, so steckt ein Keim
des Sollens - eben Respekt haben vor der Natur

- explizit im Sein der Ganzheit und Wechselseitigkeit

der Natur, die seit jeher Wert besitzt

449



Fridolin Stähli

und ihre Existenzberechtigung fordert. Dazu

nochmals Jonas in seinem 1988 veröffentlichten

Essay «Materie, Geist und Schöpfung» (Jonas
1988, 58 f.):

Warum dürfen wir nicht, wie die Tiere, alles,

was wir können? Einschliesslich der

Selbstvernichtung? Weil das Sein es uns sagt?

Aber bekanntlich, so lehrt uns alle moderne

Logik und Philosophie, sagt es uns gar nichts

darüber, aus keinem Ist folgt ein Soll. Nun,
es kommt auf das «Ist» an. Man muss es

sehen und man muss es hören. Was wir sehen,

umschliesst das Zeugnis des Lebens und
des Geistes - Zeugen wider die Lehre von
einer wert- und zielfremden Natur. Was wir
hören, ist der Anruf des gesehenen Guten,
sein innewohnender Anspruch auf Existenz.
Unser Sehen- und Hörenkönnen macht uns

zu Angerufenen seines Gebotes der

Anerkennung und so zu Subjekten einer Pflicht
ihm gegenüber.

Das ist eine Schlüsselstelle im Naturverständnis

von Hans Jonas. Und hier treffen sich Hans

Jonas, dem wir die Veranschaulichung des Prinzips

einer Ethik für die technische Zivilisation
verdanken und der zuvor sich als der «grosse
Philosoph des Lebendigen» (NZZ) explizierte
(JONAS, 1973), und Arne Naess; denn beide

gehen von einer objektiven Werthaltigkeit der

Natur aus, deren gegenüber wir grundlegende
Pflichten haben. Dazu nochmals JONAS (1992,

116): «Das Sein, wie es sich selbst bezeugt, gibt
Kunde nicht nur davon, was es ist, sondern auch

davon, was wir ihm schuldig sind.» Alle weiteren

ethischen Grundsätze und Normen sowie die

politischen Appelle werden dann von dieser on-

tologischen Position aus formuliert, wobei es in

Bezug darauf von geringer Bedeutung ist, dass

der norwegische Denker konsequent holistisch
und ökologisch denkt, Jonas hingegen teleologisch

und biozentrisch.
Ich habe oben ausgeführt, dass es Naess

explizit um eine neue Wahrnehmung der Natur
geht. Er veranschaulicht das am Beispiel des

Widerstreits zwischen solchen, die einen Wald

bewirtschaften und entwickeln wollen, und

anderen, die ihn bewahren wollen. «Confronta¬

tions between developers and conservers reveal

difficulties in experiencing what is real. What

a conservationist sees and experiences as reality,

the developer typically does not see - and

vice versa.» (Naess, 1989, 66) Der Unterschied
zwischen den Antagonisten liegt in der

Wahrnehmung. Für den einen hat der Wald bloss

instrumentellen Wert, für den andern auch einen

Eigenwert. Das letztere scheint ohne Empathie-

vermögen, ohne Gefühlsregungen oder tiefe

Empfindung, was denn eigentlich ein Wald sei,

nicht verständlich zu sein. Der «developer» sieht

die Natur als grossen Selbstbedienungsladen an,

er muss in vielen Fällen einen Eingriff gar nicht

rechtfertigen, im Gegensatz zum «conserver»,
dem meistens eine emotionale und subjektive
Sicht vorgeworfen wird. Übertragen wir diesen

Widerstreit auf die Flusslandschaft des Rheins,
im speziellen auf den Jahrzehnte langen Kampf
um die Greina-Hochebene, die heute
glücklicherweise seit fast 20 Jahren definitiv unter
Schutz steht, und betrachten wir den Konflikt
um die Mastrilser Rheinauen, dann sehen wir,
dass hier exakt diese zwei unterschiedlichen

Wahrnehmungsweisen aufeinander prallen, die

sich kaum versöhnen lassen (vgl. Roulier in
diesem Buch).

3 DIE GREINA LEBT UND DIE
RHEINAUEN GEDEIHEN

Ich will in diesem Abschnitt aufzeigen, wie man

am Beispiel des jahrzehntelangen Kampfes um
die Greina-Hochebene (Abb. 1) und des jüngeren
Konflikts um die Rheinauen von Mastrils
Landschaftsschutz aus physiozentrisch-holistischer
Sicht betreiben und zu einer tieferen Wertsich-

tigkeit gelangen kann. Aufdas Staudammprojekt
im Greina-Hochtal wurde 1986 verzichtet, und

die Gegend fand Aufnahme im Bundesinventar
der Landschaften und Naturdenkmäler von
nationaler Bedeutung (BLN) (CADONAU, 1997).

Mir ist bewusst, dass bei der Greina, und das

gilt auch für andere alpine Moorgebiete in den

Schweizer Alpen, so für das Val Madris
(gerettet 1997), das Val Curciusa (gerettet im Mai
1999) und das Naturschutzgebiet «Sunnig Aar»

450



Respekt vor der Rheinlandschaft - Überlegungen aus naturethischer Sicht

Abb. 1. Greina-Hochebene: oberer Teil mit den Mäandern des Sumvitger Rheins; links im Bild der flache
Hügelrücken mit teilweise fast eben liegenden Krummseggenrasen. Foto: F. Stähli 1999; November.

im Grimselgebiet (gerettet im Dezember 1999),

letztlich wirtschaftliche Gründe ausschlaggebend

gewesen waren für einen Verzicht, weniger
ökologische und ethische Überlegungen. Das

gilt bis heute wohl auch für den Verzicht eines

Ausbaus des Kraftwerkes Reichenau, Stufe Ems-

Mastrils, das die Trimmiser Rodauen und die

Rheinauen zwischen Zizers und Mastrils verändert

hätten. Seit ein paar Jahren führt vor allem
der liberalisierte Strommarkt dazu, dass man in
den Schweizer Berggebieten mit dem Bau von
Talsperren, Pumpspeicherwerken und neuen

Anlagen an Flussläufen zurückhaltender wird;
zudem wissen die Kraftwerkbetreiber und die

Bergkantone, dass die Umweltverbände einen

langen Kampf durchzustehen vermögen. Trotzdem

ist dieses wilde Flussgebiet am Alpenrhein
bis heute noch nicht definitiv in das Inventar der
Anen von nationaler Bedeutung aufgenommen
worden, obwohl verschiedene Einwender dies

beantragen und verlangen, dass die Option
Wasserkraftnutzung zu streichen sei.

Vor bald 50 Jahren, genau 1957, erhielten die

Nordostschweizerischen Kraftwerke AG (NOK)
und die Rhätischen Werke für Elektrizität die

Konzession für den Bau eines Wasserkraftwerkes

im Gebiet der Greina-Hochebene (Stähli
und Gassmann, 2000, 173 ff.). Dem Projekt
erwuchs von verschiedener Seite Widerstand,
namentlich von UmWeltorganisationen und von
der eigens gegen dieses Vorhaben gegründeten

Greina-Stiftung, die diese grandiose und einmalige

Gebirgslandschaft retten wollte und die sich

heute allgemein für die Erhaltung der alpinen
Fliessgewässer engagiert. Rund 30 Jahre später,
1986, verzichteten die Konzessionsnehmerin-

nen auf die Realisation ihrer Pläne, weil das

Projekt unwirtschaftlich wurde. Wohlgemerkt,
nicht weil sie die Einmaligkeit dieser
Landschaft anerkannten und damit schützen wollten.
Wiederum zehn Jahre später, 1996, kamen die

beiden betroffenen Gemeinden Vrin (Lugnez)
und Sumvitg (Vorderrheintal) in den Genuss

von Ausgleichsgeldern, die der Bund aufgrund

451



Fridolin Stähli

des 1992 revidierten Gewässerschutzgesetzes

bezahlt, weil die beiden Gemeinden auf die

Einnahmen aus der Wasserkraft Verzicht leisteten.

Mit diesen Ausgleichszahlungen ist in der

Schweiz erstmals eine Landschaft quantifiziert
und damit gleichzeitig auch definitiv gerettet
worden. Ich finde diesen Entscheid richtig, auch

den ausbezahlten Landschaftsrappen, obwohl
dies nur ein geschickter politischer Schachzug
ist, niemals aber dem Wert der Greina
entspricht. Ständerat René Rhinow hat 1990 im Rat

klug argumentiert, als er festhielt, dass nicht ein

Verzicht honoriert, sondern ein positives Tun

entschädigt würde, nämlich der Schutz einer

Landschaft von nationalem Interesse. Rhinow
argumentierte staatspolitisch, andere führten
das Heimatargument an, die einmalige Schönheit

dieser Landschaft mit der reichhaltigen
Pflanzen- und Tierwelt (La Greina, 6 ff.).

Was macht die Schutzwürdigkeit der Greina
aus? Die Leute, die beim Kampf dabei waren
und später darüber schrieben, machen alle

anthropozentrische Gründe geltend, auch Hans

Weiss (1997, 170), wenn er vom Bedürfnis des

Menschen nach Einsamkeit spricht, die eine

solche Landschaft wie die Greina befriedigen
könne. Wenn aber alle Aktivisten - denen ein

grosses Verdienst zukommt und die meine

höchste Achtung verdienen - und späteren
Autoren solche Gründe ins Feld führen, muss es

logischerweise zu einem Interessenkonflikt mit
den Politikern und Wirtschaftsvertretern kommen,

zu einer Güterabwägung letztlich, die im
Fall der Greina 1986 allerdings fast über Nacht

glücklich für die Naturschützer ausging.
Hätte man in dieser Debatte einen anderen

Weg eingeschlagen, hätte man der Greina

einen Eigenwert zuerkannt, hätte man ganz auf
die anthropozentrischen Argumente verzichtet,
hätte man radikal von der einmaligen Grandio-
sität dieser Flusslandschaft gesprochen und von
einem unendlichen Wert, den dieses Gebiet

besitzt, und zwar, provokativ formuliert,
unabhängig davon, ob je ein Mensch wieder einmal
diese Hochebene aufsuchen würde, so wäre es

gar nie zu einer Güterabwägung gekommen.
Denn für einen Holisten ist diese Landschaft

unveräusserlich: Sie darfniemals angetastet werden,

sie gehört zu unserer (Natur-)Geschichte
und verdient Weltschutzwürdigkeit. Aus einer

solchen Sicht ist es evident, diesen Naturraum

zu schützen, und zwar um der Eigenrechte
der Lebewesen und Elemente willen, und weil
nur die ganze intakte Landschaft die Greina
ist und bleibt. Da ist die einmalige, grandiose

Hochgebirgslandschaft, geprägt durch glaziale
und fluviale Prozesse; der mäandrierende junge
Rhein in der Ebene, der in seinem natürlichen
Lauf nach Norden bei der Camonaschlucht,

wo eine 80 Meter hohe Staumauer hätte gebaut
werden sollen, in prächtigen Kaskaden ins Val

Sumvitg hinunterdonnert (Abb. 2) und jedem
Wanderer, der in die Terrihütte aufsteigt, zum
unvergesslichen Erlebnis wird; die Moorfläche
mit Fauna und Flora - und in den Schriften über

die Hochebene kaum erwähnt -; eine
Klimaxvegetation in selten anzutreffender Situation
nordöstlich des Val Canal, eine fast ebene, nicht
flussnahe Erhebung mit Krummseggenrasen und

schliesslich im Quellgebiet des Rein da Sumvitg
ein in der Schweiz eher seltenes Gipsgebiet,
mit bizarren Gesteinsformationen. (Diese letzten

beiden Beobachtungen verdanke ich Prof.

Frank Klötzli.) Im Gebiet des Crap la Crusch

und beim Bach, der vom Diesrut in die Ebene

hinunterfliesst, treten aus den Triassedimenten

spektakuläre Rauwackenzüge an die Oberfläche.

Die teils senkrecht stehenden und bis zu
200 Meter hohen Bänder bestehen aus Dolomit
und Kalkstein (La Greina, 79). Erfordert eine

so grosse Vielfalt, Schönheit und Einmaligkeit

Abb. 2. Sumvitger Rhein, Camona-Schlucht (unterhalb

der Greina), Foto: F. Klötzli 1985; September.

452



Respekt vor der Rheinlandschaft - Überlegungen aus naturethischer Sicht

einer ganzen Landschaft nicht unsere höchste

Rücksichtnahme? Die Flüsse, alle Lebewesen

und die mächtigen Gebirge, die die Hochebene

begrenzen, haben ein Existenzrecht wie wir
Menschen. Das gebietet uns Respekt, Ehrfurcht,
Scheu. Wir ahnen intuitiv etwas vom Heiligen
(im Jonas'schen Sinne verwendet: «unantastbar»,
«absolut schützenswert») in der Natur und von

unserer tiefen Verbundenheit mit ihr.

Von grosser Bedeutung, wenn auch nicht
einmalig wie die Greina, sind die Rheinauen
zwischen Zizers und Mastrils. In der Zeit, wo die

Greina in das Bundesinventar der Landschaften
und Naturdenkmäler von nationaler Bedeutung
aufgenommen wurde, beginnt der Konflikt
zwischen Naturschützern und der Patvag Kraftwerke

AG llanz, einer Tochterfirma der EMS-Che-
mie Holding AG, um die Rheinauen. Über das

Projekt, ein Ausbau des Kraftwerks Reichenau,
Stufe Ems-Mastrils, mit verschiedenen Anlageteilen

(Einlaufbauwerk im bestehenden Wehr
bei Reichenau, Druckstollen, Zentrale mit zwei
Turbinen am Rheinufer unterhalb des Dorfes

Mastrils) wurde 1988 ein detaillierter Umwclt-

verträglichkeitsbericht (MOTOR COLUMBUS,

1988) verfasst, dem mehrere, zum Teil sehr

umfangreiche Zusatzberichte (1990, 1992) folgen,
die sowohl die technischen als auch die ökologischen

Auswirkungen des Eingriffs aufzeigen.
Die Auen im Rheinflussbett werden entscheidend

durch die Dynamik der Abflusswassermenge

geprägt. Während flussaufwärts von Zizers
und Untervaz der Rhein korrigiert worden ist

und nur noch schmale Uferstreifen besitzt, breitet
sich ab Müleli (Untervaz) das Rheinbett bis zur
Landquarteinmündung bei Mastrils zwischen
200 bis 300 Meter aus. Es kommt - typisch für
Flussauen-zu Laufverlegungen, Materialabtrag,
Materialumlagerung und -ablagerung. Auf den

Kiesbänken entstehen ausgesprochene Mangelbiotope,

die für viele dort angepassten Tier- und

Pflanzenarten eine überlebenswichtige Funktion
haben. Besondere Erwähnung verdient in dieser

Auenlandschaft, der tiefstgelegenen am Alpenrhein,

die gesamtschweizerisch grösste Population

des selten gewordenen Flussregenpfeifers
(s. Beitrag von ROULIER in diesem Werk).

Der entscheidende Faktor, im ersten

Umweltverträglichkeitsbericht angesprochen und in den

weiteren Zusatzberichten vertieft untersucht,
weil er nicht unumstritten blieb, ist das

Restwasserregime. Mit dem Betrieb der Kraftwerkstufe
Ems-Mastrils wäre dem Rhein rund 54% der in

Reichenau anfallenden mittleren Jahresabflussmenge

in einem Druckstollen entzogen worden,
die in der Restwasserstrecke des Rheins dann

gefehlt hätte. Die Hochwasserabflüsse über 400
m3/s wären unvermindert abgelassen und der

Kraftwerkbetrieb vorübergehend eingestellt
worden. Nicht die Hochwassermengen sind also

das Problem bei der Beurteilung, auch nicht die

baulichen Eingriffe oder die Veränderung der

Wasserqualität oder der Wasserfauna, sondern

allein die unsichere Prognose darüber, ob die

ausgedehnten kahlen und vegetationsarmen
Kiesinseln sich wegen des tieferen Mittelwasserstandes

allmählich stärker bewachsen und

damit eine allmähliche Verbuschung und Bewaldung

der heute offenen Kiesflächen eintritt und

dadurch den Lebensraum hoch spezialisierter
Alluvialbewohner und anderer Tierarten massiv

einschränkt und gefährdet oder nicht. Im
betroffenen Gebiet erscheint der Rhein heute

als typischer Gebirgsfluss mit verschiedenen

Fliessgeschwindigkeiten, unruhiger Wasseroberfläche

und Flussrauschen. Nach der
Realisierung des Kraftwerkprojektes würde sich der
Rhein dem Betrachter während ungefähr sieben

Monaten zwischen Oktober und April als langsam

fliessender und gezähmter Fluss zeigen,
das Rauschen würde weitgehend fehlen und die

benetzte Breite wäre viel kleiner; lediglich die
verschiedenen Fliessgeschwindigkeiten blieben

erhalten, jedoch stark reduziert. Es würde sich

eine zwischen Wuhren mäandrierende
Niederwasserrinne, teils mit Aufteilung in Seitenarme,
bilden.

Der Schutz einer solchen vielfältigen
Auenlandschaft und die naturgemässe Erhaltung
eines des letzten frei fliessenden Abschnittes am

Alpenrhein sollten eigentlich für alle verständlich

sein, auch wenn der Verzicht auf die

Wasserkraftnutzung etwas kostet. In der Schweiz

existieren jedoch zahlreiche Projekte von Be-

453



Fridolin Stähli

treibern der Wasserkraftnutzung, und in den

meisten Fällen ist der strittige Punkt die

Restwasserfrage. Seit 1975 ist in der Schweizerischen

Bundesverfassung die «Sicherung angemessener
Restwassermengen» verankert und durch das

neue Gewässerschutzgesetz 1992 ausformuliert
worden. Doch bis heute gibt es im Parlament

immer wieder Kräfte, die nicht gewillt sind, diese

vom Volk beschlossenen Massnahmen zum
Schutz der Fliessgewässer umzusetzen. Es kam

Ende 2004 im Nationalrat sogar soweit, dass

eine Motion unter dem Vorwand, die CO,-Emissionen

zu reduzieren, gut geheissen wurde, die

die gesetzlichen Restwassermengen von 1992

wieder aufheben sollen. Das abgezapfte Wasser

aber verändert den Fluss und die Landschaft,
und damit Flora und Fauna, nachhaltig. «Der
Fluss lebt», hat Arne Naess gesagt. Ja, lassen

wir doch auch die Rheinauen von Mastrils leben.

Nicht wegen der späteren Generationen, die in
diesem Gebiet auch noch Naturschönheiten
bewundern wollen und Erholung suchen werden.

Lassen wir die Auen leben und gedeihen um
ihrer selbst willen. Anerkennen wir den Eigenwert
einer solchen Landschaft und billigen wir ihr
und den einzelnen Lebewesen und Elementen

ein Existenzrecht zu.
Nur eine holistische Sicht rettet die Rheinauen

und schützt die Greina langfristig. Beide

Landschaften sollen als Ganzheiten unangetastet
bleiben und bewahren dergestalt ihre Einmaligkeit,

Schönheit und Lebendigkeit. Freilich,
und dessen bin ich mir bewusst, stellt sich bei

dieser These die Frage, ob sich eine solche

Argumentationsweise überhaupt öffentlich Gehör
verschaffen kann. Wenn ich vom Heiligen in der

Natur rede, von der Würde der Natur und den

Eigenrechten der Natur, so sind das erstens keine

Alltagsbegriffe, zeichnen sich zweitens durch

unscharfe Ränder aus, sind zum Teil Metaphern
und bleiben drittens deshalb im öffentlich-politischen

Raum - trotz des Verfassungsartikels
über die «Würde der Kreatur» (Artikel 24novies

der BV), der die moralische Rücksichtnahme
weit über den zwischenmenschlichen Bereich

ausdehnt, wiewohl nicht mit einem holistischen

Anspruch - höchst umstritten. Umstritten sind

die Begriffe auch deshalb, weil die traditionell
anthropozentrische Sicht uns Menschen so stark

geprägt hat und weil ein Verlust der Vormachtstellung

des Menschen einerseits droht, ein
falscher ethischer Egalitarismus andererseits. Doch

wenn die Holisten dafür plädieren, dass alles

berücksichtigt werden soll, heisst das noch nicht,
dass auch alles gleich behandelt werden muss.

«Gleicher Eigenwert des Lebendigen, aber
verschiedene Verpflichtungen», hat Thomas SEILER

(2000, 175) prägnant formuliert. Mit einer
solchen Haltung gelangt man zu einem umfassenden

Naturschutz, der auch die unbelebte Natur
und ganze Flusslandschaften miteinbezieht.

Und in der Tat: Der Blick vom Diesrut am

späten Nachmittag in die vom milden Abendlicht

getauchte Greinaebene ist grandios und

erfüllt mich als Betrachter mit Dankbarkeit. Ich

fühle mich in der Natur aufgehoben, von der

Natur angesprochen, und im Tausch für meine

Wahrnehmung zolle ich ihr meine Achtung und

meinen uneingeschränkten Respekt. Begehe ich

die Ebene, so gehört meine Achtsamkeit nicht

nur den Tieren und Pflanzen, ich zeige sie auch

gegenüber der unbelebten Natur und gegenüber
der Greina als Ganzheit mit dem jungen, vielfarbigen

und ewig mäandrierenden Rhein. Meine
Intuition sagt mir: Die Ebene ist um ihrer selbst

willen schützenswert, und das ist richtig und gut.
Das gleiche gilt für die artenreichen Rheinauen
zwischen Zizers und Mastrils.

4 FREIHEIT UND VERANTWORTUNG

In Goethes Faust lesen wir den Vers: «Alles
ist aus dem Wasser entsprungen.» (Faust II, 2,

8435) Der Vorderrhein entspringt im Lai da

Tuma, der eigentlichen Rheinquelle, einem
unberührten Naturort, am südlichen Fusse des Ba-
dus und des Piz Tuma auf 2345 Meter über Meer

gelegen, gegen Norden und Osten von steilen
Felswänden abgeriegelt (vgl. Abb. bei Roulier);
der Hinterrhein an der mächtigen Bergpyramide
des Rheinwaldhorns. Beide Flussarme werden
im Quellgebiet von zahlreichen Gebirgsbächen
gespeist, deren Namen wie reine Poesie klingen:
Oberalppassbach, Rein da Tuma, Aua da Urlaun,

454



Respekt vor der Rheinlandschaft - Überlegungen aus naturethischer Sicht

Aua da Val, Rein da Curnera, Rein da Maighels,
Aua da Nual, Aua da Val Giuv, Aua da Mila,
Strem, Rein da Nalps, Aua da Tuma, Aua da

Gierm, Aua da Crusch, Segnas; Usser Teiltobel

Bach, Weissbach, Schgräjendbach, Maseggbach,

Tällialpbach, Plattenbach, Räppierbach
(Hydrologischer Atlas der Schweiz, 1992). Dann

vereinigen sich die beiden zum mächtig dahin-
strömenden Rhein, der, bald nach Norden
fliessend, zuerst in den Bodensee mündet, dann als

Grenzfluss über fast 150 Kilometer nach Westen

zieht, bevor er bei Basel die Schweiz verlässt und
durch die rheinische Tiefebene meerwärts strebt.

Der deutsche Dichter Friedrich HÖLDERLIN

(1969, 147 ff.), der im thurgauischen Hauptwil,
nahe beim Zusammenfluss von Sitter und Thür
und nicht unweit von Rhein und Bodensee gelegen,

eine kurze Zeitlang als unglücklicher
Hauslehrer amtete, hat dem «Vater Rhein» eine seiner
schönsten und mächtigsten Hymnen gewidmet.
Der Dichter ist von der Schweizer Landschaft

nachhaltig inspiriert worden, vor allem begeisterten

ihn der Anblick der Alpen und das wilde
Zusammentreffen von Fels und Wasser.

Jetzt aber, drin im Gebirg,
Tief unter den silbernen Gipfeln
Und unter fröhlichem Grün,
Wo die Wälder schauernd zu ihm,
Und der Felsen Häupter übereinander

Hinabschaun, tagelang, dort
Im kältesten Abgrund hört
Ich um Erlösung jammern
Den Jüngling, es hörten ihn, wie er tobt',
Und die Mutter Erd anklagt',
Und den Donnerer, der ihn gezeuget,
Erbarmend die Eltern, doch

Die Sterblichen flohn von dem Ort,
Denn furchtbar war, da lichtlos er
In den Felsen sich wälzte,
Das Rasen des Halbgottes.
Die Stimme wars des edelsten der Ströme,
Des freigeborenen Rheins...

Das Quellgebiet des Rheins ist für Friedrich
Hölderlin nicht nur geographisch, sondern im

metaphysischen Sinn Ursprung allen Anfangs.
Eingezwängt im lichtlosen Fels befreit sich der

junge Strom, der Freigeborene, «um frei zu

bleiben/Sein Leben lang», wie es in der vierten

Strophe der Hymne heisst. Dann wird der «Jüngling»

- wenn wir im dichterischen Bild bleiben
wollen - «erwachsen» und verlässt das wilde

Gebirge, durch das er sich mutig und kräftig
hindurchkämpfen musste.

Und schön ists, wie er drauf
Nachdem er die Berge verlassen,
Stillwandelnd sich im deutschen Lande

Begnügt und das Sehnen stillt
Im guten Geschäfte, wenn er das Land baut,
Der Vater Rhein, und liebe Kinder nährt
In den Städten, die er gegründet.

Friedrich Hölderlin setzt mit seinem Hymnus
nicht nur dem Rhein ein wunderbares und

einmaliges Denkmal, er rührt mit seinem Vers

«Ein Rätsel ist Reinentsprungenes... » auch ans

Geheimnis des Lebens. Wir Menschen sind wie
der R(h)ein dem Ursprung entsprungen, der

bleibt aber für uns letztlich ein Rätsel. Genauso

ist es mit dem Tod. Und so wie sich der Strom

ins Meer ergiesst und der Kreislauf des Wassers

wieder seinen Anfang nimmt, wandeln wir
Menschen auf unserer Lebensbahn. Wir wissen

jedoch weder, woher wir kommen, noch wohin
wir gehen. Der Rhein, als mächtiger Strom, ist

ein Sinnbild für das Leben und die Freiheit des

Menschen; doch selbst der Dichter kann mit
seinem «Gesang» das Herkunftsrätsel nicht
lösen. Ist es uns angesichts dieses Rätsels nicht

geboten, gegenüber der Natur und allen ihren

Erscheinungen tiefen Respekt zu zeigen?
Der Mensch ist - wenn auch nur teilweise -

ein freies Wesen; seine Freiheit, verbunden mit
Macht, List und Technik, verbietet ihm
allerdings, alles zu tun. Sein Handeln stösst an Grenzen,

will er nicht die Freiheit und die

Existenzberechtigung anderer verletzen. Weil der Mensch

aber in bestimmten Fragen frei ist, kann er auch

Alternativen wählen; und nur die Anerkennung
eines freien Wesens ermöglicht uns, den
Menschen für sein Handeln auch verantwortlich zu
machen. Diese Verantwortung gilt es im Bereich
des Landschaftsschutzes (KLÖTZLi, 2000)
konsequenter und strenger als in den vergangenen
Jahrzehnten wahrzunehmen, wollen wir nicht

riskieren, dass in hundert Jahren von unseren

455



Fridolin Stähli

natürlichen Flusslandschaften kaum mehr etwas

sichtbar ist. Dass wir die Landschaft nicht mehr

wie Hölderlin, Goethe oder die Romantiker
erleben können, versteht sich von selbst, darüber
eine Klage zu erheben, bringt uns nicht weiter.
Doch gilt es alle Anstrengungen zu unternehmen,

damit wir mit einem neuen Naturverständnis

zu einem nachhaltigen Landschaftsschutz

kommen, wobei der ökologischen Dimension

Vorrang gebührt.
Ich will noch einmal wiederholen: Gebirgs-

und Flusslandschaften als ganze Naturräume
haben einen Eigenwert; durch diese Anerkennung
müssen sie zwingend in unsere moralischen
Reflexionen und Handlungen einbezogen werden.

Steine und Felsen bilden ein ganzes Gebirge

(Stähli, 2001), ein Flussnetz ergibt eine ganze
Flusslandschaft, und gerade solchen Ganzheiten
müssen wir mit Achtung und Respekt begegnen,
nicht zuletzt deshalb, weil sich das Leben auch

nur in solchen ereignen kann. Rodrick Nash
(1977) schrieb vor fast dreissig Jahren: «Haben
Felsen Rechte? Wenn die Zeit gekommen ist,
dass eine solche Frage für viele von uns nicht
mehr lächerlich ist, könnten wir uns an der

Schwelle zu einem Wandel der Wertstrukturen
befinden, der es uns ermöglicht, Massnahmen zu

ergreifen, mit denen wir die sich verschärfende

ökologische Krise bewältigen können.» Was

Nash über die Steine sagt, gilt uneingeschränkt
auch für die Flüsse und die grösste Flusslandschaft

der Schweiz: den Rhein - «die Lebensader

einer Region».
Aber nochmals selbstkritisch gefragt: Wie

soll ich das plausibel erklären? Jemand findet:
«Ein Fluss ist ein Fluss», und Steine seien doch

leblose Dinge - wieso Rechte und wieso diese

Ehrfurcht? Dieser Skeptiker spricht auch von

ganz anderen Intuitionen und behauptet dreist:

«Die Natur ist nur für den Menschen da.» Hört
da das Gespräch auf? Ist der Diskurs beendet?

Oder gibt es noch Möglichkeiten, den Zweifler

zu überzeugen oder wenigstens nachdenklich

zu stimmen, wenn ich sage: «Folge der
Rheinschlucht von Ilanz nach Bonaduz, lasse dich

vom Wasser und den kahlen Felsformationen,
die den eingezwängten Rhein und mit ihm die

ganze Landschaft an dieser Stelle besonders

wild erscheinen lassen, inspirieren. Oder:
Bewundere die Schönheit der Rheinauen und nimm
die Artenvielfalt in diesem Gebiet wahr.» Haben

diese Orte tatsächlich kein Existenzrecht? Sind
sie nicht um ihrer selbst willen zu achten? (Vgl.
auch Broggi in diesem Werk.)

5 EIN BESORGTER BLICK IN DEN

HYDROLOGISCHEN ATLAS DER

SCHWEIZ

Studiert man den Hydrologischen Atlas
DER Schweiz (1992, 5.3, 5.4, 5.5), wird man

feststellen, wie stark der Mensch in die natürlichen

Lebensräume eingegriffen hat. Der Rhein
ist wie viele andere Flüsse und Bäche durch
wasserwirtschaftliche und bauliche Eingriffe
beeinflusst, die Schweizer Seen sind reguliert,
mit Ausnahme des Boden- und Walensees. Die

Hydrologen sprechen von einem stabilisierten
Gewässerverlauf. Darunter verstehen sie, dass

der Fluss in einem streng festgelegten oder in
einem durch Verbauungsmassnahmen veränderten

Lauf fliesst. Vergleicht man im Hinblick auf diese

Korrektionen die Flusslandschaft des Rheins

auf der Dufourkarte 1:100 000 von Mitte des

19. Jahrhunderts mit den aktuellen Blättern der

Landeskarten 1:25 000, so erkennt man sofort,
dass im 19. Jahrhundert a) noch keine Stauseen

und Ausgleichsbecken vorhanden sind, b) dass

der Rhein nur an drei Stellen stabilisiert worden

ist, nämlich im südlichen Teil des Hinterrheins,
bei Chur und in der Bündner Herrschaft, dass c)

also der Rhein mit allen seinen Zuflüssen und

Wildbächen weitgehend seinem natürlichen Lauf
folgen konnte. Der Fluss und seine Bäche gehörten

sich selbst - erodierend, mäandrierend, einmal

wild Wasser führend und überschwemmend,
einmal kärglicher und stiller dahin fliessend. Die
Flusslandschaft lebte, könnte ich im tiefenökologischen

Sinne sagen. Doch nach 1850 wurden
in der ganzen Schweiz mit den Gewässerkorrektionen

begonnen: Die Flüsse wurden kanalisiert,
begradigt und verbaut. Man wollte die Menschen
einerseits - begreiflicherweise - vor dem Wasser

schützen, andererseits brauchte man Kulturland

456



Respekt vor der Rheinlandschaft - Überlegungen aus naturethischer Sicht

für Industrie, Land- und Forstwirtschaft, später
wird das Wasser der Rohstoff für die

Energiezeugung in der Schweiz. Die Natur ist für den

Menschen da, so der Tenor, der während mehr
als hundert Jahren zu einer anthropozentrischen
Ausbeutung sondergleichen führte und zu einigen

verheerenden Eingriffen in die Natur. Und

dementsprechend zeigt sich auf den heutigen
Karten das gegenteilige Bild der Dufourkarte
von 1850: Das Flussbett des Hauptstroms des

Rheins bis zum Bodensee ist gerade noch an

fünf bis sechs Stellen nicht stabilisiert, so am

Oberlauf des Vorderrheins im Tujetsch bis

Disentis, ein Stück westlich und östlich von
Sumvitg, in der Rheinschlucht bei Versam, beim
Zusammenfluss von Vorder- und Hinterrhein
bei Reichenau und schliesslich zwischen Zizers
und Mastrils, den oben erwähnten Rheinauen.

Zum Glück wurde der Korrektionsvorschlag
von 1890 am Hinterrhein im Domleschg nur
teilweise ausgeführt, so dass der Gewässerlauf bei

Bonaduz und Rhäzüns weitgehend noch natürlich,

d. h. wild verzweigt sein Bett suchen kann

(Hydrologischer Atlas der Schweiz, 1992,

5.5). Das ist ein seltenes Beispiel eines weisen

Verzichts. Für einmal sind Ingenieurrationalität
und wirtschaftliches Nutzdenken naturschütze-
rischen Überlegungen hinten angestellt worden.

Allerdings tangiert heute die Schnellstrasse dort
den Hinterrhein und beeinträchtigt streckenweise

die einmalige Flusslandschaft (vgl. Roulier,
Broggi, Vischer in diesem Werk).

Von den Rheinquellen bis Sargans zählen wir
bis 1990 zwölf grössere und kleinere Stauseen

und Ausgleichsbecken, die - mit Ausnahme des

1925 gestauten und abgesenkten Davosersees

- alle zwischen 1954 und 1985 gebaut worden
sind. Von Chur bis in den Bodensee ist die

Fliessstrecke des Rheins durch Schwellenbetrieb
stark beeinflusst. An zahlreichen Flussabschnitten

beeinträchtigen Leitungssysteme (Ab-, Überund

Zuleitungen) zwecks Wasserkraftnutzung
den natürlichen Wasserabfluss des Rheins,
insbesondere wird dort im Winterhalbjahr der Ab-
fluss bis 20% erhöht. Ein Gang im Gebirge führt
uns immer wieder vor Augen, dass vielen Tälern

ständig Wasser zur Gewinnung von Strom abge¬

führt wird; und trotz der gesetzlich festgelegten

Restwassermenge trocknen streckenweise im
Hochsommer die Zuflüsse des Rheins in den

Bergtälern immer wieder aus (Sumvitger Rhein,
Madrischer Rhein). Heute sind wir gegenüber
den vielen Projekten der Kantone, Gemeinden

und Wasserkraftgesellschaften um einiges

skeptischer eingestellt als noch vor 30 Jahren,
und viele lehnen neue Projekte kategorisch ab.

Das hat zum einen bestimmt mit der heute schon

dicht bebauten Fluss- und Berglandschaft zu tun,
zum andern mit unserer gewandelten Einstellung
zum ganzen Landschaftsraum der Alpen, der als

einzigartiger Lebensraum in Europa allmählich
erkannt wird und zu dem es Sorge zu tragen gilt,
und das insbesondere gegenüber allen Fliessgewässern

und Seen. Das hat dazu geführt, dass

heute einige Flussabschnitte wieder belebt und

befreit worden sind und ebenso viele Renaturie-

rungsprojekte geplant sind. Für viele Orte,
insbesondere an der Thür und am Alpenrhein, liegen

aufwendige Umbaupläne für eine Revitalisierung
vor, so dass Naess' Ausspruch: «Der Fluss lebt»

wieder Gültigkeit bekommt und jüngere
Menschen erleben und wahrnehmen können, was ein

wilder Flusslauf ist und in Zukunft bereit sein

werden, für die natürlichen Fliessgewässer in

der Schweiz sich zu engagieren (vgl. SCHLEGEL,

Vischer in diesem Werk).

6 EPILOG

Aldo LEOPOLD (1995, 145) schreibt kurz und

prägnant: «In short, a land ethic changes the role

of Homo sapiens: from conqueror of the land-

community to the plain member citizen of it. It

implies respect for his fellow-members, and also

respect for the community as such.» Und Arne
Naess (1997, 198) hält lapidar fest: «Die Erde

gehört nicht den Menschen.» Wir sollten von

unserem seit nunmehr 150 Jahren andauernden

ausbeuterischen Verhalten, das ganz auf den

Nutzen der Menschen zielt, abrücken und zu
einer physiozentrisch-holistischen Haltung
übergehen, wie ich das in dieser kleinen philosophischen

Skizze aufgezeichnet habe. Ich bin davon

überzeugt, dass wir unser egoistisches Moral-

457



Fridolin Stähli

Verständnis aufgeben müssen zugunsten eines

grösseren holistischen Moralverständnisses, das

alles Lebendige, die unbelebte Natur und auch

Ganzheiten wie die Stromlandschaft des Rheins

mit einbezieht. Wir erreichen damit eine

Haltung, die der Natur Eigenwerte zuerkennt und ihr
den entsprechenden Respekt entgegenbringt. In
der Politik können wir von einer solchen Position

aus für einen nachhaltigen Naturschutz eintreten.

Wir sind fähig, die Natur um ihrer selbst willen
zu bewahren. Das erfordert von uns aber auch

die Bereitschaft, zu verzichten und zu teilen,

genauso wie der heilige Martin diese Tugenden

vorgelebt hat, über dessen Wirken sieben Holztafeln

in der Kirche von Zillis, wo der Hinterrhein
noch fast frei fliessen kann, berichten.

7 LITERATUR

Cadonau, G. 1997. Die Rettung der Greina - eine

Chronik der Ereignisse. In: La Greina. Das Hochtal
zwischen Sumvitg und Blenio, hrsg. v. der Schweizerischen

Greinastiftung. Desertina, Chur, 39-51.

Hölderlin, F. 1969. Werke und Briefe, hrsg. v. F.

Beissner und J. Schmitt, Bd. 1. Insel, Frankfurt/M.

Hydrologischer Atlas der Schweiz. 1992.

Bundesamt für Landestopographie, Bern.

Jonas, H. 1973. Organismus und Freiheit. Ansätze

zu einer philosophischen Biologie. Vandenhoeck &
Ruprecht, Göttingen.

JONAS, H. 1979. Das Prinzip Verantwortung. Versuch
einer Ethik für die technologische Zivilisation. Insel,
Frankfurt/M.

JONAS, H. 1988. Materie, Geist und Schöpfung. Suhr-

kamp, Frankfurt/M.

JONAS, H. 1992. Herausforderung Zukunftsverantwortung,

hrsg. v. D. Böhler & R. Neuberth. Lit,
Münster/Hamburg.

KlÖTZLI, F. A. 1989. Ökosysteme. Aufbau, Funktionen,

Störungen. 2. Aufl. Fischer, Stuttgart.

Klötzli, F. A. 2000. On the responsibility and

liberty of the field ecologist. In: Proceedings 1AVS

Symposium, Uppsala, 370-377.

La Greina. 1997. Das Hochtal zwischen Sumvitg
und Blenio, hrsg. v. der Schweizerischen Greinastiftung.

Desertina, Chur.

Leopold, A. 1995. The Land Ethic. In: «A Sand

County Almanac», Oxford University Press, New

York, zit. n. People, Penguins, and Plastic Trees in
Environmental Ethics, hrsg. v. D. VanDeVeer & Ch.

Pierce. Wadsworth, Belmont.

Motor Columbus. 1988. Ausbau Kraftwerk
Reichenau, Stufe Ems-Mastrils. Bericht zur
Umweltverträglichkeit. Kurzfassung. Colenco (vormals Motor
Columbus), Ausbau Kraftwerk Reichenau, Stufe

Ems-Mastrils. Bericht zur Umweltverträglichkeit.
Zusatzuntersuchungen 1990 und 1992 (Gutachter:
Thomas Burger, dipl. Forsting. ETH/SVU).

Naess, A. 1989. Ecology, Community and Lifestyle.
Cambridge University Press, Cambridge (Translated
and edited by D. Rothenberg).

Naess, A. 1997. Die tiefenökologische Bewegung.
Einige philosophische Aspekte. In: Naturethik, hrsg.
v. A. Krebs. Suhrkamp, Frankfurt/M., 182-210.

Nash, R. 1997. Rocks have Rights? In: Center
Magazine 10 (1977), S. 2, zit. n. B. Devall: Die
tiefenökologische Bewegung. In: «Ökophilosophie», D.

Birnbacher (Hrsg.). Reclam, Stuttgart, 17-59.

Seiler, T. 2000. Deep Ecology. In: Spektrum der

Umweltethik, hrsg. v. K. Ott und M. Görke. Metropolis,

Marburg, 147ff.

Stähli, F. & Gassmann, F. 2000. Umweltethik. Die

Wissenschaft führt zurück zur Natur. Sauerländer,

Aarau, Frankfurt/M., Salzburg.

Stähli, F. 2001. Meditationen über Steine - eine

holistische Perspektive. In: «Natur und Kultur»,
Transdisziplinäre Zeitschrift für ökologische
Nachhaltigkeit 2/2, 99-110.

Weiss, H. 1997. Greina - oder vom wahren Wert der

Landschaft. In: «La Greina. Das Hochtal zwischen

Sumvitg und Blenio», hrsg. v. der Schweizerischen

Greinastiftung. Desertina, Chur, 166-170.

Dieser Essay ist in leicht veränderter Form abgedruckt in: Natur und Kultur. Transdisziplinäre
Zeitschrift für ökologische Nachhaltigkeit 6/2 (2005).

Prof. Dr. Fridolin Stähli, Fachhochschule Aargau; Korrespondenzadresse: Birkenweg 8,

CH-5000 Aarau, E-Mail: fridoiin.staehli@fh-aargau.ch

458


	Respekt vor der Rheinlandschaft : Überlegungen aus naturethischer Sicht

