Zeitschrift: Bericht Uber die Téatigkeit der St. Gallischen Naturwissenschaftlichen
Gesellschaft

Herausgeber: St. Gallische Naturwissenschaftliche Gesellschaft
Band: 72 (1945-1947)

Artikel: Aus Jacob Burckhardts erster Berliner Zeit
Autor: Kaegi, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-832838

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-832838
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AUS JACOB BURCKHARDTS ERSTER
BERLINER ZEIT

Von Werner Kaegi

hnen, verehrter Herr Doktor, verdankt man die freundliche Hut der

Briefe, die Jacob Burckhardt an Friedrich von Tschudi geschrieben
hat; sie gehoren zu den schonsten, die aus der Zeit seiner Losung vom
Theologiestudium erhalten sind, ja zu den schonsten seines reichen opus
epistolarum uberhaupt. Sie, verehrter Herr, hatten iiberdies die Giite, mir
ihre Benititzung fiir die Burckhardt-Biographie zu erlauben in einem Zeit-
punkt, da Sie selbst sie noch nicht publizieren konnten. So scheint es mir
angemessen, lhnen bei Anlass dieser Festgabe als Zeichen des Dankes ein
kleines Stiick Kommentar zu einigen jener Dokumente, die nicht mehr
der Basler Zeit angehoren, in der Form eines Berichtes iiber den Nachhall
der theologischen Schmerzen Burckhardts in der ersten Berliner Zeit und
im Ausklang der Freundschaft mit Biedermann vorzulegen.

Abgestossen vom dusseren Leben der preussischen Hauptstadt, wand-
ten sich Burckhardts Energien damals ganz nach innen. Aber da er nun
einmal nicht zu jenen Gelehrtennaturen gehorte, bei denen sich alle
Krafte der Seele in der Verstandesarbeit der Wissenschaft aufzehren
konnen, ballten sich seine Leidenschaften zu immer neuen Stiirmen des
Gemiits. Von den heftigen Wallungen seines Herzens, die ihn in der
Berliner Fremde bewegten, waren diejenigen des Heimwehs die gelinde-
sten. «Siehst du, ich méchte auch nur einen Augenblick auf dem oberen
Hauenstein stehen und den Sonnenuntergang an den Alpen sehen kon-
nen. .. », schreibt er nach dem ersten Berliner Winter nach Hause, «oder
noch lieber jenseits bei Bellinzona oder Lugano et caetera herumstreichen
— nur einen Abend und dann meinethalb wieder in des heiligen romi-
schen Reiches deutscher Nation Sandbiichse, die edle Mark Brandenburg
zuriick und hinter die Biicher. — Nach Basel speziell habe ich weniger

12 177



Verlangen, es ist die Schweiz, es sind die Berge!» Diese Stimmung des
Vorfriuhlings hatte schon im November leise eingesetzt. Gleich in seinem
ersten Brief an Tschudi, im Vollgefiihl der endlich erlangten Freiheit zum
Geschichtsstudium, betrachtet er doch seine Berliner Zeit nur als eine
Vorbereitung, um moglichst bald wieder nach Italien zu kommen, nach
Italien, «dessen Bilder seit einigen Tagen gerade hervorgerufen durch
ihren diametralen Gegensatz, die gotteserbiarmliche Umgebung von Ber-
lin, mich lieblicher als je umgaukeln ... Dies Land und sein Genuss ist
ein notwendiges Supplement meines ganzen Wesens und Lebens; dort,
nur dort finden sich die Centra, um welche herum meine Phantasiebilder
sich krystallisieren kénnen, nur dort und in der Schweiz ist mir die Natur
das, was sie sein muss!» Man sieht es in seinem Skizzenbuch, wo Burck-
hardt sich einen gewissen Ersatz fiir das entbehrte Italien holte: in den
Berliner Museen. Von den sechzehn Seiten, die der Zeit vom Oktober
1839 bis zum August 1840 angehoren, sind nur zwei mit Landschaftsskiz-
zen aus dem Tiergarten gefillt; eine dritte zeigt eine klassizistische Villa
im selben Tiergarten und das Innere des Gewichshauses, denn — «bei
uns ist die Kunst eine Treibhauspflanze». Die tibrigen zwolf Seiten zeigen
Skizzen nach antiken Skulpturen und Vasenmalereien, italienischen Ge-
malden, dazu ein Blatt nach Rubens, eines nach Holbein und merkwiirdig
vereinzelt ein Versuch, das Selbstportrdt Rembrandts wiederzugeben. Die
grossen Hauptstiicke halten Werke Raffaels, Boltraffios, Fra Bartolom-
meos fest, und dazu die mythologischen Gestalten, die den archiologi-
schen Ubungen bei Panofka zu dienen hatten. Die erste Lektiire der
Berliner Zeit, von der wir horen, war der «Orlando» Ariosts, eine der
ersten Opern, die er besuchte, die «Armida» Glucks.

Der grosse Hauptschmerz dieses ersten Berliner Winters aber waren
die tieferen Wirrungen des Herzens, die er von Basel mitgebracht hatte
und die durch die Ortsverdnderung nicht beschwichtigt, sondern erst recht
aufgewiihlt wurden. Es ist, als habe Burckhardt erst jetzt, da das dussere
Ziel seiner letzten Jahre, die Freiheit fir das Geschichtsstudium, erreicht
war, recht empfunden, was im Zusammenhang mit der Losung von der
Theologie in ihm vorgegangen war. Erst jetzt in Berlin spiirte er, wie
leicht sein Seelenschiff geworden sei, seit er sich des religiésen Erbes
seiner Kindheit entledigt hatte. «<Du kanntest mein bisheriges phantasti-
sches Traumleben, du nahmest einigen Anteil daran», schreibt er seinem
geliebten Tschudi. «Das freilich liess ich dich kaum ahnen, dass ich in

178



einem bedeutenden inneren Zwiespalt tiber die hochsten Fragen meines
Lebens war. Ziirne mir nicht, dass ich Dir es nicht gestand; denn ich
gestand es kaum mir selbst und drangte jede nahende Crisis durch heftige
Zerstreuung . . . zuriick. Ich hatte ein ganzes Reserveheer von Gestalten,
die meine Phantasie ablenken sollten von den sich stets machtiger auf-
dringenden Fragen iliber meine Bestimmung und mein Verhiltnis zu
Gott und der Welt.» Offenbar erlebte Burckhardt erst jetzt, da seine
personlichen Entscheidungen nicht mehr belastet waren durch einen
vaterlichen Wunsch, die religiosen Fragen in ihrer eigenen, echten Tiefe.
«Und jetzt bin ich darin begriffen, in dem Ruin meiner bisherigen
Lebensansicht umherzuschaufeln und an den alten Fundamenten das noch
einigermassen, wenn auch anderswie Brauchbare hervorzusuchen.» So
das Gestindnis an Tschudi vom Dezember. Noch im folgenden Sommer
kommen ihm im Brief an die Schwester wieder dieselben Bilder vor die
Seele; nun freilich klingt es getroster: «Lass uns denn aus allerlei Triim-
mern und zertrimmerten Trdumen eine neue Wohnung bauen; wie der
romische Winzer seine Vigna baut aus alten Marmorfriesen und Sdulen-
stiicken! Vielleicht wohl wird dich dann und wann eine zu leichte Lebens-
ansicht bei mir befremden, aber glaube mir, meine Uberzeugung von einer
ewigen Vorsehung steht gewiss felsenfest. Diese Vorsehung ist kein blin-
des Schicksal, sondern ein personlicher Gott, — dieser Glaube wird nie
von mir weichen, mag sich auch die Ansicht von Religionen und Con-
fessionen modificieren wie sie wolle.»

Die alte Wunde ist also in Berlin nicht vernarbt, sondern noch einmal
aufgebrochen. Burckhardts Ausserungen sind indessen zu verschleiert, als
dass man seine Positionen ganz erkennen konnte. Jedenfalls sieht man
im Hintergrund die Gestalt Biedermanns wieder auftauchen, auch wenn
man nichts von einer Wiederbegegnung der Freunde wiisste. Burckhardt
beschreibt das erneute Zusammentreffen mit eindrucksvollen Worten.
Oft genug habe er sich gesagt: «B[iedermann] ist kein Freund fir dich,
ja er bedarf der Freundschaft eigentlich gar nicht, wihrend ich derselben
bedarf und schon somit im Nachteil bin. So hatte ich mir denn vorgenom-
men, in Berlin in moglichst angenehmem Verhaltnis zu ihm zu stehen,
aber mein Gemiit ihm nicht mehr zu er6ffnen, ja ich hatte selbst auf
Riggenbachs vertrautern Umgang Verzicht geleistet. Aber das alles wich
wie Nebel vor der Sonne, als er mir hier entgegentrat und einige wenige
Worte sprach. Das alte leidenschaftliche Verhiltnis war abgestorben und

179



beide fiihlten in demselben Augenblick, dass unsere bald fiinfjihrige
unerklarliche, durch keinen Hader zu totende Zuneigung zu einander
denn doch ihren tieferen Grund haben miisse; wir taten jeder ein still-
schweigendes Geliibde, das Wesen des andern zu respektieren und zu
schonen, wenigstens ich tat es und er muss es auch getan haben; er zog
mich an sich und wir umarmten uns stillschweigend.» Bei diesem Be-
kenntnis an Tschudi firchtet Burckhardt immerhin Vorwiirfe des Freun-
des, er habe sich aus Schwiche zu rasch von dem Augenblick hinreissen
lassen. «Es mag halb so sein, aber hast du den Zustand schon einmal
erlebt, wenn ein Herz, das Du liebst, seit langen Jahren liebst, an das du
ein Ubermass von Zuneigung verschwendet hast, und dem du um deinet-
willen nie entsagt haben wiirdest, endlich feierlich dir entgegen kommt
und Dir eine ruhige, ihrer selbst bewusste Freundschaft antragt ? Bieder-
manns Worte hatten mich auch schwerlich bewogen, es war ein Blick,
diister und ernst, ich konnte nicht anders und seitdem es so ist, schlagt
mein Herz wieder frei und gesund ... die Freundschaft mit ihm ist mir
jetzt eine ernste Pflicht geworden.»

Die Begegnung muss in den ersten Tagen des Berliner Aufenthaltes
stattgefunden haben, und man hért, besonders aus den Aufzeichnungen
Biedermanns, von ziemlich hidufigen Zusammenkinften wadhrend der
folgenden Monate. Biedermann und Riggenbach wohnten zusammen in
einer traulichen gemeinsamen Gartenwohnung, und dort mag auch Burck-
hardt des ofteren erschienen sein. Erst im Sommersemester 1840 notiert
Biedermann: «Mit JB seltener zusammen.» Die letzte Notiz uber die
Freundschaft findet sich in seinen Aufzeichnungen am 6. September 1840:
«J. Bdt. N[eue?] Entzweiung.» Diese Berliner Begegnungen waren trotz
allem nicht mehr als ein Nachspiel. Biedermanns Ausserungen uber
Burckhardt sind gemischt aus Ironie und tberlegener Nachsicht. Schon
die Ankunft Burckhardts und Oeris in Berlin kommentiert er im Brief an
einen Freund: «eine merkwiirdige Gesellschaft, die sich auch seltsam mit-
einander vertrugen...». Uber Burckhardts Verkehr mit einem Glarner
Zwicky schiittelt er den Kopf: «Wenn es nur anhilt, wenn es nur anhilt,
so freut uns das fir ihn sehr, denn Zwicky kann gewiss sehr wohltitig
auf ihn wirken.» Wie sonderbar sich das Bild des Freundes nun in der
Vorstellung Biedermanns verzerrt, sieht man aus seiner Erzdhlung an
einen Basler Freund: «Kobi gab durch sein anfingliches Betragen sehr
traurige Aussichten; frei von aller Riicksicht, durch die seine Verhiltnisse

180



in Basel ihn banden, schien er fast sich in sinnlichen Taumel stiirzen zu
wollen; er hat sich aber wieder auf sehr erfreuliche Weise zu uns ge-
wendet . .. » Trotz allem lebte auch in Biedermann die Erinnerung an
die alte Freundschaft noch machtig weiter. Man spiirt es aus seinen
Worten an Theodor Meyer: «Zwischen mir und Kobi steht es nun so:
Gleich anfangs gesellte er sich zu solchen, mit denen ich wenig, gegen
die ich aber wenigstens Widerwillen hatte... und so schien er sich
ganzlich von uns weg zu verlieren. Gleichgiiltig aber konnen wir, dazu
standen wir uns einmal zu nah, uns nicht gegeneinander verhalten.»
Trotzdem musste die Trennung vollzogen werden, wenn nicht immer
neue Reibungen den Verkehr vergiften sollten. «Gleichgiltig war er mir
nie mehr geworden, seit er einmal den innersten Grund seines Wesens
vor mir entfaltet, und diesen liebte ich und liebe ich noch, wenn mir auch
seine Ausserung im Leben mein Gefiihl oft im Innersten umkehrte und
sich ein stehender Widerwille dagegen mir festgesetzt hat.» Und dann
erzahlt Biedermann einen Zwischenfall, der sich in den letzten Tagen im
Zimmer Burckhardts ereignete, wihrend ein Basler Freund bei ihm war:
unversehens wird der Freund ohnmaéchtig, Burckhardt reisst das Fenster
auf und trdgt ihn auf sein Bett. Wie, wenn das Kohlengas des schlecht
bedienten Ofens eine Stunde spater, wahrend Burckhardts Schlaf, aus-
gestromt wire! Biedermanns Bericht tber diesen Vorgang ist das letzte
Zeichen angstlicher Besorgtheit um das Leben des Freundes. Ein Jahr
spiter hatte der Verkehr aufgehért. Aus Andeutungen in Briefen und
Tagebiichern hat man den Eindruck, dass Biedermann in den ersten Ber-
liner Monaten nicht nur bei Riggenbach und Theodor Meyer, sondern
auch bei allerlei neuen Freunden, die Burckhardt im Kreis der Schweizer
in Berlin fand, intervenierte, um sie auf den vermeintlich fatalen Seelen-
zustand Burckhardts aufmerksam zu machen und das verlorene Schaf auf
den rechten Weg hegelianischer Christlichkeit zuriickzufiihren. Das mag
bei Burckhardt den Anstoss gegeben haben, nun auch die letzten Fiden
abzubrechen und sich nicht nur von Biedermann, sondern von den Schwei-
zern itberhaupt fernzuhalten. Es ist nicht unwahrscheinlich, dass in einer
spitern Ausserung, die Markwart in diesen Zusammenhang gezogen hat,
wirklich eine Erinnerung an das Verhiltnis zu Biedermann nachklingt.
Burckhardt spricht dort vom Fanatismus der Systeme, der stets gepaart
sei mit Mitleid gegen alle die, so draussen stehen: «Ich habe unter solchen
Menschen gelitten und es mit erlebt, wie dieser Fanatismus ins tdgliche

181



Leben eingriff und ein personliches Verhadltnis nach dem andern zerstorte.
Da heisst es dann ganz kurz, dies und dies habe ich auf diesem und diesem
Wege gewonnen, tust du nun nicht ebendasselbe, so bist du mir nicht
mehr geistig ebenbiirtig und unsre Freundschaft hat ein Ende.»

Bemerkenswert bleibt es, dass in dieser ersten Berliner Zeit Burck-
hardts Herz noch innnig an den Schweizer Freunden gehangen hat und
dass seine Gefiihle die ganze Skala der Tonungen kannte, von der lachen-
den Ironie, mit der er die Schweizerkolonie mit jenem grossen leinenen
Tuch vergleicht, das in der Apostelgeschichte sich vor Petrus niedersenkt:
«und darin waren alle vierfiissigen und kriechenden Tiere der Erde und
Vogel des Himmels», — bis zu jenem hochsten Pathos der Freundschaft,
mit dem er an Tschudi schreibt: «Unserm Gnomon leuchtet eine Sonne,
die nicht untergeht, nicht wahr?»

Nicht allein durch die Schweizer, denen er begegnete, sondern auch
durch seine Empfindungen fiir seine Familie fiihlte sich Burckhardt im-
mer noch an die Heimat gefesselt. Noch am Ende des ersten Berliner
Winters dauern diese Gefithle ungebrochen an. «Basil and Switzerland
become to me dearer at every moment and I know I will better value
also the familiar life on my returning than on my parting.» Er weiss,
dass man auch zu Hause stindig von seinen Plinen und von seiner
Zukunft spricht. Es scheint im Zusammenhang mit der Fahrt nach Berlin
auch von einer Russlandreise die Rede gewesen zu sein. Nun mdchte
Burckhardt wissen, ob diese Pline weitergediehen sind. Vermutlich sollte
die Moskauer Konsulin dem jungen Neffen mit unsicherer Zukunft eine
eintragliche russische Stellung vermitteln, fir die Burckhardt mit seinen
fiinf Semestern Theologie durchaus reif geworden war. Und Burckhardts
erste Berliner Eindriicke waren so beschaffen, dass er auch diese Moglich-
keit nicht von sich wies: «Write to me», bittet er die Schester, «if it is
sometimes question of my going into Russia ? I am resolved to accept from
providence whatever will happen to me.» Man sieht hier Burckhardt auf
einem Weg, den dann einige Jahrzehnte spater einer seiner Schiiler in
ciner analogen Lebenssituation, nach einem Theologiestudium, das sich
als Irrtum erwiesen hatte, wirklich gegangen ist: der junge Spitteler.
Diese Bereitschaft zum Abenteuer mag in Burckhardt in jenem Augen-
blick zusammengehangen haben mit einem Erlebnis seines Herzens, das
ihn an die Heimat fesselte und doch von ihr trennte. Von seiner Liebe zu
Marie Oser hort man aus den Briefen an die Schwester nur soviel, dass

182



man sie als Richtung seiner Gefiihle ernst zu nehmen hat, ohne dass man
wiisste, in welchen Formen sich das kleine Drama abgespielt hat. «I wish
that M.O. might be married as soon as possible with R.R. because I love
her and I know at once, she is not destined to me.» Die Sache scheint
keine Bagatelle gewesen zu sein, denn ein paar Monate spater kommt er
auf die Verlobung Marie Osers zuriick: «Zwar bin ich, — wozu sollte ich
es leugnen? — tief erschiittert von dem Ereignis. Ich hatte mir schon
Himmel {iber Himmel gebaut — und das stiirzt so unbarmherzig zusam-
men. Es wird noch manche trilbe Stunden geben...» In dieser Lage
wendet sich nun trotz der russischen Pline das Herz Burckhardts der
Schwester zu. Er muss Louise frith schon als das Abbild der Mutter
empfunden haben, denn in seinem Alter, beim Tod der Schwester selbst,
gesteht er einmal: «Mutter und Tochter hatten in hohem Grade das
gemeinsam, dass ihre lange religiose Vorbereitung auf das Ende ihrem
frohen Humor gar keinen Abbruch tat.» Jetzt, in seinem ernsten Schmerz
enttauschter Liebe, baut er seine ganze Zukunft auf ein Zusammenleben
mit ihr: «Liebe Louise, hore mich an, ich bin so grundaufrichtig als man
sein kann. Wir werden dereinst beisammen leben, wenigstens aller Wahr-
scheinlichkeit nach. Lass uns durch innige Freundschaft und durch die
sanften Segnungen tieferer Bildung unser Leben versiissen. Der Mensch
kann sich selbst unglaublich viel werden, und je mehr er fir sich selbst
ist, umso mehr ist er auch fir andere. Mein Studium zeigt mir tiglich
neue Quellen alles Grossen und Schonen; die Poesie, die meinen Schmerz
heiligen soll, wird mich auch weiter durchs Leben begleiten. Unsre Rei-
sen — vielleicht bist du ja dann in Moscow gewesen! — werden uns einen
reichen Schatz von Anschauungen zuriick lassen, wir werden gliicklich
sein.» Und dann entwickelt er seine inneren und dusseren Lebenspline,
jenes Bild von der romischen Vigna aus Marmorfriesen und Siulen-
stiicken, von dem die Rede war, und das als Symbol seines Lebens tat-
sachlich sein ganzes kiinftiges Dasein umschliesst. Zu diesem Symbol ge-
hort nun auch das Bekenntnis zum Glauben an die Vorsehung als eine
personliche Gottheit und jener Nachsatz, den das Thema der Liebe zu
Marie Oser hervorlockt: «Der Mensch ist sich selbst wenig oder nichts,
wenn er andern nichts ist. Lass uns fiir andere, zuerst fiireinander leben,
liebe Schwester, und dann soll uns auch das Entsagen lieb und leicht wer-
den. Ist doch die Summe der Lehre Christi das Gesetz der Liebe und der
Aufopferung fur andere.» Gewiss ist dieser Satz vor allem fiir die Schwe-

183



ster geschrieben; fir sich selbst mag Jacob Burckhardt die Lehre Christi
mehr wie ein bestdtigendes Parallelon als wie den Grund seines Glaubens
empfunden haben. Aber das Parallelon war ihm wertvoll und echt.

Er mag es in diesem ersten Berliner Winter stark empfunden haben,
dass sein Bruch mit der Theologie mehr ein personlicher und biographi-
scher als ein grundsitzlicher und allgemeiner sei. Denn mit der Festigung
seiner positiven Uberzeugungen, die er wie ein «Auftauchen aus den
Zweifeln» erlebte, kam er den Traditionen des vaterlichen Hauses in
manchen Dingen wieder so nahe, dass er es geraten fand, sich vor zu
weitgehenden Missdeutungen zu schiitzen. Sogar seinem einstigen theo-
logischen Lehrer, Professor Hagenbach, legt er es ausdriicklich brieflich
roch einmal fest: «<Mit dem Aufgeben der Theologie ist es mir wirklich
ernst.» Aber er fithrt doch gerne den Verkehr mit Hagenbach fort und
tut fir ihn an Hilfsarbeiten, was er kann. Hagenbach mag dabei den
Nebengedanken verfolgt haben, den Kontakt mit seinem begabten Schiiler
auch aus theologischen Griinden nicht zu verlieren. Und Burckhardt wird
das gespiirt haben, ging aber auf den Verkehr ein und arbeitete fir Hagen-
bach in den Berliner Bibliotheken, soviel er nebenbei konnte, trieb auch
weiter Hebrdisch und suchte Neander und Ranke auf, um ihnen Hagen-
bachs Fragen vorzulegen. Aber im Gedanken an den Vater findet es
Burckhardt besser, die Schwester moge ihm nichts von seinen neuesten
inneren Wandlungen verraten. Louise scheint zu einem derartigen Be-
kenntnis gedringt zu haben. Aber der Bruder bittet um Zurickhaltung:
“You think, I should communicate also to my father the changing of my
religious and moral views, but I prefer to show it to him by facts and life
on my returning ... I beg you say to him nothing! if you love me. —
Say also nothing to the mother.” Es ist nicht sehr wahrscheinlich, dass
Burckhardt eine weitere Radikalisierung seiner religiosen Negationen
zwar der Schwester, nicht aber dem Vater hitte mitteilen wollen. Es muss
sich um eine entgegengesetzte Wendung gehandelt haben, iiber die er
der Schwester manches andeutete, um ihren Kummer zu beschwichtigen,
die er aber doch nicht als «Bekehrung» ausgelegt wissen wollte, handelte
es sich doch bestenfalls um eine Vigne aus alten Marmortrimmern. Etwas
von den inneren Vorgdngen ahnt man aus einer Bemerkung an Tschudi
vom Dezember 1839: «Wire ich nur aus Zweifeln aufgetaucht, obwohl
schon das ein Grosses ist, so diirfte ich herzhaft sprechen... Allein, es
sind zugleich noch andere Ddmonen zu iiberwinden, besonders, um es

184



mit einem Wort zu sagen, eine vollige Verweltlichung in der Anschau-
ungsweise wie in der Behandlungsweise aller Dinge. Ein Heilmittel hie-
gegen ist mir in meinem Hauptfach, der Geschichte, aufgegangen und
sie war auch der erste Anstoss gewesen, der meinen Fatalismus und meine
darauf gegriindete Lebensansicht aus dem Sattel hob.»

Der geschichtlichen Erkenntnis schreibt also Burckhardt hier den
ersten Anstoss zu seiner Abkehr von der Verweltlichung seiner Anschau-
ungen zu. Die ersten Sétze, die er bei Ranke horte: «Volker sind Gedanken
Gottes ... » gehoren gewiss in diesen Zusammenhang. Die Geschichte
war ihm indessen schon in diesen ersten Berliner Monaten viel mehr
als bloss Heilmittel und Erkenntnis. Sie war ihm bei allen Schwankungen
seines Herzens ein dauerndes Glick. An einem Novemberabend von 1839
wirft er den Ariost weg, weil seine reichen Bilder trotz allem «noch lange
nicht das Gefiss sind, in welchem sich mein gegenwirtiges Gliick fassen
und ins Gleichgewicht bringen konnte». Feierlicher tont es zwei Monate
spater: er habe — wie gewisse Ritter im Don Quijote ihre Damen — seine
Wissenschaft bisher nur auf Horensagen hin geliebt. Jetzt, nach den
ersten Vorlesungen bei Ranke, Droysen und Boeckh, «trat sie pldtzlich
in gigantischer Grosse vor mich, und ich musste die Augen niederschla-
gen. Jetzt erst bin ich fest entschlossen, ihr mein Leben zu widmen,
vielleicht mit Entbehrung des hiuslichen Gliicks; von nun an soll kein
Zwitterzustand meine Seele dngstigen.» Noch einmal zwei Monate spiter,
am Ende des ersten Berliner Winters, hat derselbe Gedanke nun den
vollen Klang einer dauernden Uberzeugung bekommen. Nun erfiillt ihn
die Geschichte ganz; sie ist bereits im Begriff, die Poesie vom ersten Platze
seines Herzens zu verdrangen. «Meine Poesie», schreibt er an Tschudj,
«der du schone Zeiten weissagtest, schwebt in Gefahr, den Abschied zu
erhalten, seit ich die hochste Poesie in der Geschichte finde. Es gab eine
Zeit, wo ich das Spiel der Phantasie als das hochste Erfordernis der Poesie
betrachtete; seit ich aber die Entwicklung geistiger oder iberhaupt innerer
Zustinde noch hoher stellen muss, finde ich meine Befriedigung schon
in der Geschichte, die uns diese Entwicklung in zweierlei parallel lau-
fenden und sich immerfort durchzweigenden, ja identischen Phasen auf-
weist, ich meine die Entwicklung des Einzelnen und des Ganzen: —
rechne ich noch die brillante dussere Geschichte hinzu als das glinzend-
bunte Kleid der eigentlichen Weltlenkung, so komme ich auf den alten,
oft nicht verstandenen Satz: dass unser Herrgott der grésste Dichter sei.»

185



Gewiss ist mit solchen Ausserungen der Schwebezustand zwischen Poesie
und Geschichte, der den jungen Burckhardt kennzeichnet, noch lange
nicht aufgehoben. Er wird noch ein volles Jahrzehnt weiterdauern. Aber
die innere Richtung seines kiinftigen Lebens ist doch klar geschaut und
es ist im Grunde daruber entschieden, dass die Geschichte als Ganzes und
nicht die Kunstgeschichte als Besonderes dieses Leben erfiillen werde.

186



	Aus Jacob Burckhardts erster Berliner Zeit

