
Zeitschrift: Bericht über die Tätigkeit der St. Gallischen Naturwissenschaftlichen
Gesellschaft

Herausgeber: St. Gallische Naturwissenschaftliche Gesellschaft

Band: 72 (1945-1947)

Artikel: Aus Jacob Burckhardts erster Berliner Zeit

Autor: Kaegi, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-832838

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-832838
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AUS JACOB BURCKHARDTS ERSTER
BERLINER ZEIT

Von Werner Kaegi

Ihnen,
verehrter Herr Doktor, verdankt man die freundliche Hut der

Briefe, die Jacob Burckhardt an Friedrich von Tschudi geschrieben

hat; sie gehören zu den schönsten, die aus der Zeit seiner Lösung vom
Theologiestudium erhalten sind, ja zu den schönsten seines reichen opus

epistolarum überhaupt. Sie, verehrter Herr, hatten überdies die Güte, mir
ihre Benützung für die Burckhardt-Biographie zu erlauben in einem

Zeitpunkt, da Sie selbst sie noch nicht publizieren konnten. So scheint es mir

angemessen, Ihnen bei Anlass dieser Festgabe als Zeichen des Dankes ein

kleines Stück Kommentar zu einigen jener Dokumente, die nicht mehr

der Basler Zeit angehören, in der Form eines Berichtes über den Nachhall
der theologischen Schmerzen Burckhardts in der ersten Berliner Zeit und
im Ausklang der Freundschaft mit Biedermann vorzulegen.

Abgestossen vom äusseren Leben der preussischen Hauptstadt, wandten

sich Burckhardts Energien damals ganz nach innen. Aber da er nun
einmal nicht zu jenen Gelehrtennaturen gehörte, bei denen sich alle
Kräfte der Seele in der Verstandesarbeit der Wissenschaft aufzehren
können, ballten sich seine Leidenschaften zu immer neuen Stürmen des

Gemüts. Von den heftigen Wallungen seines Herzens, die ihn in der
Berliner Fremde bewegten, waren diejenigen des Heimwehs die gelindesten.

«Siehst du, ich möchte auch nur einen Augenblick auf dem oberen
Hauenstein stehen und den Sonnenuntergang an den Alpen sehen können

», schreibt er nach dem ersten Berliner Winter nach Hause, «oder
noch lieber jenseits bei Bellinzona oder Lugano et caetera herumstreichen

— nur einen Abend und dann meinethalb wieder in des heiligen römischen

Reiches deutscher Nation Sandbüchse, die edle Mark Brandenburg
zurück und hinter die Bücher. — Nach Basel speziell habe ich weniger

12 177



Verlangen, es ist die Schweiz, es sind die Berge!» Diese Stimmung des

Vorfrühlings hatte schon im November leise eingesetzt. Gleich in seinem

ersten Brief an Tschudi, im Vollgefühl der endlich erlangten Freiheit zum
Geschichtsstudium, betrachtet er doch seine Berliner Zeit nur als eine

Vorbereitung, um möglichst bald wieder nach Italien zu kommen, nach

Italien, «dessen Bilder seit einigen Tagen gerade hervorgerufen durch
ihren diametralen Gegensatz, die gotteserbärmliche Umgebung von Berlin,

mich lieblicher als je umgaukeln... Dies Land und sein Genuss ist

ein notwendiges Supplement meines ganzen Wesens und Lebens; dort,

nur dort finden sich die Centra, um welche herum meine Phantasiebilder
sich krystallisieren können, nur dort und in der Schweiz ist mir die Natur
das, was sie sein muss!» Man sieht es in seinem Skizzenbuch, wo Burck-
hardt sich einen gewissen Ersatz für das entbehrte Italien holte: in den

Berliner Museen. Von den sechzehn Seiten, die der Zeit vom Oktober
1839 bis zum August 1840 angehören, sind nur zwei mit Landschaftsskizzen

aus dem Tiergarten gefüllt; eine dritte zeigt eine klassizistische Villa
im selben Tiergarten und das Innere des Gewächshauses, denn — «bei

uns ist die Kunst eine Treibhauspflanze». Die übrigen zwölf Seiten zeigen
Skizzen nach antiken Skulpturen und Vasenmalereien, italienischen
Gemälden, dazu ein Blatt nach Rubens, eines nach Holbein und merkwürdig
vereinzelt ein Versuch, das Selbstporträt Rembrandts wiederzugeben. Die

grossen Hauptstücke halten Werke Raffaels, Boltraffios, Fra Bartolom-
meos fest, und dazu die mythologischen Gestalten, die den archäologischen

Übungen bei Panofka zu dienen hatten. Die erste Lektüre der
Berliner Zeit, von der wir hören, war der «Orlando» Ariosts, eine der
ersten Opern, die er besuchte, die «Armida» Glucks.

Der grosse Hauptschmerz dieses ersten Berliner Winters aber waren
die tieferen Wirrungen des Herzens, die er von Basel mitgebracht hatte
und die durch die Ortsveränderung nicht beschwichtigt, sondern erst recht

aufgewühlt wurden. Es ist, als habe Burckhardt erst jetzt, da das äussere

Ziel seiner letzten Jahre, die Freiheit für das Geschichtsstudium, erreicht

war, recht empfunden, was im Zusammenhang mit der Lösung von der

Theologie in ihm vorgegangen war. Erst jetzt in Berlin spürte er, wie
leicht sein Seelenschiff geworden sei, seit er sich des religiösen Erbes

seiner Kindheit entledigt hatte. «Du kanntest mein bisheriges phantastisches

Traumleben, du nähmest einigen Anteil daran», schreibt er seinem

geliebten Tschudi. «Das freilich liess ich dich kaum ahnen, dass ich in

178



einem bedeutenden inneren Zwiespalt über die höchsten Fragen meines

Lebens war. Zürne mir nicht, dass ich Dir es nicht gestand; denn ich

gestand es kaum mir selbst und drängte jede nahende Crisis durch heftige
Zerstreuung... zurück. Ich hatte ein ganzes Reserveheer von Gestalten,
die meine Phantasie ablenken sollten von den sich stets mächtiger
aufdrängenden Fragen über meine Bestimmung und mein Verhältnis zu
Gott und der Welt.» Offenbar erlebte Burckhardt erst jetzt, da seine

persönlichen Entscheidungen nicht mehr belastet waren durch einen
väterlichen Wunsch, die religiösen Fragen in ihrer eigenen, echten Tiefe.
«Und jetzt bin ich darin begriffen, in dem Ruin meiner bisherigen
Lebensansicht umherzuschaufeln und an den alten Fundamenten das noch

einigermassen, wenn auch anderswie Brauchbare hervorzusuchen.» So

das Geständnis an Tschudi vom Dezember. Noch im folgenden Sommer
kommen ihm im Brief an die Schwester wieder dieselben Bilder vor die
Seele; nun freilich klingt es getroster: «Lass uns denn aus allerlei Trümmern

und zertrümmerten Träumen eine neue Wohnung bauen; wie der
römische Winzer seine Vigna baut aus alten Marmorfriesen und
Säulenstücken! Vielleicht wohl wird dich dann und wann eine zu leichte Lebensansicht

bei mir befremden, aber glaube mir, meine Uberzeugung von einer

ewigen Vorsehung steht gewiss felsenfest. Diese Vorsehung ist kein blindes

Schicksal, sondern ein persönlicher Gott, — dieser Glaube wird nie
von mir weichen, mag sich auch die Ansicht von Religionen und Con-
fessionen modificieren wie sie wolle.»

Die alte Wunde ist also in Berlin nicht vernarbt, sondern noch einmal
aufgebrochen. Burckhardts Äusserungen sind indessen zu verschleiert, als
dass man seine Positionen ganz erkennen könnte. Jedenfalls sieht man
im Hintergrund die Gestalt Biedermanns wieder auftauchen, auch wenn
man nichts von einer Wiederbegegnung der Freunde wüsste. Burckhardt
beschreibt das erneute Zusammentreffen mit eindrucksvollen Worten.
Oft genug habe er sich gesagt: «B [iedermann] ist kein Freund für dich,
ja er bedarf der Freundschaft eigentlich gar nicht, während ich derselben
bedarf und schon somit im Nachteil bin. So hatte ich mir denn vorgenommen,

in Berlin in möglichst angenehmem Verhältnis zu ihm zu stehen,
aber mein Gemüt ihm nicht mehr zu eröffnen, ja ich hatte selbst auf
Riggenbachs vertrautern Umgang Verzicht geleistet. Aber das alles wich
wie Nebel vor der Sonne, als er mir hier entgegentrat und einige wenige
Worte sprach. Das alte leidenschaftliche Verhältnis war abgestorben und

179



beide fühlten in demselben Augenblick, dass unsere bald fünfjährige
unerklärliche, durch keinen Hader zu tötende Zuneigung zu einander
denn doch ihren tieferen Grund haben müsse; wir taten jeder ein

stillschweigendes Gelübde, das Wesen des andern zu respektieren und zu
schonen, wenigstens ich tat es und er muss es auch getan haben; er zog
mich an sich und wir umarmten uns stillschweigend.» Bei diesem
Bekenntnis an Tschudi fürchtet Burckhardt immerhin Vorwürfe des Freundes,

er habe sich aus Schwäche zu rasch von dem Augenblick hinreissen
lassen. «Es mag halb so sein, aber hast du den Zustand schon einmal
erlebt, wenn ein Herz, das Du liebst, seit langen Jahren liebst, an das du
ein Übermass von Zuneigung verschwendet hast, und dem du um deinetwillen

nie entsagt haben würdest, endlich feierlich dir entgegen kommt
und Dir eine ruhige, ihrer selbst bewusste Freundschaft anträgt? Biedermanns

Worte hätten mich auch schwerlich bewogen, es war ein Blick,
düster und ernst, ich konnte nicht anders und seitdem es so ist, schlägt
mein Herz wieder frei und gesund die Freundschaft mit ihm ist mir
jetzt eine ernste Pflicht geworden.»

Die Begegnung muss in den ersten Tagen des Berliner Aufenthaltes
stattgefunden haben, und man hört, besonders aus den Aufzeichnungen
Biedermanns, von ziemlich häufigen Zusammenkünften während der

folgenden Monate. Biedermann und Riggenbach wohnten zusammen in
einer traulichen gemeinsamen Gartenwohnung, und dort mag auch Burckhardt

des öfteren erschienen sein. Erst im Sommersemester 1840 notiert
Biedermann: «Mit JB seltener zusammen.» Die letzte Notiz über die
Freundschaft findet sich in seinen Aufzeichnungen am 6. September 1840:

«J. Bdt. N[eue?] Entzweiung.» Diese Berliner Begegnungen waren trotz
allem nicht mehr als ein Nachspiel. Biedermanns Äusserungen über
Burckhardt sind gemischt aus Ironie und überlegener Nachsicht. Schon

die Ankunft Burckhardts und Oeris in Berlin kommentiert er im Brief an
einen Freund: «eine merkwürdige Gesellschaft, die sich auch seltsam
miteinander vertrugen... ». Uber Burckhardts Verkehr mit einem Glarner
Zwicky schüttelt er den Kopf: «Wenn es nur anhält, wenn es nur anhält,
so freut uns das für ihn sehr, denn Zwicky kann gewiss sehr wohltätig
auf ihn wirken.» Wie sonderbar sich das Bild des Freundes nun in der
Vorstellung Biedermanns verzerrt, sieht man aus seiner Erzählung an
einen Basler Freund: «Köbi gab durch sein anfängliches Betragen sehr

traurige Aussichten; frei von aller Rücksicht, durch die seine Verhältnisse

180



in Basel ihn banden, schien er fast sich in sinnlichen Taumel stürzen zu

wollen; er hat sich aber wieder auf sehr erfreuliche Weise zu uns
gewendet ...» Trotz allem lebte auch in Biedermann die Erinnerung an
die alte Freundschaft noch mächtig weiter. Man spürt es aus seinen

Worten an Theodor Meyer: «Zwischen mir und Köbi steht es nun so:

Gleich anfangs gesellte er sich zu solchen, mit denen ich wenig, gegen
die ich aber wenigstens Widerwillen hatte... und so schien er sich

gänzlich von uns weg zu verlieren. Gleichgültig aber können wir, dazu

standen wir uns einmal zu nah, uns nicht gegeneinander verhalten.»
Trotzdem musste die Trennung vollzogen werden, wenn nicht immer

neue Reibungen den Verkehr vergiften sollten. «Gleichgültig war er mir
nie mehr geworden, seit er einmal den innersten Grund seines Wesens

vor mir entfaltet, und diesen liebte ich und liebe ich noch, wenn mir auch

seine Äusserung im Leben mein Gefühl oft im Innersten umkehrte und
sich ein stehender Widerwille dagegen mir festgesetzt hat.» Und dann
erzählt Biedermann einen Zwischenfall, der sich in den letzten Tagen im
Zimmer Burckhardts ereignete, während ein Basler Freund bei ihm war:
unversehens wird der Freund ohnmächtig, Burckhardt reisst das Fenster

auf und trägt ihn auf sein Bett. Wie, wenn das Kohlengas des schlecht

bedienten Ofens eine Stunde später, während Burckhardts Schlaf,
ausgeströmt wäre! Biedermanns Bericht über diesen Vorgang ist das letzte

Zeichen ängstlicher Besorgtheit um das Leben des Freundes. Ein Jahr
später hatte der Verkehr aufgehört. Aus Andeutungen in Briefen und
Tagebüchern hat man den Eindruck, dass Biedermann in den ersten
Berliner Monaten nicht nur bei Riggenbach und Theodor Meyer, sondern
auch bei allerlei neuen Freunden, die Burckhardt im Kreis der Schweizer

in Berlin fand, intervenierte, um sie auf den vermeintlich fatalen Seelen-

zustand Burckhardts aufmerksam zu machen und das verlorene Schaf auf
den rechten Weg hegelianischer Christlichkeit zurückzuführen. Das mag
bei Burckhardt den Anstoss gegeben haben, nun auch die letzten Fäden
abzubrechen und sich nicht nur von Biedermann, sondern von den Schweizern

überhaupt fernzuhalten. Es ist nicht unwahrscheinlich, dass in einer

spätem Äusserung, die Markwart in diesen Zusammenhang gezogen hat,
wirklich eine Erinnerung an das Verhältnis zu Biedermann nachklingt.
Burckhardt spricht dort vom Fanatismus der Systeme, der stets gepaart
sei mit Mitleid gegen alle die, so draussen stehen: «Ich habe unter solchen

Menschen gelitten und es mit erlebt, wie dieser Fanatismus ins tägliche

181



Leben eingriff und ein persönliches Verhältnis nach dem andern zerstörte.

Da heisst es dann ganz kurz, dies und dies habe ich auf diesem und diesem

Wege gewonnen, tust du nun nicht ebendasselbe, so bist du mir nicht
mehr geistig ebenbürtig und unsre Freundschaft hat ein Ende.»

Bemerkenswert bleibt es, dass in dieser ersten Berliner Zeit Burck-
hardts Herz noch innnig an den Schweizer Freunden gehangen hat und
dass seine Gefühle die ganze Skala der Tönungen kannte, von der lachenden

Ironie, mit der er die Schweizerkolonie mit jenem grossen leinenen
Tuch vergleicht, das in der Apostelgeschichte sich vor Petrus niedersenkt:
«und darin waren alle vierfüssigen und kriechenden Tiere der Erde und

Vögel des Himmels», — bis zu jenem höchsten Pathos der Freundschaft,
mit dem er an Tschudi schreibt: «Unserm Gnomon leuchtet eine Sonne,

die nicht untergeht, nicht wahr?»
Nicht allein durch die Schweizer, denen er begegnete, sondern auch

durch seine Empfindungen für seine Familie fühlte sich Burckhardt
immer noch an die Heimat gefesselt. Noch am Ende des ersten Berliner
Winters dauern diese Gefühle ungebrochen an. «Basil and Switzerland
become to me dearer at every moment and I know I will better value
also the familiar life on my returning than on my parting.» Er weiss,

dass man auch zu Hause ständig von seinen Plänen und von seiner

Zukunft spricht. Es scheint im Zusammenhang mit der Fahrt nach Berlin
auch von einer Russlandreise die Rede gewesen zu sein. Nun möchte

Burckhardt wissen, ob diese Pläne weitergediehen sind. Vermutlich sollte
die Moskauer Konsulin dem jungen Neffen mit unsicherer Zukunft eine

einträgliche russische Stellung vermitteln, für die Burckhardt mit seinen

fünf Semestern Theologie durchaus reif geworden war. Und Burckhardts
erste Berliner Eindrücke waren so beschaffen, dass er auch diese Möglichkeit

nicht von sich wies: «Write to me», bittet er die Schester, «if it is

sometimes question of my going into Russia I am resolved to accept from

providence whatever will happen to me.» Man sieht hier Burckhardt auf
einem Weg, den dann einige Jahrzehnte später einer seiner Schüler in
einer analogen Lebenssituation, nach einem Theologiestudium, das sich
als Irrtum erwiesen hatte, wirklich gegangen ist: der junge Spitteier.
Diese Bereitschaft zum Abenteuer mag in Burckhardt in jenem Augenblick

zusammengehangen haben mit einem Erlebnis seines Herzens, das

ihn an die Heimat fesselte und doch von ihr trennte. Von seiner Liebe zu
Marie Oser hört man aus den Briefen an die Schwester nur soviel, dass

182



man sie als Richtung seiner Gefühle ernst zu nehmen hat, ohne dass man
wüsste, in welchen Formen sich das kleine Drama abgespielt hat. «I wish
that M.O. might be married as soon as possible with R.R. because I love
her and I know at once, she is not destined to me.» Die Sache scheint

keine Bagatelle gewesen zu sein, denn ein paar Monate später kommt er
auf die Verlobung Marie Osers zurück: «Zwar bin ich, — wozu sollte ich

es leugnen? — tief erschüttert von dem Ereignis. Ich hatte mir schon

Himmel über Himmel gebaut — und das stürzt so unbarmherzig zusammen.

Es wird noch manche trübe Stunden geben...» In dieser Lage
wendet sich nun trotz der russischen Pläne das Herz Burckhardts der
Schwester zu. Er muss Louise früh schon als das Abbild der Mutter
empfunden haben, denn in seinem Alter, beim Tod der Schwester selbst,

gesteht er einmal: «Mutter und Tochter hatten in hohem Grade das

gemeinsam, dass ihre lange religiöse Vorbereitung auf das Ende ihrem
frohen Humor gar keinen Abbruch tat.» Jetzt, in seinem ernsten Schmerz

enttäuschter Liebe, baut er seine ganze Zukunft auf ein Zusammenleben

mit ihr: «Liebe Louise, höre mich an, ich bin so grundaufrichtig als man
sein kann. Wir werden dereinst beisammen leben, wenigstens aller
Wahrscheinlichkeit nach. Lass uns durch innige Freundschaft und durch die
sanften Segnungen tieferer Bildung unser Leben versüssen. Der Mensch
kann sich selbst unglaublich viel werden, und je mehr er für sich selbst

ist, umso mehr ist er auch für andere. Mein Studium zeigt mir täglich
neue Quellen alles Grossen und Schönen; die Poesie, die meinen Schmerz

heiligen soll, wird mich auch weiter durchs Leben begleiten. Unsre Reisen

— vielleicht bist du ja dann in Moscow gewesen! — werden uns einen
reichen Schatz von Anschauungen zurück lassen, wir werden glücklich
sein.» Und dann entwickelt er seine inneren und äusseren Lebenspläne,
jenes Bild von der römischen Vigna aus Marmorfriesen und
Säulenstücken, von dem die Rede war, und das als Symbol seines Lebens
tatsächlich sein ganzes künftiges Dasein umschliesst. Zu diesem Symbol
gehört nun auch das Bekenntnis zum Glauben an die Vorsehung als eine

persönliche Gottheit und jener Nachsatz, den das Thema der Liebe zu
Marie Oser hervorlockt: «Der Mensch ist sich selbst wenig oder nichts,
wenn er andern nichts ist. Lass uns für andere, zuerst füreinander leben,
liebe Schwester, und dann soll uns auch das Entsagen lieb und leicht werden.

Ist doch die Summe der Lehre Christi das Gesetz der Liebe und der
Aufopferung für andere.» Gewiss ist dieser Satz vor allem für die Schwe-

183



ster geschrieben; für sich selbst mag Jacob Burckhardt die Lehre Christi
mehr wie ein bestätigendes Parallelon als wie den Grund seines Glaubens

empfunden haben. Aber das Parallelon war ihm wertvoll und echt.

Er mag es in diesem ersten Berliner Winter stark empfunden haben,
dass sein Bruch mit der Theologie mehr ein persönlicher und biographischer

als ein grundsätzlicher und allgemeiner sei. Denn mit der Festigung
seiner positiven Überzeugungen, die er wie ein «Auftauchen aus den

Zweifeln» erlebte, kam er den Traditionen des väterlichen Hauses in
manchen Dingen wieder so nahe, dass er es geraten fand, sich vor zu

weitgehenden Missdeutungen zu schützen. Sogar seinem einstigen
theologischen Lehrer, Professor Hagenbach, legt er es ausdrücklich brieflich
noch einmal fest: «Mit dem Aufgeben der Theologie ist es mir wirklich
ernst.» Aber er führt doch gerne den Verkehr mit Hagenbach fort und

tut für ihn an Hülfsarbeiten, was er kann. Hagenbach mag dabei den

Nebengedanken verfolgt haben, den Kontakt mit seinem begabten Schüler
auch aus theologischen Gründen nicht zu verlieren. Und Burckhardt wird
das gespürt haben, ging aber auf denVerkehr ein und arbeitete für Hagenbach

in den Berliner Bibliotheken, soviel er nebenbei konnte, trieb auch

weiter Hebräisch und suchte Neander und Ranke auf, um ihnen Hagenbachs

Fragen vorzulegen. Aber im Gedanken an den Vater findet es

Burckhardt besser, die Schwester möge ihm nichts von seinen neuesten

inneren Wandlungen verraten. Louise scheint zu einem derartigen
Bekenntnis gedrängt zu haben. Aber der Bruder bittet um Zurückhaltung:
"You think, I should communicate also to my father the changing of my
religious and moral views, but I prefer to show it to him by facts and life
on my returning... I beg you say to him nothing! if you love me. —
Say also nothing to the mother." Es ist nicht sehr wahrscheinlich, dass

Burckhardt eine weitere Radikalisierung seiner religiösen Negationen
zwar der Schwester, nicht aber dem Vater hätte mitteilen wollen. Es muss
sich um eine entgegengesetzte Wendung gehandelt haben, über die er
der Schwester manches andeutete, um ihren Kummer zu beschwichtigen,
die er aber doch nicht als «Bekehrung» ausgelegt wissen wollte, handelte

es sich doch bestenfalls um eine Vigne aus alten Marmortrümmern. Etwas

von den inneren Vorgängen ahnt man aus einer Bemerkung an Tschudi

vom Dezember 1839: «Wäre ich nur aus Zweifeln aufgetaucht, obwohl
schon das ein Grosses ist, so dürfte ich herzhaft sprechen Allein, es

sind zugleich noch andere Dämonen zu überwinden, besonders, um es

184



mit einem Wort zu sagen, eine völlige Verweltlichung in der
Anschauungsweise wie in der Behandlungsweise aller Dinge. Ein Heilmittel hie-

gegen ist mir in meinem Hauptfach, der Geschichte, aufgegangen und
sie war auch der erste Anstoss gewesen, der meinen Fatalismus und meine

darauf gegründete Lebensansicht aus dem Sattel hob.»

Der geschichtlichen Erkenntnis schreibt also Burckhardt hier den

ersten Anstoss zu seiner Abkehr von der Verweltlichung seiner Anschauungen

zu. Die ersten Sätze, die er bei Ranke hörte: «Völker sind Gedanken
Gottes ...» gehören gewiss in diesen Zusammenhang. Die Geschichte

war ihm indessen schon in diesen ersten Berliner Monaten viel mehr

als bloss Heilmittel und Erkenntnis. Sie war ihm bei allen Schwankungen
seines Herzens ein dauerndes Glück. An einem Novemberabend von 1839

wirft er den Ariost weg, weil seine reichen Bilder trotz allem «noch lange
nicht das Gefäss sind, in welchem sich mein gegenwärtiges Glück fassen

und ins Gleichgewicht bringen könnte». Feierlicher tönt es zwei Monate

später: er habe — wie gewisse Ritter im Don Quijote ihre Damen — seine

Wissenschaft bisher nur auf Hörensagen hin geliebt. Jetzt, nach den

ersten Vorlesungen bei Ranke, Droysen und Boeckh, «trat sie plötzlich
in gigantischer Grösse vor mich, und ich musste die Augen niederschlagen.

Jetzt erst bin ich fest entschlossen, ihr mein Leben zu widmen,
vielleicht mit Entbehrung des häuslichen Glücks; von nun an soll kein
Zwitterzustand meine Seele ängstigen.» Noch einmal zwei Monate später,

am Ende des ersten Berliner Winters, hat derselbe Gedanke nun den
vollen Klang einer dauernden Überzeugung bekommen. Nun erfüllt ihn
die Geschichte ganz; sie ist bereits im Begriff, die Poesie vom ersten Platze
seines Herzens zu verdrängen. «Meine Poesie», schreibt er an Tschudi,
«der du schöne Zeiten weissagtest, schwebt in Gefahr, den Abschied zu
erhalten, seit ich die höchste Poesie in der Geschichte finde. Es gab eine

Zeit, wo ich das Spiel der Phantasie als das höchste Erfordernis der Poesie

betrachtete; seit ich aber die Entwicklung geistiger oder überhaupt innerer
Zustände noch höher stellen muss, finde ich meine Befriedigung schon

in der Geschichte, die uns diese Entwicklung in zweierlei parallel
laufenden und sich immerfort durchzweigenden, ja identischen Phasen

aufweist, ich meine die Entwicklung des Einzelnen und des Ganzen; —
rechne ich noch die brillante äussere Geschichte hinzu als das glänzendbunte

Kleid der eigentlichen Weltlenkung, so komme ich auf den alten,
oft nicht verstandenen Satz: dass unser Herrgott der grösste Dichter sei.»

185



Gewiss ist mit solchen Äusserungen der Schwebezustand zwischen Poesie

und Geschichte, der den jungen Burckhardt kennzeichnet, noch lange
nicht aufgehoben. Er wird noch ein volles Jahrzehnt weiterdauern. Aber
die innere Richtung seines künftigen Lebens ist doch klar geschaut und
es ist im Grunde darüber entschieden, dass die Geschichte als Ganzes und
nicht die Kunstgeschichte als Besonderes dieses Leben erfüllen werde.

186


	Aus Jacob Burckhardts erster Berliner Zeit

