
Zeitschrift: Bericht über die Tätigkeit der St. Gallischen Naturwissenschaftlichen
Gesellschaft

Herausgeber: St. Gallische Naturwissenschaftliche Gesellschaft

Band: 72 (1945-1947)

Artikel: Das Gebirge in Landschaftszeichnungen der Renaissance

Autor: Zürcher, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-832837

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-832837
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS GEBIRGE IN L A N D S C H A F T S Z E I C H N U N G E N

DER RENAISSANCE

Von Richard Zürcher

Es gehört zur umfassenden Persönlichkeit Emil Bächlers, dass dem

Erforscher der Naturgeschichte auch künstlerische Probleme nicht
fremd sind. So wie er in eigenen Skizzen eine feine Hand bekundet, so

hat er in seiner Würdigung der Pflanzenzeichnungen des St.Galler Arztes

Caspar Tobias Zollikofer und dessen Gehilfen Ulrich Fitzi sachliches

Interesse mit nicht minder grossem künstlerischem Verständnis verbunden.

In ähnlichem Sinne sollen im folgenden einige Gebirgszeichnungen

aus den Anfängen der neueren Kunst dem Jubilar vorgelegt werden,
deren sachlicher Bestand sein Interesse wohl von vornherein besitzt und
deren Interpretation hier für einmal nicht die Sache des Geographen
und Geologen, sondern des Kunsthistorikers sein soll.

Die Zeit der Renaissance wird charakterisiert durch eine
Weltanschauung im unmittelbaren Sinne dieses Wortes. Künstler und Dichter
bewegen sich nicht mehr in den letztlich metaphysischen Räumen des

Mittelalters, sondern sie gestalten das Erlebnis einer in vieler Hinsicht
neuentdeckten Natur. Die Anerkennung von Bindungen an ein
überirdisches Jenseits weicht einer Bejahung der natürlichen Schöpfung,
deren ineinanderverwobene Kräfte geistig keiner tiefer und umfassender

geschaut hat als Theophrastus Paracelsus. Bei den Malern aber
wird der subjektive Standpunkt, den nun der Mensch gegenüber der
Welt einzunehmen beginnt, besonders deutlich in den Zeichnungen
fassbar, die als die persönlichste Form der künstlerischen Äusserungen
nun nicht nur den Bestand einer äusseren Wirklichkeit wiedergeben,
sondern ebensosehr zum Spiegel des betrachtend schaffenden Menschen
werden.

165



Das Renaissance-Ideal des allseitigen Menschen verkörpert sich am
vollkommensten in Lionardo da Vinci. Seine Zeichnungen sind

voll exakter Beobachtungen, die gleich seinen zahllosen schriftlichen
Notizen den hochbedeutenden Naturforscher bekunden. Doch zugleich
offenbart sich in ihnen der begnadete Künstler, der den von aussen

empfangenen Eindruck zu einem innern Bild verwandelt.

In Lionardos «Landschaft mit dem Regenschauer», die kurz vor 1500

entstanden sein muss und heute in Windsor aufbewahrt wird, stürzt

der Blick aus grösster Höhe auf ein von Bäumen und Bauten besetztes

Hügelland und fällt dann weiter auf eine reich besiedelte Ebene, die sich

im Hintergrund zu einem Tal zwischen steilen Felsgebirgen verengert.
Hier verfinstert sich der Himmel; Regen strömt aus geballten Wolken
nieder, über welchen sich wieder in hellem Licht ferne Konturen abzeichnen,

bei denen man im Ungewissen bleibt, ob es sich um Luftgebilde oder

um eine zweite ferne Gebirgswelt handelt. — Die Zeichnung trägt in
ihrer weichen Kohletechnik den für das Wesen Lionardos so bezeichnenden

Charakter der ersten Skizze, in welcher das Dargestellte sich noch

nicht zu eindeutigen Formen verfestigt hat, sondern noch gleichsam in
der Schwebe erscheint zwischen einer ersten, nur der Innenwelt des

Künstlers gehörenden Vision und deren Objektivierung im fertigen Kunstwerk.

In solchem Sinne einer inneren Schau werden die verschiedensten

äusseren Bereiche der Natur, die Ebenen und das Gebirge, doch auch
das Bewohnte und das Unbewohnte und ebenso Erde und Himmel,
Unwetter und Sonnenschein zu einem Simultanerlebnis von wahrhaft
kosmischer Weite zusammengefasst.

Lionardo verzichtet auf jene eindeutige Bewältigung der Aussenwelt
durch die ein fixiertes Auge voraussetzende Perspektive, mit welcher die
Kunst der Renaissance den Landschaftsraum von einem menschlichen

Standpunkt aus rational bewältigt. Statt dessen geht der Blick gleichzeitig
in die verschiedensten Richtungen, in die Tiefe, in die Weite und in die
Höhe. Der Mensch gibt damit seinen bestimmten Standort auf und sieht

die Welt in ihrer Gesamtheit gleichsam mit den Augen ihres allgegenwärtigen

Schöpfers oder wie in den ineinanderwogenden Bildern eines

Traumes. Denn wie dort, d.h. wie in den Tiefen des Unterbewusstseins,
verliert das Einzelne seine Bestimmtheit und vereint sich das im
Wachzustand Gesonderte zu einer unwirklich gewordenen Welt.

166



Lionardo da Vinci: Landschaft mit Regenschauer



Tizian: Voralpenlandschaft



Auch in anderen Werken Lionardos findet sich diese an die Traumwelt

erinnernde All-Einheit, so in dem Bild der Mona Lisa, deren Gesicht

so rätselhaft ist, weil sich in seinen Zügen die verschiedensten Charaktere

in ähnlich stiller Weise vereinen wie im Hintergrund die Berge, Hügel
und Ebenen, Flüsse und Seen, und wo über dem Ganzen trotz der Strasse

und der Brücke die Einsamkeit einer Mondlandschaft zu liegen scheint.

Ebenso scheint sich in den Skizzen von Körpern, Händen und Köpfen die

weiche, vom Lichte überglänzte Modellierung in die Höhen und Tiefen
einer Landschaft zu verwandeln.

Die Landschaft als Selbstzweck wird in der italienischen Renaissance

verhältnismässig selten gestaltet, und selbst dann fast nur in Oberitalien,
wo die malerischen Motive des Alpenrandes Anregungen boten. Aus
solcher Gegend stammt Tizian, von dessen Landschaftsskizzen die lavierte
Federzeichnung im hessischen Landesmuseum zu Darmstadt am stärksten

mit der Gebirgswelt verbunden ist. Es ist der Anblick einer südlichen

Voralpenlandschaft. Über einzelne Baumgruppen und die Bauten eines

Städtchens geht der Blick zu einer sanft ansteigenden Ebene, aus welcher
schliesslich ein von Wolken umzogener Gebirgsstock steil emporsteigt.
Deutlich wird der Blick von Plan zu Plan geführt, und in eindeutigem
Hintereinander ordnen sich die schon durch ihren Sachbestand kontrastvoll

gegeneinander abgehobenen Gründe. Aber obwohl hier die
vernunftvolle Perspektive der Renaissance herrscht, verwandelt auch diese

Skizze die Natur zu einem künstlerisch geschauten Bild.
Die innere Einheit dieses Bildes liegt bei Tizian weniger in jener

Traumsphäre, in der bei Lionardo die Dinge noch unmittelbar einem

innersten Bereich der Seele zu entspringen scheinen, sondern der objektiv

gegebene Bestand wird mit künstlerischen Mitteln bewältigt, die nicht

nur in der Skizze, sondern auch im übrigen Schaffen den Stil des Meisters
bestimmen. So offenbart sich in den aufgelösten, rasch über das Papier
hineilenden Federlinien die Handschrift eines Malers und darüber hinaus
ein malerischer Stil schlechthin, nämlich in dem bewegten Licht, das die

körperlichen Massen von Bauten und Bäumen auflöst, über die plastischen
Formen des Bodens hinwegspielt und in seinen Abstufungen das

atmosphärische Leben der Nähe und Ferne, der Schatten im Vordergrund
und der ziehenden Wolken über dem Gebirge mit einem Mindestmass von
äusserem Aufwand festzuhalten vermag. Auch hier stellt die Skizze einen

167



Anfangszustand dar in der Entwicklung, die von der ersten, noch fast

gestaltlosen Vision zum endgültigen Gemälde führt. Noch stärker als

bei dem aus der Toskana stammenden Lionardo scheinen bei Tizian, der

vom Alpenrande nach Venedig kam, die aufgelösten Konturen, die freie
malerische Führung des Pinsels, sowie das einheitliche Zusammenwachsen

der verschiedenen Bildelemente Eigenschaften des Barockstils
vorwegzunehmen, die in den fertigen Gemälden des Meisters nicht im gleichen
Masse sichtbar sind. Die Skizze nämlich besitzt schon durch die ihr
eigentümliche offene und malerische Form wesentliche Züge des Barocks, die

zudem der Darstellung des Gebirges mit seiner bewegteren Formation
und seinen lebhafteren Licht- und Schattenspielen besonders angemessen
sind. Dennoch ist die Auffassung, die Tizian seiner Voralpenlandschaft
gibt, im Grunde eine körperliche, denn die Gründe verwachsen trotz —
oder gerade wegen ihrer Staffelung zu einer an inneren Kontrasten
reichen Gesamtheit, und die Erde bietet sich nicht nur in ihren Gebirgen,
sondern fast mehr noch in der sanft ansteigenden Ebene als ein Leib dar,
der in Luft und Licht zu atmen scheint.

Lionardo und Tizian sahen auch in ihren Skizzen das Gebirge mit
den Augen des Südländers. Aus anderen Voraussetzungen heraus wurde
das gleiche Thema im selben Zeitraum nördlich der Alpen gestaltet. Hier,
wo im Verlauf des 15. und zu Beginn des 16.Jahrhunderts die Malerei
in Österreich, Bayern und der Schweiz eine besondere Blüte erreichte,
bedeutete die Zeichnung weniger eine noch ganz persönlich gesehene

erste Niederschrift einer weiter zu entwickelnden Bildidee, sondern sie

beanspruchte von Anfang an den Eigenwert eines fertigen graphischen
Kunstwerkes. So fehlt ihr einerseits jener spontane Zauber und jener
souveräne Ausdruck der schöpferischen Persönlichkeit, der uns aus den
italienischen Zeichnungen entgegenstrahlt, andererseits aber vermag sie

durch eine ähnliche Vollkommenheit der Linie zu fesseln wie der gleichzeitige

Kupferstich.

Unter den schweizerischen Künstlern des frühen 16.Jahrhunderts hat
der Berner Nikiaus Manuel am stärksten jene Universalität des

Schaffens verwirklicht, die zum Ideal der Renaissance gehört. Ganz

abgesehen von seiner Wirksamkeit als Dichter und Staatsmann, umfasst
allein schon sein zeichnerisches Oeuvre einen Themenkreis, in welchem

168



Nikiaus Manuel Deutsch: Felsiges Vorgebirge mit Landzunge und Brücke



sich ebenso die menschliche Gestalt wie auch die freie Landschaft finden.
Unter seinen Gebirgszeichnungen zeigt eine Federzeichnung, die im Basler

Kupferstichkabinett aufbewahrt wird und um 1520 entstanden ist, ein

felsiges Vorgebirge, auf dessen halber Höhe ein Bergstall mit Kapelle
liegt; gegen den Betrachter zu erstreckt sich eine schmale Landzunge,
deren vorderes Ende durch einen Wehrturm gesichert ist; von diesem

führt eine flache Holzbrücke nach der Bildecke rechts unten. Begleitet
wird das Vorgebirge auf seiner rechten Seite durch eine kleine Insel mit
einem Wasserschloss.

Die künstlerische Freiheit, mit welcher der hier nur ganz knapp
angedeutete Bildbestand gestaltet ist, offenbart sich zunächst in der souveränen

Verbindung von Ansicht und Aufsicht, die sich kühn über eine für
sämtliche Teile des Bildes verbindliche Perspektive hinwegsetzt. Eine
ähnliche Freiheit des Künstlers gegenüber einer objektiven Wiedergabe des

sachlichen Bestandes erscheint auch in der Verschiedenheit der jedesmal
auf einer eigenen Perspektive beruhenden Wasserspiegel links und rechts

des Vorgebirges. Dem entspricht eine verwandte Vieldeutigkeit und Un-
verbindlichkeit des Maßstabes: Wohl gibt Manuel die entfernteren Bauten

kleiner; doch nehmen bereits Bäume und Buschwerk nicht mehr im

gleichen Masse an der Verkürzung teil, sondern in den verschiedensten

Tiefenzonen erscheinen sie als das ein und selbe Spiel sich rundender

Federlinien, die sich bereits bis zu einem gewissen Grade von der
Sachdarstellung losgelöst haben. Die Vieldeutigkeit des Maßstabes wird noch
stärker sichtbar in der Felszeichnung des Vorgebirges. Hier zeigen die
meist gebogenen Strichlagen nur in geringem Grade eine Verjüngung
nach der Tiefe hin; denn diese wird aufgehoben durch einen in fast
sämtlichen Bildteilen gleichmässigen Stil der Federzeichnung. Erst die in
dünnen Umrissen angelegten Bergzüge und Uferlinien des Hintergrundes
lassen die Tiefe des Raumes deutlicher erkennen. Die Gleichheit der
graphischen Struktur, auf die schon bei der Baumzeichnung hingewiesen
wurde, verwischt den Unterschied zwischen Grossform und Kleinform.
Eine modellhafte Welt im Kleinen, eine aus einem einzigen Fels- und
Erdstück geschaffene Spielzeuglandschaft hat hier ihre Vergrösserung
erfahren; doch ebenso kann man auch umgekehrt das Ganze als Verkleinerung

eines realen Naturbildes erleben.

Der Charakter der Vieldeutigkeit äussert sich in der Felszeichnung
auch darin, dass die objektive geologische Struktur nur bedingt wieder-

169



gegeben ist, indem sie gleichzeitig in einem Zustand dauernder Verwandlung

gezeigt wird. Entsprechend dem Fehlen einer letzten Festigkeit in
dem gesamten Landschaftsbild wird das an sich tote Gestein den

Erscheinungen der organischen Natur angenähert. Die Einbildungskraft
wird auf das Mannigfachste angeregt; so kann man in dem Überhang
am rechtsliegenden Bergrand eine Ohrmuschel erkennen und darunter
ein seltsames Gekröse, gleichsam Geronnenes und Verknorpeltes, lebendige

Säfte und organische Substanzen und andererseits ein Weich- und

Flüssigwerden ursprünglich toter Materie. Es sind hierin Erlebnisse

künstlerisch gestaltet, wie sie eigentlich nur das Hochgebirge bietet, wo
ebenfalls die Maßstäbe für den Betrachter ins Fliessen geraten können,
die Unterschiede zwischen Grossform und Kleinform sich verwischen und
die Gesteinsformen die Phantasie zu den merkwürdigsten Vorstellungen

anregen. Trotzdem ist für die Gestaltung solcher Zeichnungen die eigene
Phantasie des Künstlers noch stärker in Rechnung zu stellen als das

unmittelbare Erlebnis der heimatlichen Natur, welche nur die äussere

Anregung, gewissermassen die objektiven Materialien, für ein inneres
Erlebnis stellt. —

Wie sehr unter den Schweizer Malern der Hochrenaissance Hans
Leu d. J. aus Zürich als der Landschafter im eigentlichen Sinne

angesprochen werden darf, geht bereits aus seinen Zeichnungen hervor, von
denen hier die «Seelandschaft» des Basler Kupferstichkabinettes
herausgegriffen sei. Die um 1520 entstandene Pinselzeichnung zeigt nach einer
vordersten flachen Bodenwelle, die mit Baumstrünken bestanden ist, noch
ebenfalls im Vordergrund ein schmales Felsentor, das die verschiedensten
Pflanzen überwachsen. Im Durchblick dieses Tores und links daneben
erscheint ein See, dessen buchtenreiche Ufer von Schlössern und Städten
besetzt sind, während dahinter mehrere Gebirgsstöcke emporsteigen. Dieser

hier nur kurz umrissene sachliche Bestand wird in seiner Bildwirkung
ins Phantastische verwandelt: So besitzt das Felsentor keinen deutlichen
tektonischen Aufbau, denn der dem Bildrand zunächststehende Pfeiler
schwebt in der Luft. Die Basis des anderen Pfeilers ist durch Buschwerk

verschleiert, und in ähnlicher Weise verunklärt der Pflanzenwuchs den
oberen Abschluss des Tores. Aber in dem zunächst den Ton angebenden
Motiv des Felsentores fehlt mit dem tektonischen Aufbau auch der
eindeutige Maßstab. Ähnlich wie in den Felsbergen auf den Zeichnungen

170



i" -
f •*:, v ..•«-•"v/

Hans Leu der Jüngere: Seelandscliaft mit Fclsentor



Nikiaus Manuels kann zwischen Grossform und Kleinform nicht eindeutig
unterschieden werden, nur dass Hans Leu das Hauptgewicht auf den

Pflanzenwuchs legt, der die eigentliche Gesteinsformation verschleiert.
In diesem Sinne entstehen, wie übrigens auch bei Albrecht Altorfer oder

in frühen Zeichnungen Kranachs, Anklänge an einen Miniaturgarten oder

an eine von Wurzeln durchzogene, üppig bewachsene Erdscholle.
Der Vieldeutigkeit des Maßstabes im Felsentor entspricht das Fehlen

einer zusammenhängenden Tiefenwirkung im Verhältnis zwischen dem

Vordergrund und dem jenseitigen Seeufer, dessen buchtenreicher Zug
zusammen mit den Berggipfeln gegen die Bildmitte hin wohl einen
melodiösen Rhythmus bildet, dann aber durch den Felspfeiler ziemlich jäh
überschnitten wird. So befreit sich wenigstens in diesem Blatt auch Hans
Leu von einem streng perspektivischen Raumzusammenhang. — Die
Vieldeutigkeit bezieht sich indessen nicht nur auf den Maßstab, d. h. auf
das Verhältnis von Nähe und Ferne, Grossform und Kleinform, sondern
ebenso auch auf die Sachbedeutung. Von den im Bilde sichtbaren Bauten
scheint nur das Schloss auf der dem Vordergrund am nächsten kommenden

Landzunge noch bis zu einem gewissen Grade der Realität
anzugehören; die Stadt hingegen im Grunde der Bucht erscheint mit ihren
Türmen und Giebeln, die fast nur mit durchsichtigen Umrissen
wiedergegeben sind, unwirklich und geisterhaft, weil man sich keine Bewohner
vorstellen kann. Vollends die Berge nähern sich in ihrem Stoffcharakter
einem von innen heraus leuchtenden Plasma.

Wie für Nikiaus Manuel, ist die Vieldeutigkeit der Substanz auch für
Hans Leu bezeichnend: An sich massive Felsgebirge und reale Hügel
scheinen sich ins Ungreifbare aufzulösen und sich gleichsam in einen
universalen Urstoff zu verwandeln, der ebensosehr jedoch auch im
umgekehrten Sinn als Urgrund und Anfang einer erst im Werden gezeigten
Materie erlebt werden kann. Auch das Licht ist vieldeutig geworden: Die
verschiedensten Zeiten des Tages und der Dämmerung, doch auch das

Mondlicht sind vorstellbar; weder herrscht der klare Himmel, noch
geballte Wolkenmassen.

Verglichen mit den Zeichnungen Manuels ist der seelische Ausdruck
weicher und gelöster, was schon durch die äusseren Mittel einer mehr
malerischen als graphischen Technik vorbereitet wird. Die bisher
hervorgehobenen Züge des Vieldeutigen und Unbestimmten schliessen in dem

hier zur Rede stehenden Blatt eine tiefere Einheit der künstlerischen

171



Gestaltung keineswegs aus. Diese Einheit lässt sich formal in der bild-
mässigen Vollständigkeit begreifen, mit welcher die Blattfläche bis zu
ihren Rändern in annähernd gleicher Dichte behandelt ist. Dabei werden
fast alle Bildteile gleichmässig zu Trägern von Lichttönen, neben denen

die dunkleren Flächen weniger als aktive Schatten, sondern mehr als

gleichgültige Folie zu bewerten sind. So herrscht kein dramatisches

Gegeneinander von Hell und Dunkel wie im Barock, sondern das Helle
wird aus dem Dunkel gewissermassen in einer Richtung entwickelt. Die
Lichtwerte sind durch ihre ornamentale Selbständigkeit ausgezeichnet,

d.h. sie werden zu ähnlich selbständigen Augenreizen wie die linearen
Werte in der Zeichnung von Bäumen, Büschen und Wurzeln, deren

Erscheinung sich von ihrer Sachbedeutung weitgehend gelöst hat.

Auch die besondere Eindruckskraft der Stimmung wird erreicht
durch ihre Lösung von den wiedergegebenen Dingen. Die Stimmung zer-
fliesst in den verschiedensten, frei ineinanderwogenden Sphären. Es

herrscht eine innere Gleichzeitigkeit der verschiedensten äusseren Da-
seinszustände, die im einzelnen nur angetönt werden, ohne dass sie eine

verbindliche und endgültige Gestaltung erfahren. Das alles aber ergibt
den Charakter eines Traumbildes. Denn wie dort fluten vage Erinnerungen

durcheinander, die äusserlich durch Föhnstimmungen, Dämmerungsstunden

oder Mondnächte an innerschweizerischen Bergseen angeregt
sein können, die aber darüber hinaus tiefer als bei anderen Malern in
den Gründen der Künstlerseele zu suchen sind, der sie verhaftet bleiben,
ohne zu einer letzten äusseren Verfestigung zu kommen.

Unter den Malern der sog. «Donauschule» hat sich Wolf Huber,
der um 1490 in Feldkirch geboren und 1553 in Passau als Hofmaler des

dortigen Fürstbischofs gestorben ist, am ausschliesslichsten der Landschaft
gewidmet, die das unbedingt führende Thema in seinen Zeichnungen
darstellt. Unter diesen wiederum dominieren Gegenden des

Alpenrandes, insbesondere des Salzkammergutes, das durch seine Seen dem

Malerauge einen ähnlichen Reichtum bot wie das schweizerische

Voralpengebiet.

In des Künstlers erste Reife fällt eine heute in der Graphischen
Sammlung zu München aufbewahrte Federzeichnung mit dem Datum
1515. Eine Holzbrücke führt über einen vorne in wilden Strudeln
herabfallenden Fluss zu einem jenseitigen Ufer, das in Wäldern und Abstürzen

172



Wolfgang Huber: Alpenlandschaft, Zeichnung 1541, London



zu einem Voralpengipfel emporsteigt. Die Fülle der Motive wird gestaltet
und bezwungen durch ein von der Naturwiedergabe weitgehend
abstrahierendes Ornament der Linien. Deren Bewegung setzt ein in der

Baumgruppe links vorne, die als eine einzige grosse Kulisse den ganzen linken
Bildrand einnimmt. Von hier aus strahlen die Linien in das Blatt hinein,
sei es noch motivisch getragen durch den flachen Schwung der Brücke

oder noch kühner im Laubwerk, aus dem sich ganz unmittelbar die Kurven

der Wolken entwickeln; doch auch die dahinter den Himmel
andeutenden Linienzüge besitzen ihren Ausgang, m. a.W. ihr Kraftzentrum
in der genannten Baumkulisse. Dieser einheitlichen Bildbewegung, an
welcher auch das Strömen des Wassers teilnimmt, steht als kraftvoller
Kontrast das Gebirge im Hintergrund entgegen, das trotz allem reichen

Wuchs der Wälder in seiner im einzelnen sich immer wiederholenden
Linienstruktur sich klar und fest emporbaut, gleichsam dem quellenden
Wuchs von Blattwerk und Holz, dem vorüberströmenden Wasser und
den sich auflösenden Wolken das Gegengewicht des Festgeformten
bietend. Dennoch, und das gehört durchgehend zum Zeichnungsstil Wolf
Hubers, löst sich auch dieses Gebirge bis zu einem gewissen Grade auf
in ein transparentes Linienornament, dessen Dasein nur zum Teil in
der Naturwiedergabe liegt, im übrigen aber ein sich selbstgenügendes

Formenspiel darbietet.
Noch eigenmächtiger ist dieses Formenspiel in einer Landschaftszeichnung

geworden, die, aus der Zeit um 1535 stammend, in Berlin
aufbewahrt wird. Begrenzt durch einzelne aus der Tiefe steigende Stämme
und andererseits eine steile Felswand, fällt der Blick auf waldige Gründe,
die von Weilern durchsetzt sind und im Hintergrund zu steilen Hängen
emporsteigen. Die Tiefe wird gebändigt durch das in allen Teilen der
Nähe wie der Ferne das Auge mehr oder weniger gleichmässig reizende

Gespinst der Linien. Links und rechts wirken die rahmenbezogenen
Kulissen der Bäume und des Felsens verfestigend; dazwischen aber weben
die schematisch stilisierten Kronen der Wälder ein teppichartiges Ornament,

in welches die spitz emporgezogenen Dächer der Häuser
miteingeschlossen sind und wo die Strichlagen des Himmels sich mit den
herabhängenden Zweigen der Tannen im Vordergrund verflechten. Die Lavierung

des Pinsels legt weiche Wolkenschatten in einer Weise über die
Fläche, die gegenüber der Sachverdeutlichung willkürlich ist und nur
dem Eigenleben der Bilderscheinung dient.

173



Im Laufe von Hubers Entwicklung steigert sich die Abstraktion
gegenüber den sachbedingten Einzelheiten des Landschaftsbildes. In der
souveränen Distanz des Altersstiles sucht und sieht der Künstler immer
unmittelbarer das Weltganze, womit ein entsprechender Stilwandel
verbunden ist. Innerhalb einer Gruppe verwandter Zeichnungen, die alle
um 1540 entstanden sind, beweist dies am eindrucksvollsten die in London
aufbewahrte lavierte Federzeichnung einer Alpenlandschaft. Auf
jeglichen Vordergrund ist hier verzichtet; ohne dessen «Sprungbrett» und
ohne von rahmengebundenen Seitenkulissen gefasst und geführt zu werden,

fällt der Blick sogleich in die ganze Weite des Raumes, der die Welt
in ihrer Gesamtheit umspannen möchte. Der ausserordentlichen Weite
des Blickfeldes entspricht der Reichtum landschaftlicher Inhalte: Das

Auge geht über Städte und Burgen hinweg, über Flüsse und Seen, die
sich zu Meeren weiten, und über Kämme und Gipfel, welche die
verschiedensten Talschaften umfassen. Dennoch lebt das Bild nicht eigentlich

aus der Fülle der Motive, deren einmaliges Dasein vielmehr in der

Richtung auf ein Allgemeines hin überwunden wird. Die Bäume, Städte
und Brücken, doch auch die kastellhaft sich emporbauenden Berge
erscheinen als gleichmässige Wiederholungen von fast schematischen

Formen; alles Individuelle wird dabei zu einer formelhaften Abbreviatur, zu
einem abgekürzten Zeichen oder zu einer optischen Arabeske. Der
Verzicht auf jedes persönliche Leben des einzelnen und eine gewisse Gefahr
manieristischer Vergewaltigung der dinglichen Mannigfalt ist dabei der
Preis für die andererseits so grossartige Vereinheitlichung, durch die hier
der Mensch die wahrhaft kosmische Weite der Landschaft zum Bild
gestalten kann.

Über die Abbreviatur des einzelnen hinaus entsteht hier ähnlich wie
in den früheren Zeichnungen Hubers der Bildzusammenhang in der
einheitlichen Bildbewegung, die nun nicht mehr in einer rahmenden
Baumkulisse, sondern im Inneren des Bildraumes beginnt und von Bergzinne
zu Bergzinne steigend sich zu dem zentralen Gipfelstock emporschwingt
und von diesem nach den verschiedensten Seiten hin ausstrahlt. Aber auch
die durch die Lavierung angedeuteten Schatten erscheinen als Ausdruck
einer verbindenden Atmosphäre; gleich einem lebendigen Atem scheinen
die Wolken über die Erde zu ziehen, deren Gebirge in lebendiger
Bewegung sich heben und senken.

174



So steigert sich der Reichtum landschaftlicher Motive, wie sie ähnlich
der Schweiz auch das österreichische Salzkammergut bietet, in der
künstlerischen Gestaltung zu einem «Erdlebenbild», das die romantische
Naturbetrachtung eines C. G. Carus vorwegnimmt. Aber zugleich ist es ein

«Weltbild», wie es Goethes Faust während des Osterspazierganges in
einer Vision von ähnlich kosmischer Grösse in Worten fasst. In beiden

Ausdrucksmöglichkeiten, der bildnerischen wie der literarischen, geht es

um eine vom Menschen gesehene und gestaltete Welt, die durch den

Charakter einer inneren Schau schon an ein Traumbild grenzt.
Eine ähnliche Verinnerlichung im Sinne einer Vermenschlichung trat

uns auch bei den Italienern, bei der fast gleichzeitigen Voralpenlandschaft
Tizians und namentlich schon bei Lionardo entgegen. Sie äussert sich in
der Zeichnung Hubers, doch in verwandter Weise ebenfalls bei den nicht
viel älteren Schweizern, in der Übersetzung der Natureindrücke in eine

eigene Sprache abgekürzter Bildzeichen, wodurch erst die Vereinigung
des Verschiedenen möglich wird. Wie in Traumgesichtern sachlich
Getrenntes zu einer tieferen Einheit verwoben wird, so schliesst sich, durch
das dazu wesensverwandte Erlebnis des Gebirges möglicherweise
angeregt, in solchen Zeichnungen die Fülle und Mannigfalt der Welt zu
einem einheitlichen Bild zusammen.

175




	Das Gebirge in Landschaftszeichnungen der Renaissance

