
Zeitschrift: Bericht über die Tätigkeit der St. Gallischen Naturwissenschaftlichen
Gesellschaft

Herausgeber: St. Gallische Naturwissenschaftliche Gesellschaft

Band: 72 (1945-1947)

Artikel: Gottesglaube und Primitalopfer bei dem ethnologischen Altstamm der
Chenchu im Dekkan (Südindien)

Autor: Koppers, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-832831

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-832831
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GOTTESGLAUBE UND PRIMITIALOPFER
BEI DEM ETHNOLOGISCHEN ALTSTAMM DER

CHENCHU IM DEKKAN (SÜDINDIEN)

ass im zentralen und südlichen Vorderindien Primitivstämme leben,

die als prädravidisch und präaustroasiatisch zu bezeichnen sind, war
von Vertretern der Völkerforschung schon seit längerem vermutet worden.

Als Stämme solcher Art wurden beispielsweise Kadar, Kurumba,

Irula, Chenchu, Jenadi usw. genannt. Dass heute von diesen die Chenchu

am besten durchforscht sind, haben wir Dr. Christoph von Fürer-Haimendorf

(dem letzten Vorkriegsassistenten an meinem Institut für Völkerkunde

in Wien, jetzt Professor für Völkerkunde an der Universität Hai-
derabad, Dekkan) zu danken. Fürer-Haimendorf widmete sich zusammen

mit seiner aus London stammenden Frau Gemahlin dieser Aufgabe in
den Jahren 1940 —1941 und legte die Ergebnisse seiner Untersuchungen
in einem umfassenden Bande vor, der im Jahre 1943 unter dem Titel
«The Chenchus» in London erschienen ist1. Das, was bei diesem indischen

Ur- oder Altstamm in bezug auf Gottesglauben und Primitialopfer zum
Vorschein gekommen ist, verdient weiteren Kreisen bekannt zu werden.
Es liegt in der Linie dessen, was ich auf Grund eigener Untersuchungen
an anderen Stellen habe veröffentlichen können und angesichts dessen

ich mich für berechtigt hielt und jetzt noch mehr als früher für berechtigt
halte, von der Notwendigkeit einer Neu- und Umorientierung der
indischen Religionsgeschichte zu sprechen2.

Die Chenchu bewohnen den nördlichsten Teil der Nallaimallaiberge
in der Madras Presidency und die jenseits des Kistnaflusses im Staat
Haiderabad gelegenen Ausläufer dieses Gebirgszuges. Ihre Zahl wird
auf etwa 12000 geschätzt, wovon über 3000 im Staate Haiderabad leben.
Nur einige hundert Individuen führen auch heute noch das Leben von
halbnomadischen Jägern und Sammlern; in ihrer Mehrzahl haben sie sich

Kon Wilhelm Koppers

93



während der letzten Jahrzehnte der Lebensweise der sesshaften Nachbarn

mehr oder weniger angepasst. Ihrer körperlichen Beschaffenheit gemäss

werden die Chenchu von den Fachanthropologen E. von Eickstedt und
Guha in die Altrassenreihe der Protoaustraloiden bzw. Weddiden
hineingestellt. Im Vorbeigehen sei hier bemerkt, dass Fürer-Haimendorf in
bezug auf eine bedeutende Anzahl von Kulturelementen eine Gemeinsamkeit

zwischen den Chenchu und dem bekannten Altvolk der Wedda auf

Ceylon dartun kann, womit natürlich die besondere Altertümlichkeit der

Kultur beider Völker in neuer Weise bezeugt und unterstrichen wird®.

Die Chenchu sprechen heute die Sprache ihrer Nachbarn, der dra-
vidischen Telugu, die ihnen wirtschaftlich-kulturell bedeutend überlegen
sind. Fürer-Haimendorf nimmt mit guten Gründen an, dass der Sprachwechsel

erst vor einigen Jahrhunderten erfolgte, und er hält es für möglich,

dass in der Sprache der Chenchu noch Reste eines vordravidischen
(und voraustroasiatischen) Idioms stecken, was aber noch einer eigenen

Überprüfung bedarf. Da es wahrscheinlich ist, dass die Wedda einmal

Träger der paläolithischen Klingenindustrie waren, die man auf Ceylon
gefunden hat, spricht auch in bezug auf die Chenchu vieles dafür, dass

ihre Vorfahren mit einer der ebenfalls in Indien reichlich festgestellten

paläolithischen Klingenindustrien einmal im Zusammenhang standen.

Fürer-Haimendorf nimmt wohl mit Recht an, dass die Chenchu zur Zeit,
als sie die Sprache der Nachbarn und deren Eisengeräte übernahmen,
ihren ehemaligen Steinartefakten entsagten.

In negativer Hinsicht stellt Fürer-Haimendorf für die Religiosität
der Chenchu die geringe Entwicklung des Zauberwesens fest, obwohl die
schwarze Magie in der hinduistischen und mohammedanischen Nachbarschaft

sich ziemlich stark entwickelt zeigt4. So kennen die Chenchu nur
profane, nicht aber religiöse oder magische Tänze5. Auch der Glaube an
Omina und an Glücks- und Unglückstage fehlt den Chenchu, im Gegensatz

zur hinduistischen Bevölkerung6, so gut wie ganz. Der Verfasser hebt
ausdrücklich hervor, dass die jägerische und sammelnde Tätigkeit der
Chenchu, also das, was sie seit unvordenklichen Zeiten tun und treiben,
sich von zauberischen Praktiken so gut wie frei erweist7. Statt dessen

pflegt der Chenchu, wenn er des Morgens in den Dschungel hinauswandert,

um zu jagen und zu sammeln, zur Gottheit um Erfolg und Schutz

zu beten, wie er im allgemeinen auch nicht vergisst, durch Gebet und

Opfer (oder auch durch beides) für das positive Ergebnis seiner Bemü-

94



hungen zu danken. Welcher Art sind die Gottheiten, an die der Chenchu

mittels Gebet und Opfer sich wendet?8

Abgesehen von mehreren untergeordneten Gottgestalten, wie sie die
Chenchu durchgehend mit den Hindus gemeinsam haben, kennen sie

heute zwei höhere Wesen, deren Verhältnis zueinander wir später noch

näher werden betrachten müssen. Zunächst gilt es, ein jedes der beiden

in seiner Eigenart so getreu wie möglich zur Darstellung zu bringen.
Ein besonderes Interesse verdient ohne Frage bei den Chenchu der

Gott Bhagavantaru9. Nach Auffassung der Chenchu lebt Bhagavantaru
im Himmel10. Man kann ihn infolgedessen auch als Himmelsgott bezeichnen.

Bei den Chenchu tritt, wie auch sonst vielfach in Indien, der
formelle Schöpfungsgedanke in den Hintergrund. Aber Bhagavantaru gilt
als der Schöpfer der Menschenseele. Er gibt die Kinder. Jedoch, er gibt
nicht nur das Leben, sondern er nimmt es auch wieder, im Tode nämlich,
und danach richtet er den einzelnen Menschen gemäss seinen guten und
bösen Taten. Als letztere gelten vor allem Streit, Gewalttätigkeit und
Ehebruch11. Während die Guten zu Bhagavantaru kommen, weist dieser

die anderen, die Bösen, zurück. Sie irren darauf als eine Art böser Geister

(dayam genannt) umher, bedrohen auch die Angehörigen12. Trotzdem
kennen die Chenchu keine besondere Furcht vor den Toten. Auch hat die
Art des Todes (Unglücksfall usw.) keinen Einfluss auf das jenseitige
Schicksal des Betreffenden. Entscheidend ist da nur sein ethisches
Verhalten in diesem Leben. Schliesslich aber, so meinen die Chenchu,
erbarmt sich Bhagavantaru auch der genannten dayam-Geister, der
Zurückgewiesenen, und nimmt sie wohl auf in seine Wohnung («Bhagavantaru's
place»), Bhagavantaru gilt im Grunde als guter und gütiger Gott, trotzdem

er die Menschen sterben lässt und die Bösen, wenigstens zeitweise,
bestraft. Dass nach allem Bhagavantaru als eine ethische Hochgottgestalt
zu gelten hat, liegt gewiss eindeutig und klar zutage. Dass der Begriff
des Hochgottes als solcher bei den Chenchu, trotz des hinduistischen
Namens Bhagavan, seinem Wesen nach durchaus von eigenständiger Art
und Bedeutung ist, hebt von Fürer mehrfach ausdrücklich hervor13.

Bhagavantaru lebt allein, er gilt also nicht als verheiratet. Eine
Kontrolle seinerseits über die untergeordneten Götter und Göttinnen, die, wie
schon bemerkt, im wesentlichen mit entsprechenden Gestalten des
hinduistischen Pantheons übereinstimmen, wird weder bejaht noch verneint.
Das hängt wohl damit zusammen, dass der Chenchu sich überhaupt um

95



diese niedere Götterwelt wenig bekümmert. Diese trat, ähnlich wie die

gute und grosse Dschungelgöttin Garelamaisama (darüber mehr weiter

unten), offenkundig erst später in das Gesichtsfeld der Chenchu14. So

steht in der Religion der Chenchu verschiedenes unorganisch nebeneinander.

Das Ältere und Ursprüngliche aber findet sich im Bhagavantaru-
glauben verkörpert, was natürlich nicht besagen will, dass auch dem (hin-
duistisch-sanskritischen) Namen Bhagwan bei den Chenchu ein besonders

hohes Alter zukomme. Dafür spricht schliesslich auch Bhagavantarus
besondere Beziehung zum Wetter. Er ist verantwortlich für Donner und

Regen. Und zur Zeit eines Gewitters wenden sich die Chenchu im Gebete

an ihn, indem sie sprechen: «Gott Bhagavantaru, wir befinden uns hier
auf Erden, Du bist dort oben. Trage Sorge dafür, dass wir in Sicherheit

(weiter leben).»15 In ähnlicherWeise bitten die Chenchu um Bhagavantarus

Schutz, wenn sie des Morgens in den Dschungel hinauswandern.
«Gott Bhagvanta, am heutigen Morgen gehen wir in den Dschungel hinaus;

wohlan, gewähre uns, dass wir wohlbehalten zurückkehren.» Fürer-
Haimendorf erblickt hierin mit Recht eine Art Morgengebet. Bevor sich

die Chenchu abends zur Ruhe legen, sagen sie: «Sami, Naraina,
Bhagvanta.» 16

Bhagavantaru ist allgegenwärtig. Entsprechendes wird von
Garelamaisama angenommen. Aber dabei ist doch Bhagavantaru der Himmelsgott,

während Garelamaisama als die gütige und sorgende Dschungelgöttin

betrachtet wird (Näheres später). Allgemein gilt, dass sowohl

Bhagavantaru wie Garelamaisama nicht an einen bestimmten Ort gebunden

sind, während doch die untergeordneten (hinduistischen) Götter und
Göttinnen ihre bestimmten Kultplätze haben17. Wir werden aber sehen,
dass der Garelamaisama bestimmte Opfer auf einer Steinplatte
dargebracht werden. Von Bhagavantaru wird dergleichen nicht berichtet, so

dass man an die Redeweise der im nordwestlichen Zentralindien wohnenden

Bhil erinnert wird, die lautet: «Bhagwan hat (im Gegensatz zu den

sonstigen untergeordneten Göttern und Göttinnen) keinen Stein auf dieser
Welt.» Es bleibt in bezug auf die Chenchu nur die Frage offen, wo der
Reis geopfert wird, den ein kinderlos gebliebenes Ehepaar in seiner
äussersten Bedrängnis Bhagavantaru darzubringen pflegt18. Leider hat
Fürer-Haimendorf in diesem Falle die näheren Angaben beizufügen
vergessen. Dagegen finden wir es von ihm ausdrücklich hervorgehoben, dass

die meisten Chenchu-Männer Bhagavantaru der Garelamaisama gegen-

96



über als die höhere Gottheit bezeichnen19. Aber Garelamaisama rangiert
gleich nach Bhagavantaru. Wie steht es nun näherhin um diese
Garelamaisama

Garelamaisama20 wird im allgemeinen als weibliche Gottheit
vorgestellt. In einigen Gebeten redet der Chenchu sie aber als «Vater» an.
Dazu wird weiter unten noch einiges zu sagen sein. Was der Name
Garelamaisama bedeutet, konnte noch nicht klargestellt werden.
Garelamaisama gilt den Chenchu als Herrin des Dschungels und seiner

Produkte, der Pflanzen, der Tiere und des Honigs. Sie fühlen sich von ihr,
ähnlich wie von Bhagavantaru, abhängig. Auch sie sieht alles und weiss

um alles. Respektiert und verehrt wird sie in Gebeten und Opfern.
Von der Hütte weggehend, spricht der Chenchu wohl wie folgt: «Du

unsere Mutter Garelamaisama, wenn wir finden (was wir suchen), bringen
wir Dir ein Opfer dar. Du bist unsere Mutter und unsere ganze Hoffnung.
Schenke uns Deine Güte.»21

War das Glück dem Jäger hold, erlegte er ein Tier oder stiess er auf
den Rest eines vom Tiger geschlagenen Wildprets, so schneidet er ein
kleines Stückchen Fleisch vom Hinterschenkel herunter oder nimmt ein
Stückchen von der Leber, röstet es und wirft es dann in den Dschungel
hinein mit denWorten: «Wir essen, Du issest (auch etwas).» Dieses Pri-
mitialopfer wird später vom Jäger, wenn er glücklich wieder daheim ist,

mit folgendem Dankgebet vervollständigt: «Unsere Mutter, auf Grund
Deiner Güte haben wir gefunden; ohne sie erhalten wir nicht. Wir sagen
Dir vielmals Dank.»22 Ähnlich ist der Vorgang, wenn zwei oder drei
Männer auf Honigsuche ausgezogen und dabei erfolgreich gewesen waren.

Der Garelamaisama opfert man dann ein Teilchen der Honigwabe23.
Ein derartiges Primitialopfer kommt aber bei den Chenchu nicht in

Betracht, wenn die Jagdbeute in einem Eichhörnchen oder Hasen besteht,
die von Hunden gefangen wurden. Desgleichen denkt man nicht daran,

wenn man dem Fischfange obgelegen hatte24.

Fürer-Haimendorf weist in diesem Zusammenhang auf den klaren
Unterschied hin, der zwischen dem beschriebenen Primitialopfer der
Chenchu und dem gewöhnlichen Opfer der Hindu besteht. Die Hindu
stellen der Gottheit eine Opferspeise vor, lassen sie ein paar Minuten
stehen, unter der Annahme, dass diese sie in «geistiger Weise» geniesse.
Man bemächtigt sich dann der Sache wieder und labt sich an ihrem
«materiellen Teile». Der kleine winzige Teil, der bei den Chenchu in

7 97



den erwähnten Fällen geopfert wird, bedeutet in Wirklichkeit kein Mahl,
weder für die Gottheit noch weniger für den Chenchu-Jäger (das betreffende

Teilchen wird in den Dschungel geworfen), sondern beinhaltet nur
Anerkennung, Respektierung und Dank der Gottheit, Garelamaisama,

gegenüber. Wie Fürer-Haimendorf mit Recht betont, muss dieses

Erstlingsopfer der Chenchu als sui generis betrachtet, es kann nicht etwa aus

dem Bereich des Hindutums abgeleitet werden. Blutige Opfer übrigens,
wie sie in den Kreisen des niederen Hindutums so stark im Schwange

sind, kennt der Chenchu überhaupt nicht25.

Da Garelamaisama als Herrin des ganzen Dschungels gilt, wird auch

das Gedeihen der Früchte des Dschungels auf sie zurückgeführt. Man isst

von diesen nicht, bevor davon nicht eine kleine Quantität der Garelamaisama

dargebracht worden ist. Um mit dem Essen derselben nicht zu lange
warten zu müssen, schreitet man zur Darbringung dieses Opfers dann,

wenn die Früchte erst halb reif sind. Das altarartige Gebilde aus Stein,
auf dem dieses Opfer dargebracht wird, befindet sich in der Nähe der

Dauersiedlung einer Gruppe unter einem Baume. Die Chenchu selbst

sagen, dass es sich bei diesem Altare um eine Entlehnung aus der
Nachbarschaft handeln muss, also nicht um ihr originales Eigengut. In diesem

Gebete nun, das dieses «first-fruit»-Opfer begleitet, wird Garelamaisama

mit «Vater» angeredet. Das wissen natürlich auch die Chenchu selbst,

können es aber nicht recht erklären. So ist es ihnen, wie sie sagen, nun
einmal von ihren Vorvätern überliefert worden. Das Gebet lautet: «Gott
Vater, wenn hier überall die Früchte gut gedeihen und reifen, werden
wir Dir in der Regenzeit (der Hauptsaison für die Dschungelfrüchte) ein

Opfer darbringen.» Ist diese Zeit gekommen, so werden abends, und jetzt
natürlich voll ausgereifte Früchte geopfert mit den Worten: «Gott Vater,
segne (schütze) uns, lass uns die (guten) Bäume finden und nicht herunterfallen.»

Also auch in diesem zweiten Falle wird Garelamaisama mit dem
Namen «Vater» angeredet26.

Nach Fürer-Haimendorf findet dieses «first-fruit»-Opfer statt beim
Heranreifen folgender Dschungelfrüchte: Buchanania latifolia (Baum
mit beerenartiger Frucht), wilder Mango, Tamarinden und noch etliche
andere Früchte, welche die Chenchu essen. Dasselbe gilt von den
Blütenblättern des Mahuabaumes (Bassia latifolia), die nach dem Abfallen
zwecks Gewinnung eines alkoholischen Getränkes gesammelt werden. Im
übrigen sei eine gewisse Variabilität des Ritus unverkennbar, stellenweise

98



werde er, auf Grund nachbarlicher Beeinflussung, heute überhaupt nicht
mehr beobachtet.

Wenn die erstgebrannten Blütenblätter des Mahuabaumes den

erwünschten Alkohol geliefert haben und die Tanzveranstaltungen beginnen

sollen, wird ein geringes Quantum des Getränkes über den bereits

oben erwähnten steinernen Altar gegossen, wobei die folgenden Worte
an Garelamaisama gerichtet werden: «Mutter, wir tanzen nun, lass nicht

zu, dass wir über die Stränge hauen, Deine Huld erweise uns.»27 Die
Chenchu wissen offenkundig aus Erfahrung um die Gefahren, die
reichlicher Alkoholgenuss für Gesetz und gute Sitte im Gefolge hat. Nach ihrer
Auffassung kann aber Garelamaisama helfen, etwaigen Ausschreitungen
und Gewalttätigkeiten vorzubeugen, womit sie gleichzeitig bezeugen, dass

nach ihrer Auffassung der Garelamaisama das moralische Verhalten der
Menschen nicht gleichgültig ist.

Zu einem Gelübde an Garelamaisama pflegt es dann zu kommen,

wenn ausnahmsweise eine Chenchu-Frau eine schwere Geburt hat. Nachdem

alle anderen Versuche sich als ergebnislos erwiesen, wendet sich in
solchem Falle der Mann der betreffenden Frau an Garelamaisama. Der
Mann hält seine mit Hirse gefüllte Hand dicht an den Kopf seiner Frau
und wirft darauf die Hirsekörner hinaus ins Freie, wobei er spricht:
«Wenn das Kind (gesund) zur Welt kommt, wirst Du ein Seer (indisches

Mass) Hirse (als Opfer) erhalten. Dieses ist mein Gelübde, heil Dir.»
Nachdem der gewünschte Erfolg eingetreten ist, wird die versprochene
und gekochte Hirse für eine Zeitlang auf den Steinaltar gestellt und dann

gegessen. Also ein Opfer nach Hinduart, wie wir es bereits kennenlernten

28.

Dass Entscheidendes dafür spricht, in Bhagavantaru (das ist in der
diesem zu Grunde liegenden Gestalt) die eigentliche und ursprüngliche
Hochgottsgestalt der Chenchu zu erblicken, wurde schon gesagt. Der
Bedeutung der Sache wegen soll aber diese Aufstellung noch etwas näher

begründet werden.
1. Allgemein im Lichte der vergleichenden Kultur- und Religionsforschung

gesprochen, besteht heute ein berechtigter Zweifel nicht mehr
darüber, dass die weiblichen Gottheiten, namentlich die weiblichen
Hochgottheiten, mit der Entwicklung des Mutterrechts in Zusammenhang
stehen. Wie dieses, so sind auch jene sekundärer Natur. So spricht denn
auch bei den Chenchu alles dafür, dass sie von Haus aus einen männlich

99



vorgestellten Hochgott kannten, der im Bhagavantaru weiterlebt, während

die weiblich aufgefasste Dschungelherrin Garelamaisama auf die

gelegentliche Beeinflussung von aussen zurückgeführt werden muss. Dass

ein solcher Prozess der eigentlichen Hochgottvorstellung in diesem und

jenem Abbruch tun musste, ist leicht ersichtlich. Wir gehen wohl nicht
fehl, wenn wir die Hinrichtung des Primitialopfers auf die Dschungelgöttin

Garelamaisama in diese Reihe stellen. Die Erinnerung aber daran,
dass das Primitialopfer ursprünglich dem Himmelsgott (Bhagavantaru)
zugeeignet wurde, haben wir in jenen offenbar altüberlieferten
Gebetsformeln zu sehen, die die Garelamaisama mit «Vater» anreden. Dass die
Übernahme der Garelamaisama-Gestalt schon in relativ früher Zeit
erfolgt sein kann, steht im Einklang mit der bekannten Tatsache, dass das

Mutterrecht erwiesenermassen in Indien überhaupt recht alt ist und hier

sogar dem mehr vaterrechtlich orientierten Totemismus zeitlich
vorausgegangen ist29. Die verhältnismässig starke Einwirkung mutterrechtlicher
Geistigkeit auf die Chenchu gibt sich schliesslich auch noch darin kund,
dass diese behaupten, es sei ihnen früher mehr als heute durch
Garelamaisama verboten gewesen, auf der Jagd weibliche Tiere zu töten30.

Kinder werden übrigens niemals nach Garelamaisama oder Bhagavantaru
benannt, obwohl doch, nach Auffassung der Chenchu, letzterer sie

schenkt31.

2. Wie ziemlich allgemein in Indien, findet sich auch bei den Chenchu

der formelle Schöpfungsbegriff nur in verblasstem Zustande vor.
Das hat wohl dazu beigetragen, Garelamaisama zur Herrin und Förderin
der Fruchtbarkeit des Dschungels werden zu lassen, bzw. sie als solche

anzuerkennen. Aber demgegenüber kennen die Chenchu kein Schwanken
in bezug auf die Auffassung, dass Bhagavantaru speziell die Seele eines

jeden Menschen schafft. Dergleichen wird, soweit ersichtlich, in keiner
Weise von Garelamaisama gesagt.

3. Dasselbe gilt in bezug auf Bhagavantaru als Richter der Einzelseele.

Die Guten kommen an «Bhagavantaru's place», während dieser die
Bösen (namentlich Gewalttäter und Ehebrecher) abweist. Diese irren dann
als dayam (böse Geister) umher, die aber, wie die Chenchu meinen, nach
Ablauf einer gewissen Zeit (der Busse doch wohl auch von Bhagavantaru

aufgenommen und zugelassen werden. Dass die Garelamaisama

angegangen wird, bei der Abwehr der gefährlichen dayam zu helfen32, wird
niemand erstaunlich finden, der um die vielfach engen Beziehungen von

100



Muttergöttin und Geisterkult weiss. Bhagavantaru also macht bestimmte

Menschenseelen zu dayam, aber Garelamaisama wird ersucht, im Kampf

gegen sie zu Hilfe zu kommen. Ein ähnlicher Gegensatz zwischen den

beiden grossen Gottheiten tritt darin hervor, dass Bhagavantaru einen

Bösewicht dadurch bestraft, dass er ihm einfach die Seele wegnimmt, also

ihn sterben lässt, während Garelamaisama einen solchen mit Krankheiten
heimsucht. Auch die Vorstellung von der Verbindung von Muttergöttin
und Krankheiten weist bekanntlich in Indien eine weite Verbreitung auf.

4. Wenn die Vorstellung von der Dschungelgöttin die ältere und

Bhagavantaru als eine verselbständigte Hypostase einer ihrer Eigenschaften

(Fürer-Haimendorf erörtert diesen eventuell möglichen Fall) aufzufassen

wäre, bliebe wohl Wesentliches unerklärt. So die Tatsache, dass

Bhagavantaru im allgemeinen die offenbar höheren Eigenschaften hat.
Es bliebe ferner unerklärt, warum keinerlei filiales, eheliches usw.
Verhältnis zwischen Garelamaisama und Bhagavantaru in Erscheinung tritt.
Die Gestalten stehen einfach ohne Beziehung nebeneinander. Die
Gesamtlage der Dinge spricht dafür, dass die zweite, die der Dschungelherrin
Garelamaisama, eine sekundäre Übernahme darstellt, die aber angesichts
des hohen Alters des indischen Mutterrechtes zeitlich schon weit zurückliegen

kann. Auch Fürer-Haimendorf hebt hervor, dass die Chenchu

relativ leicht auf den Kult der Garelamaisama verzichten33.

5. Die Anerkennung Bhagavantarus oder genauer: der Bhagavantaru
offensichtlich zu Grunde liegenden indigenen Hochgottgestalt als alter

ursprünglicher Himmelsgott der Chenchu erfährt schliesslich keine

geringe Bestätigung und Verstärkung durch die erst in neuerer Zeit offenbar

gewordene Tatsache, dass über weite Strecken Indiens hin, sowohl in
den Primitiv- wie auch in manchen Hindukreisen, der persönlich auf-
gefasste Hoch- und Himmelsgott mit dem Namen Bhagavan (Bhagwan)
ausgezeichnet wird. Nicht so selten ist neben dem indoarischen Namen
Bhagwan auch noch der einheimische Name im Gebrauch, so z.B. bei den

Korku, wo der Hochgott Gomaj oder Bhagwan genannt wird, wobei
dann von den Eingeborenen betont wird, dass beide Namen dasselbe

bedeuten. L. von Schroeder ist es gewesen, der schon bald nach der
Jahrhundertwende darauf hingewiesen hat, dass die östlichen (die Satem-)
Indogermanen neben Dyaus pita einen zweiten Namen, den Namen bhaga
(slawisch bog), für das höchste, gute Wesen kannten. An diesem Namen
und der damit verbundenen Vorstellung haben natürlich die arischen

101



Inder teilgenommen. Es wird stets klarer, dass Eingeborene und arische

Inder (oder doch ein Teil derselben) sich in dieser Vorstellung begegneten.

Mit dem Vordringen der arisch-indischen Kultur und Sprache ging
eine Begegnung und Auseinandersetzung auf religiösem Gebiete parallel.
Die Eingeborenen erkannten und fühlten, dass ihre originale
Hochgottvorstellung mit dem, was die arischen Inder unter bhaga (Bhagwa)
verstanden, am besten in Übereinstimmung zu bringen war. Daher die in
Indien heute so weit verbreitete Erscheinung, dass der persönlich auf-
gefasste Himmelsgott mit dem Namen Bhagwan ausgezeichnet wird34.
Von dieser fast allgemein geltenden Regel macht also auch der so primitive

Dschungelstamm der Chenchu keine Ausnahme. Kein Zweifel daher,
dass in Bhagavantaru (besser: in einem Trä-Bhagavantaru) und nicht
etwa in Garelamaisama ihre ursprüngliche Hochgottgestalt zu erblicken ist.

Anmerkungen:

1 Chr. v. Fürer-Haimendorf, The Chenchus. London 1943.
2 W. Koppers, Bhagwan, the Supreme Deity of the Bhils. Anthropos, XXXV—XXXVI,

1940—1941, 264—325.
Derselbe in: Wissen und Bekenntnis (Herausgeber Fr. Dessauer, 2. Aufl., Ölten 1946,
S. 71—96).

3 (Aran. 1), S. 294—297. 10 A. a. O., S. 184 f.
4 A. a. O., S. 198. 17 A. a. 0., S. 185.
5 A. a. O., S. 243. 18 A. a. O., S. 185.
» A. a. O., S. 200. 19 A. a. O., S. 183.
7 A.a.O., S. 198. 50 A.a.O., besonders S. 180 ff.
8 Belege dafür folgen weiter unten. 21 A. a. O., S. 180.
9 A. a. O., besonders S. 184 ff. 22 A. a. O., S. 180 f.

10 A. a. O., S. 184 23 A. a. O., S. 115, 282.
11 A. a. O., S. 196. 24 A. a. O., S. 181.
12 A. a. 0„ S. 195. 25 A. a. 0., S. 193.
13 A. a. O., S. 184, 188. 29 A. a. O., S. 182.
11 A.a.O., S. 188. 27 A. a. 0., S. 182.
15 A. a. 0., S. 185. 28 A. a. O., S. 146.
29 Diesen Nachweis hat erbracht 0. R. von Ehrenfels in «Motherright in India», Hyderabad

(Deccan) 1941.
39 A.a.O., S. 186. 32 A. a. O., S. 193.
31 A. a. O., S. 185. 33 A. a. O., S. 305.
34 Hierzu bringt zahlreiche weitere Belege der Missionarforscher St. Fuchs S.V.D. in

seinem kleinen, aber aufschlussreichen Artikel «What some Fribes and Castes of Central

India think about God». (Diese Ausführungen werden zu finden sein im Halbband

«Anthropos», der im Frühjahr 1948 erscheinen soll.)

102


	Gottesglaube und Primitalopfer bei dem ethnologischen Altstamm der Chenchu im Dekkan (Südindien)

