Zeitschrift: Bericht Uber die Téatigkeit der St. Gallischen Naturwissenschaftlichen
Gesellschaft

Herausgeber: St. Gallische Naturwissenschaftliche Gesellschaft

Band: 72 (1945-1947)

Artikel: Gottesglaube und Primitalopfer bei dem ethnologischen Altstamm der
Chenchu im Dekkan (Sudindien)

Autor: Koppers, Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-832831

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-832831
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GOTTESGLAUBE UND PRIMITIALOPFER
BEI DEM ETHNOLOGISCHEN ALTSTAMM DER
CHENCHU IM DEKKAN (SUDINDIEN)

Von Wilhelm Koppers

ass im zentralen und stidlichen Vorderindien Primitivstamme leben,

die als pradravidisch und praaustroasiatisch zu bezeichnen sind, war
von Vertretern der Vélkerforschung schon seit lingerem vermutet wor-
den. Als Stimme solcher Art wurden beispielsweise Kadar, Kurumba,
Irula, Chenchu, Jenadi usw. genannt. Dass heute von diesen die Chenchu
am besten durchforscht sind, haben wir Dr. Christoph von Fiirer-Haimen-
dorf (dem letzten Vorkriegsassistenten an meinem Institut fir Volker-
kunde in Wien, jetzt Professor fiir Volkerkunde an der Universitat Hai-
derabad, Dekkan) zu danken. Firer-Haimendorf widmete sich zusammen
mit seiner aus London stammenden Frau Gemahlin dieser Aufgabe in
den Jahren 1940 —1941 und legte die Ergebnisse seiner Untersuchungen
in einem umfassenden Bande vor, der im Jahre 1943 unter dem Titel
«The Chenchus» in London erschienen ist, Das, was bei diesem indischen
Ur- oder Altstamm in bezug auf Gottesglauben und Primitialopfer zum
Vorschein gekommen ist, verdient weiteren Kreisen bekannt zu werden.
Es liegt in der Linie dessen, was ich auf Grund eigener Untersuchungen
an anderen Stellen habe verdffentlichen kénnen und angesichts dessen
ich mich fiir berechtigt hielt und jetzt noch mehr als frither fiir berechtigt
halte, von der Notwendigkeit einer Neu- und Umorientierung der indi-
schen Religionsgeschichte zu sprechen?.

Die Chenchu bewohnen den nordlichsten Teil der Nallaimallaiberge
in der Madras Presidency und die jenseits des Kistnaflusses im Staat
Haiderabad gelegenen Ausldufer dieses Gebirgszuges. Ihre Zahl wird
auf etwa 12000 geschitzt, wovon Uber 3000 im Staate Haiderabad leben.
Nur einige hundert Individuen fithren auch heute noch das Leben von
halbnomadischen Jigern und Sammlern; in ihrer Mehrzahl haben sie sich

93



wihrend der letzten Jahrzehnte der Lebensweise der sesshaften Nachbarn
mehr oder weniger angepasst. Ihrer korperlichen Beschaffenheit gemass
werden die Chenchu von den Fachanthropologen E. von Eickstedt und
Gubha in die Altrassenreihe der Protoaustraloiden bzw. Weddiden hinein-
gestellt. Im Vorbeigehen sei hier bemerkt, dass Firer-Haimendorf in
bezug auf eine bedeutende Anzahl von Kulturelementen eine Gemeinsam-
keit zwischen den Chenchu und dem bekannten Altvolk der Wedda auf
Ceylon dartun kann, womit natirlich die besondere Altertimlichkeit der
Kultur beider Voélker in neuer Weise bezeugt und unterstrichen wird3.

Die Chenchu sprechen heute die Sprache ihrer Nachbarn, der dra-
vidischen Telugu, die ihnen wirtschaftlich-kulturell bedeutend iiberlegen
sind. Furer-Haimendorf nimmt mit guten Griinden an, dass der Sprach-
wechsel erst vor einigen Jahrhunderten erfolgte, und er hilt es fiir mog-
lich, dass in der Sprache der Chenchu noch Reste eines vordravidischen
(und voraustroasiatischen) Idioms stecken, was aber noch einer eigenen
Uberpriifung bedarf. Da es wahrscheinlich ist, dass die Wedda einmal
Trager der palidolithischen Klingenindustrie waren, die man auf Ceylon
gefunden hat, spricht auch in bezug auf die Chenchu vieles dafiir, dass
ihre Vorfahren mit einer der ebenfalls in Indien reichlich festgestellten
paldolithischen Klingenindustrien einmal im Zusammenhang standen.
Firer-Haimendorf nimmt wohl mit Recht an, dass die Chenchu zur Zeit,
als sie die Sprache der Nachbarn und deren Eisengerite iibernahmen,
ihren ehemaligen Steinartefakten entsagten.

In negativer Hinsicht stellt Firer-Haimendorf fir die Religiositat
der Chenchu die geringe Entwicklung des Zauberwesens fest, obwohl die
schwarze Magie in der hinduistischen und mohammedanischen Nachbar-
schaft sich ziemlich stark entwickelt zeigt4. So kennen die Chenchu nur
profane, nicht aber religiose oder magische Tinze®. Auch der Glaube an
Omina und an Glicks- und Ungliickstage fehlt den Chenchu, im Gegen-
satz zur hinduistischen Bevolkerung$, so gut wie ganz. Der Verfasser hebt
ausdriicklich hervor, dass die jdgerische und sammelnde Tatigkeit der
Chenchu, also das, was sie seit unvordenklichen Zeiten tun und treiben,
sich von zauberischen Praktiken so gut wie frei erweist?. Statt dessen
pflegt der Chenchu, wenn er des Morgens in den Dschungel hinauswan-
dert, um zu jagen und zu sammeln, zur Gottheit um Erfolg und Schutz
zu beten, wie er im allgemeinen auch nicht vergisst, durch Gebet und
Opfer (oder auch durch beides) fiir das positive Ergebnis seiner Bemii-

94



hungen zu danken. Welcher Art sind die Gottheiten, an die der Chenchu
mittels Gebet und Opfer sich wendet?8

Abgesehen von mehreren untergeordneten Gottgestalten, wie sie die
Chenchu durchgehend mit den Hindus gemeinsam haben, kennen sie
heute zwei hohere Wesen, deren Verhadltnis zueinander wir spiter noch
naher werden betrachten miissen. Zunichst gilt es, ein jedes der beiden
in seiner Eigenart so getreu wie moglich zur Darstellung zu bringen.

Ein besonderes Interesse verdient ohne Frage bei den Chenchu der
Gott Bhagavantaru?®. Nach Auffassung der Chenchu lebt Bhagavantaru
im Himmel 1°. Man kann ihn infolgedessen auch als Himmelsgott bezeich-
nen. Bei den Chenchu tritt, wie auch sonst vielfach in Indien, der for-
melle Schopfungsgedanke in den Hintergrund. Aber Bhagavantaru gilt
als der Schopfer der Menschenseele. Er gibt die Kinder. Jedoch, er gibt
nicht nur das Leben, sondern er nimmt es auch wieder, im Tode namlich,
und danach richtet er den einzelnen Menschen gemaiss seinen guten und
bosen Taten. Als letztere gelten vor allem Streit, Gewalttitigkeit und
Ehebruch!, Wihrend die Guten zu Bhagavantaru kommen, weist dieser
die anderen, die Bosen, zuriick. Sie irren darauf als cine Art boser Geister
(dayam genannt) umher, bedrohen auch die Angehorigen?. Trotzdem
kennen die Chenchu keine besondere Furcht vor den Toten. Auch hat die
Art des Todes (Ungliicksfall usw.) keinen Einfluss auf das jenseitige
Schicksal des Betreffenden. Entscheidend ist da nur sein ethisches Ver-
halten in diesem Leben. Schliesslich aber, so meinen die Chenchu, er-
barmt sich Bhagavantaru auch der genannten dayam-Geister, der Zuriick-
gewiesenen, und nimmt sie wohl auf in seine Wohnung («Bhagavantaru’s
place»). Bhagavantaru gilt im Grunde als guter und giitiger Gott, trotz-
dem er die Menschen sterben ldsst und die Bosen, wenigstens zeitweise,
bestraft. Dass nach allem Bhagavantaru als eine ethische Hochgottgestalt
zu gelten hat, liegt gewiss eindeutig und klar zutage. Dass der Begriff
des Hochgottes als solcher bei den Chenchu, trotz des hinduistischen
Namens Bhagavan, seinem Wesen nach durchaus von eigenstindiger Art
und Bedeutung ist, hebt von Fiirer mehrfach ausdriicklich hervor13.

Bhagavantaru lebt allein, er gilt also nicht als verheiratet. Eine Kon-
trolle seinerseits tiber die untergeordneten Gétter und Gottinnen, die, wie
schon bemerkt, im wesentlichen mit entsprechenden Gestalten des hin-
duistischen Pantheons {ibereinstimmen, wird weder bejaht noch verneint.
Das hingt wohl damit zusammen, dass der Chenchu sich tiberhaupt um

95



diese niedere Gotterwelt wenig bekiimmert. Diese trat, ahnlich wie die
gute und grosse Dschungelgottin Garelamaisama (dariiber mehr weiter
unten), offenkundig erst spiter in das Gesichtsfeld der Chenchu't. So
steht in der Religion der Chenchu verschiedenes unorganisch nebenein-
ander. Das Altere und Urspriingliche aber findet sich im Bhagavantaru-
glauben verkorpert, was natiirlich nicht besagen will, dass auch dem (hin-
duistisch-sanskritischen) Namen Bhagwan bei den Chenchu ein beson-
ders hohes Alter zukomme. Dafiir spricht schliesslich auch Bhagavantarus
besondere Beziehung zum Wetter. Er ist verantwortlich fiir Donner und
Regen. Und zur Zeit eines Gewitters wenden sich die Chenchu im Gebete
an ihn, indem sie sprechen: «Gott Bhagavantaru, wir befinden uns hier
auf Erden, Du bist dort oben. Trage Sorge dafiir, dass wir in Sicherheit
(weiter leben).»'® In dhnlicher Weise bitten die Chenchu um Bhagavan-
tarus Schutz, wenn sie des Morgens in den Dschungel hinauswandern.
«Gott Bhagvanta, am heutigen Morgen gehen wir in den Dschungel hin-
aus; wohlan, gewdhre uns, dass wir wohlbehalten zurtickkehren.» Firer-
Haimendorf erblickt hierin mit Recht eine Art Morgengebet. Bevor sich
die Chenchu abends zur Ruhe legen, sagen sie: «Sami, Naraina, Bhag-
vanta.» 16

Bhagavantaru ist allgegenwartig. Entsprechendes wird von Garela-
maisama angenommen, Aber dabei ist doch Bhagavantaru der Himmels-
gott, wihrend Garelamaisama als die gitige und sorgende Dschungel-
gottin betrachtet wird (Naheres spater). Allgemein gilt, dass sowohl
Bhagavantaru wie Garelamaisama nicht an einen bestimmten Ort gebun-
den sind, wihrend doch die untergeordneten (hinduistischen) Goétter und
Gottinnen ihre bestimmten Kultplitze haben?’. Wir werden aber sehen,
dass der Garelamaisama bestimmte Opfer auf einer Steinplatte dar-
gebracht werden. Von Bhagavantaru wird dergleichen nicht berichtet, so
dass man an die Redeweise der im nordwestlichen Zentralindien wohnen-
den Bhil erinnert wird, die lautet: «Bhagwan hat (im Gegensatz zu den
sonstigen untergeordneten Gottern und Gottinnen) keinen Stein auf dieser
Welt.» Es bleibt in bezug auf die Chenchu nur die Frage offen, wo der
Reis geopfert wird, den ein kinderlos gebliebenes Ehepaar in seiner
dussersten Bedrdngnis Bhagavantaru darzubringen pflegt!8, Leider hat
Firer-Haimendorf in diesem Falle die niheren Angaben beizufiigen ver-
gessen. Dagegen finden wir es von ihm ausdriicklich hervorgehoben, dass
die meisten Chenchu-Manner Bhagavantaru der Garelamaisama gegen-

96



tiber als die hohere Gottheit bezeichnen!®. Aber Garelamaisama rangiert
gleich nach Bhagavantaru. Wie steht es nun ndherhin um diese Garela-
maisama ?

Garelamaisama ?® wird im allgemeinen als weibliche Gottheit vor-
gestellt. In einigen Gebeten redet der Chenchu sie aber als «Vater» an.
Dazu wird weiter unten noch einiges zu sagen sein. Was der Name
Garelamaisama bedeutet, konnte noch nicht klargestellt werden. Garela-
maisama gilt den Chenchu als Herrin des Dschungels und seiner Pro-
dukte, der Pflanzen, der Tiere und des Honigs. Sie fublen sich von ihr,
dhnlich wie von Bhagavantaru, abhdngig. Auch sie sieht alles und weiss
um alles. Respektiert und verehrt wird sie in Gebeten und Opfern.

Von der Hiitte weggehend, spricht der Chenchu wohl wie folgt: «Du
unsere Mutter Garelamaisama, wenn wir finden (was wir suchen), bringen
wir Dir ein Opfer dar. Du bist unsere Mutter und unsere ganze Hoffnung.
Schenke uns Deine Giite.» 2!

War das Gliick dem Jéger hold, erlegte er ein Tier oder stiess er auf
den Rest eines vom Tiger geschlagenen Wildprets, so schneidet er ein
kleines Stiickchen Fleisch vom Hinterschenkel herunter oder nimmt ein
Stickchen von der Leber, rostet es und wirft es dann in den Dschungel
hinein mit denWorten: «Wir essen, Du issest (auch etwas).» Dieses Pri-
mitialopfer wird spdter vom Jédger, wenn er gliicklich wieder daheim ist,
mit folgendem Dankgebet vervollstindigt: «Unsere Mutter, auf Grund
Deiner Giite haben wir gefunden; ohne sie erhalten wir nicht. Wir sagen
Dir vielmals Dank.» 22 Ahnlich ist der Vorgang, wenn zwei oder drei
Minner auf Honigsuche ausgezogen und dabei erfolgreich gewesen wa-
ren. Der Garelamaisama opfert man dann ein Teilchen der Honigwabe 23.

Ein derartiges Primitialopfer kommt aber bei den Chenchu nicht in
Betracht, wenn die Jagdbeute in einem Eichhérnchen oder Hasen besteht,
die von Hunden gefangen wurden. Desgleichen denkt man nicht daran,
wenn man dem Fischfange obgelegen hatte 2.

Fiirer-Haimendorf weist in diesem Zusammenhang auf den klaren
Unterschied hin, der zwischen dem beschriebenen Primitialopfer der
Chenchu und dem gewohnlichen Opfer der Hindu besteht. Die Hindu
stellen der Gottheit eine Opferspeise vor, lassen sie ein paar Minuten
stehen, unter der Annahme, dass diese sie in «geistiger Weise» geniesse.
Man bemichtigt sich dann der Sache wieder und labt sich an ihrem
«materiellen Teile». Der kleine winzige Teil, der bei den Chenchu in

7 97



den erwihnten Fallen geopfert wird, bedeutet in Wirklichkeit kein Mahl,
weder fir die Gottheit noch weniger fiir den Chenchu- Jager (das betref-
fende Teilchen wird in den Dschungel geworfen), sondern beinhaltet nur
Anerkennung, Respektierung und Dank der Gottheit, Garelamaisama,
gegeniiber. Wie Flrer-Haimendorf mit Recht betont, muss dieses Erst-
lingsopfer der Chenchu als sui generis betrachtet, es kann nicht etwa aus
dem Bereich des Hindutums abgeleitet werden. Blutige Opfer tbrigens,
wie sie in den Kreisen des niederen Hindutums so stark im Schwange
sind, kennt der Chenchu tuberhaupt nicht 23,

Da Garelamaisama als Herrin des ganzen Dschungels gilt, wird auch
das Gedeihen der Friichte des Dschungels auf sie zurtickgefithrt. Man isst
von diesen nicht, bevor davon nicht eine kleine Quantitat der Garelamai-
sama dargebracht worden ist. Um mit dem Essen derselben nicht zu lange
warten zu mussen, schreitet man zur Darbringung dieses Opfers dann,
wenn die Friichte erst halb reif sind. Das altarartige Gebilde aus Stein,
auf dem dieses Opfer dargebracht wird, befindet sich in der Nihe der
Dauersiedlung einer Gruppe unter einem Baume. Die Chenchu selbst
sagen, dass es sich bei diesem Altare um eine Entlehnung aus der Nach-
barschaft handeln muss, also nicht um ihr originales Eigengut. In diesem
Gebete nun, das dieses «first-fruit»-Opfer begleitet, wird Garelamaisama
mit «Vater» angeredet. Das wissen natirlich auch die Chenchu selbst,
konnen es aber nicht recht erkldren. So ist es ihnen, wie sie sagen, nun
einmal von ihren Vorvitern iberliefert worden. Das Gebet lautet: «Gott
Vater, wenn hier iiberall die Friichte gut gedeihen und reifen, werden
wir Dir in der Regenzeit (der Hauptsaison fiir die Dschungelfriichte) ein
Opfer darbringen.» Ist diese Zeit gekommen, so werden abends, und jetzt
natiirlich voll ausgereifte Friichte geopfert mit den Worten: «Gott Vater,
segne (schiitze) uns, lass uns die (guten) Biume finden und nicht herunter-
fallen.» Also auch in diesem zweiten Falle wird Garelamaisama mit dem
Namen «Vater» angeredet 26,

Nach Fiirer-Haimendorf findet dieses «first-fruit»-Opfer statt beim
Heranreifen folgender Dschungelfriichte: Buchanania latifolia (Baum
mit beerenartiger Frucht), wilder Mango, Tamarinden und noch etliche
andere Frichte, welche die Chenchu essen. Dasselbe gilt von den Bliiten-
blattern des Mahuabaumes (Bassia latifolia), die nach dem Abfallen
zwecks Gewinnung eines alkoholischen Getriankes gesammelt werden, Im
uibrigen sei eine gewisse Variabilitit des Ritus unverkennbar, stellenweise

98



werde er, auf Grund nachbarlicher Beeinflussung, heute tiberhaupt nicht
mehr beobachtet.

Wenn die erstgebrannten Blitenblitter des Mahuabaumes den er-
wlnschten Alkohol geliefert haben und die Tanzveranstaltungen begin-
nen sollen, wird ein geringes Quantum des Getrdnkes iber den bereits
cben erwihnten steinernen Altar gegossen, wobei die folgenden Worte
an Garelamaisama gerichtet werden: «Mutter, wir tanzen nun, lass nicht
zu, dass wir uber die Stridnge hauen, Deine Huld erweise uns.»*? Die
Chenchu wissen offenkundig aus Erfahrung um die Gefahren, die reich-
licher Alkoholgenuss fir Gesetz und gute Sitte im Gefolge hat. Nach ihrer
Auffassung kann aber Garelamaisama helfen, etwaigen Ausschreitungen
und Gewalttitigkeiten vorzubeugen, womit sie gleichzeitig bezeugen, dass
nach ihrer Auffassung der Garelamaisama das moralische Verhalten der
Menschen nicht gleichgiltig ist.

Zu einem Geliibde an Garelamaisama pflegt es dann zu kommen,
wenn ausnahmsweise eine Chenchu-Frau eine schwere Geburt hat. Nach-
dem alle anderen Versuche sich als ergebnislos erwiesen, wendet sich in
solchem Falle der Mann der betreffenden Frau an Garelamaisama. Der
Mann hilt seine mit Hirse gefillte Hand dicht an den Kopf seiner Frau
und wirft darauf die Hirsekorner hinaus ins Freie, wobei er spricht:
«Wenn das Kind (gesund) zur Welt kommt, wirst Du ein Seer (indisches
Mass) Hirse (als Opfer) erhalten. Dieses ist mein Gelibde, heil Dir.»
Nachdem der gewinschte Erfolg eingetreten ist, wird die versprochene
und gekochte Hirse fur eine Zeitlang auf den Steinaltar gestellt und dann
gegessen. Also ein Opfer nach Hinduart, wie wir es bereits kennen-
lernten 28,

Dass Entscheidendes dafiir spricht, in Bhagavantaru (das ist in der
diesem zu Grunde liegenden Gestalt) die eigentliche und urspriingliche
Hochgottsgestalt der Chenchu zu erblicken, wurde schon gesagt. Der
Bedeutung der Sache wegen soll aber diese Aufstellung noch etwas niher
begriindet werden.

1. Allgemein im Lichte der vergleichenden Kultur- und Religions-
forschung gesprochen, besteht heute ein berechtigter Zweifel nicht mehr
dariiber, dass die weiblichen Gottheiten, namentlich die weiblichen Hoch-
gottheiten, mit der Entwicklung des Mutterrechts in Zusammenhang
stchen. Wie dieses, so sind auch jene sekundirer Natur. So spricht denn
auch bei den Chenchu alles dafiir, dass sie von Haus aus einen mannlich

99



vorgestellten Hochgott kannten, der im Bhagavantaru weiterlebt, wah-
rend die weiblich aufgefasste Dschungelherrin Garelamaisama auf die
gelegentliche Beeinflussung von aussen zuriickgefihrt werden muss. Dass
ein solcher Prozess der eigentlichen Hochgottvorstellung in diesem und
jenem Abbruch tun musste, ist leicht ersichtlich. Wir gehen wohl nicht
fehl, wenn wir die Hinrichtung des Primitialopfers auf die Dschungel-
gottin Garelamaisama in diese Reihe stellen. Die Erinnerung aber daran,
dass das Primitialopfer urspriinglich dem Himmelsgott (Bhagavantaru)
zugeeignet wurde, haben wir in jenen offenbar altiiberlieferten Gebets-
formeln zu sehen, die die Garelamaisama mit «Vater» anreden. Dass die
Ubernahme der Garelamaisama-Gestalt schon in relativ frither Zeit er-
folgt sein kann, steht im Einklang mit der bekannten Tatsache, dass das
Mutterrecht erwiesenermassen in Indien iiberhaupt recht alt ist und hier
sogar dem mehr vaterrechtlich orientierten Totemismus zeitlich voraus-
gegangen ist 2. Die verhaltnismassig starke Einwirkung mutterrechtlicher
Geistigkeit auf die Chenchu gibt sich schliesslich auch noch darin kund,
dass diese behaupten, es sei ihnen friher mehr als heute durch Garela-
maisama verboten gewesen, auf der Jagd weibliche Tiere zu toten3.
Kinder werden iibrigens niemals nach Garelamaisama oder Bhagavantaru
benannt, obwohl doch, nach Auffassung der Chenchu, letzterer sie
schenkt 31,

2. Wie ziemlich allgemein in Indien, findet sich auch bei den Chen-
chu der formelle Schépfungsbegriff nur in verblasstem Zustande vor.
Das hat wohl dazu beigetragen, Garelamaisama zur Herrin und Forderin
der Fruchtbarkeit des Dschungels werden zu lassen, bzw. sie als solche
anzuerkennen. Aber demgegeniiber kennen die Chenchu kein Schwanken
in bezug auf die Auffassung, dass Bhagavantaru speziell die Seele eines
jeden Menschen schafft. Dergleichen wird, soweit ersichtlich, in keiner
Weise von Garelamaisama gesagt.

8. Dasselbe gilt in bezug auf Bhagavantaru als Richter der Einzel-
seele. Die Guten kommen an «Bhagavantaru’s place», wahrend dieser die
Bosen (namentlich Gewalttiter und Ehebrecher) abweist. Diese irren dann
als dayam (bose Geister) umher, die aber, wie die Chenchu meinen, nach
Ablauf einer gewissen Zeit (der Busse ?) doch wohl auch von Bhagavan-
taru aufgenommen und zugelassen werden. Dass die Garelamaisama an-
gegangen wird, bei der Abwehr der gefahrlichen dayam zu helfen 32, wird
niemand erstaunlich finden, der um die vielfach engen Bezichungen von

100



Muttergottin und Geisterkult weiss. Bhagavantaru also macht bestimmte
Menschenseelen zu dayam, aber Garelamaisama wird ersucht, im Kampf
gegen sie zu Hilfe zu kommen. Ein dhnlicher Gegensatz zwischen den
beiden grossen Gottheiten tritt darin hervor, dass Bhagavantaru einen
Bosewicht dadurch bestraft, dass er ihm einfach die Seele wegnimmt, also
ihn sterben lasst, wahrend Garelamaisama einen solchen mit Krankheiten
heimsucht. Auch die Vorstellung von der Verbindung von Muttergottin
und Krankheiten weist bekanntlich in Indien eine weite Verbreitung auf.

4. Wenn die Vorstellung von der Dschungelgottin die altere und
Bhagavantaru als eine verselbstandigte Hypostase einer ihrer Eigenschaf-
ten (Fiirer-Haimendorf erortert diesen eventuell méglichen Fall) aufzu-
fassen ware, bliebe wohl Wesentliches unerklart. So die Tatsache, dass
Bhagavantaru im allgemeinen die offenbar hoheren Eigenschaften hat.
Es bliebe ferner unerklédrt, warum keinerlei filiales, eheliches usw. Ver-
hiltnis zwischen Garelamaisama und Bhagavantaru in Erscheinung tritt.
Die Gestalten stehen einfach ohne Beziehung nebeneinander. Die Ge-
samtlage der Dinge spricht dafiir, dass die zweite, die der Dschungelherrin
Garelamaisama, eine sekunddre Ubernahme darstellt, die aber angesichts
des hohen Alters des indischen Mutterrechtes zeitlich schon weit zuriick-
liegen kann. Auch Firer-Haimendorf hebt hervor, dass die Chenchu
relativ leicht auf den Kult der Garelamaisama verzichten 33,

5. Die Anerkennung Bhagavantarus oder genauer: der Bhagavantaru
offensichtlich zu Grunde liegenden indigenen Hochgottgestalt als alter
urspriinglicher Himmelsgott der Chenchu erféhrt schliesslich keine ge-
ringe Bestitigung und Verstirkung durch die erst in neuerer Zeit offen-
bar gewordene Tatsache, dass iiber weite Strecken Indiens hin, sowohl in
den Primitiv- wie auch in manchen Hindukreisen, der personlich auf-
gefasste Hoch- und Himmelsgott mit dem Namen Bhagavan (Bhagwan)
ausgezeichnet wird. Nicht so selten ist neben dem indoarischen Namen
Bhagwan auch noch der einheimische Name im Gebrauch, so z.B. bei den
Korku, wo der Hochgott Gomaj oder Bhagwan genannt wird, wobei
dann von den Eingeborenen betont wird, dass beide Namen dasselbe
bedeuten. L. von Schroeder ist es gewesen, der schon bald nach der Jahr-
hundertwende darauf hingewiesen hat, dass die ostlichen (die Satem-)
Indogermanen neben Dyaus pita einen zweiten Namen, den Namen bhaga
(slawisch bog), fiir das hochste, gute Wesen kannten, An diesem Namen
und der damit verbundenen Vorstellung haben natiirlich die arischen

101



Inder teilgenommen. Es wird stets klarer, dass Eingeborene und arische
Inder (oder doch ein Teil derselben) sich in dieser Vorstellung begeg-
neten. Mit dem Vordringen der arisch-indischen Kultur und Sprache ging
eine Begegnung und Auseinandersetzung auf religiosem Gebiete parallel.
Die Eingeborenen erkannten und fiihlten, dass ihre originale Hochgott-
vorstellung mit dem, was die arischen Inder unter bhaga (Bhagwa) ver-
standen, am besten in Ubereinstimmung zu bringen war. Daher die in
Indien heute so weit verbreitete Erscheinung, dass der personlich auf-
gefasste Himmelsgott mit dem Namen Bhagwan ausgezeichnet wird 34,
Von dieser fast allgemein geltenden Regel macht also auch der so primi-
tive Dschungelstamm der Chenchu keine Ausnahme. Kein Zweifel daher,
dass in Bhagavantaru (besser: in einem Prd-Bhagavantaru) und nicht et-
wa in Garelamaisama ihre urspriingliche Hochgottgestalt zu erblicken ist.

Anmerkungen:

1 Chr. v. Fiirer-Haimendorf, The Chenchus, London 1943.

2 'W. Koppers, Bhagwan, the Supreme Deity of the Bhils. Anthropos, XXXV—-XXXVI,
1940—1941, 264—325.
Derselbe in: Wissen und Bekenntnis (Herausgeber Fr. Dessauer, 2. Aufl., Olten 1946,

S. 71—96).
3 (Anm. 1), S.294—297. 16 A 2.0, S.184f.
4 A.a O, S.198. 17 A.a. 0O, S.185.
5 A.a. 0, S.243. 18 A.a.0, S.185.
8 A.a. O, S.200. 19 A.a. 0, S.188.
7 A.a.0, S.198. 20 A.a. O., besonders S. 180 ff.
8 Belege dafiir folgen weiter unten. A a. 0O, S.180.
? A.a.O, besonders S. 184 ff. 22 A.a. 0, S.180f.
10 A a.0,, S.184. 2 A a. 0., S.115, 282.
11 A a0, S.196. 24 A a0, S.181.
12 A.a.0,, S.195. % A.a. 0, S.193.
13 A a.0, S.184, 188. 26 A.a. 0., S.182.
14 A a0, S.188. 7 A.a. 0, S.182.
15 A a0, S.185. 2% A.a. 0., S.146.

2 Diesen Nachweis hat erbracht O. R. von Ehrenfels in «Motherright in India», Hydera-
bad (Deccan) 1941.

% Aa.0, S.186. 2 A.a.0, S.193.

31 A.a.0, S.185. 33 A.a. 0., S.305.

3% Hierzu bringt zahlreiche weitere Belege der Missionarforscher St. Fuchs S.V.D. in
seinem kleinen, aber aufschlussreichen Artikel «What some Fribes and Castes of Cen-
tral India think about God». (Diese Ausfithrungen werden zu finden sein im Halb-
band «Anthropos», der im Frithjahr 1948 erscheinen soll.)

102



	Gottesglaube und Primitalopfer bei dem ethnologischen Altstamm der Chenchu im Dekkan (Südindien)

