
Zeitschrift: Bericht über die Tätigkeit der St. Gallischen Naturwissenschaftlichen
Gesellschaft

Herausgeber: St. Gallische Naturwissenschaftliche Gesellschaft

Band: 72 (1945-1947)

Artikel: Die Primitialopfer in der Urkultur

Autor: Schmidt, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-832830

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-832830
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE PRIMITIALOPFER IN DER URKULTUR

Von IV. Schmidt

Es wird für immer in der Geschichte der Prähistorie und der Ethno¬

logie eine Ruhmestat unseres hochverehrten Jubilars bleiben, dass

wir durch seine mit unerschütterlicher Beharrlichkeit fortgesetzten
Erforschungen altpaläolithischer Schweizer Hochgebirgshöhlen in die Lage

gesetzt wurden, einen tiefen Blick in das Geistesleben ältester Menschheit

zu werfen, indem er es überzeugend klar machte, dass wir in den dort
mit Sorgfalt und Kunst aufgeschichteten uneröffneten Schädeln und

Langknochen des gejagten Höhlenbären Primitialopfer an das damals

anerkannte und verehrte Höchste Wesen sehen müssen. Die Prähistorie
allein hätte dieses Ergebnis nicht zutage fördern können; sie bedurfte
dazu der Mithilfe der Ethnologie, um diese stummen Dokumente zum

Sprechen zu bringen, und diese Mithilfe hat unser hochverehrter Herr
Jubilar auch in ausgiebiger Weise herangezogen.

In meinem am 14. März 1941 in der Naturforschenden Gesellschaft

von Bern gehaltenen Vortrag «Völkerkunde und Urgeschichte in gemeinsamer

Arbeit an der Aufhellung ältester Menschheitsgeschichte»1 habe

ich u.a. auch für die Frage der Primitialopfer die Mitarbeit der Ethnologie

genauer zu präzisieren und dadurch noch wirksamer zu machen

versucht. Ich habe dabei die unumgängliche Notwendigkeit einer exakten

Synchronisierung der prähistorischen und der ethnologischen
Tatsachen betont, an der es sehr viele Prähistoriker fehlen lassen. Diese

Betonung möchte ich auch jetzt wiederholen, wenn ich, zunächst ganz im
allgemeinen, über das Wesen der Primitialopfer der Urkultur einiges
vorbringe.

6 81



1. Verbreitung und Ursprung des urkulturlichen
Primitialopfers

Hier betone ich nämlich, dass ich nur vom Primitialopfer der Ur-
kultur, diesem ältesten aller Opfer, spreche. Denn es gibt auch in den

späteren, den Primär und Sekundär- und noch späteren Kulturen ein

Primitialopfer, besonders in den (mutterrechtlichen) Agrarkulturen; aber

hier wird es nicht mehr dem Höchsten Wesen, dem Schöpfer, sondern der
Erdmutter dargebracht, die nach dem neuen Glauben der Pflanzenzüchter

aus ihrem Leibe, der Erde, die vegetabilischen Lebensmittel

hervorbringt, und die ihrerseits mit der Urmutter zusammenfällt, die den

Pflanzenbau begonnen hat, und die in den verschiedenen individuellen
Ahnenmüttern immer wieder auflebt. Dass die Primitialopfer «wohl

allgemein verbreitet» seien, wie K. Meuli meint2, trifft schon für den

jetzigen Bestand der Urkultur nicht zu; sie fehlen dort bei den zwei
ältesten Feuerlandstämmen, ferner den Südostaustraliern und in der
älteren Schicht, den Yukistämmen, von Nordzentralkalifornien.

Allerdings habe ich in dem VI. Band des «Ursprung der Gottesidee»

UdG)s, der die Synthese der vorhergehenden fünf Bände der Religionen

der Urkultur bringt, nachdem ich die Entscheidung über die Frage,
ob die Stämme m i t Primitialopfer oder diejenigen ohne dasselbe den
älteren Stand der Entwicklung darstellen, lange hinausgeschoben hatte
(UdG VI S. 70 ff., 275 f., 343 f.), dieser Entscheidung schliesslich nicht
mehr ausweichen können. Nach umfassender Überlegung (a. a. O.,
S. 448 ff.) glaubte ich mich für die erstere Auffassung entscheiden zu
sollen, die ich in folgenden Worten ausdrückte (S. 450): «Danach bleibt
also die erstere Auffassung zu Recht bestehen, dass bereits die älteste
gemeinsame Religion der Menschheit das Primitialopfer und nur dieses
kannte und übte als allgemein in Übung stehendes Element ihrer
religiösen Kultur. Seine erste Entstehung muss es aber in klimatischen
Verhältnissen gehabt haben, die denen der Pygmäen näher stehen als denen
der Arktiker, da der Fruchtbarkeitstrieb zur Hervorbringung verschiedener

Formen des Primitialopfers, sowohl was den Gegenstand als was
den Ritus betrifft, noch jetzt bei den Pygmäen stärker ist als in anderen
Urkulturen. Von da nahmen es auch die jetzigen Arktiker auf, bei denen,
wenn auch damals noch nicht arktisches, so doch auch nicht ein üppiges
warmes, sondern ein Steppen- und Waldklima herrschte4, das zur Ver-

82



einfachung dieser Opferform beitrug, besonders zum Fallenlassen des

vegetabilischen Primitialopfers.»
Diese Auffassung hat seitdem zwei Bestärkungen erfahren. Unter

den Pygmäen der asiatischen Gruppe hatte lange Zeit bei den Semang
auf Malakka ein Primitialopfer nicht festgestellt werden können. Seitdem

hat P. Schebesta, der es ebenfalls auf seiner ersten Expedition nicht
finden konnte, in einer Richtung, die schon nach Berichten von einem
anderen Kenner der Semang (J. H. N. Evans) vermutet werden konnte

(UdG V S. 704 ff.), das Primitialopfer auch positiv festgestellt, und zwar
das vegetabilische; er wird die näheren Einzelheiten in seinem Bericht
über diese zweite Expedition veröffentlichen. Man konnte auf diese

Vermutung, dass bei den Semang das Primitialopfer vorhanden sei, auch

kommen, nachdem durch die langjährigen Forschungen eines amerikanischen

Beamten unter den philippinischen Negritos so überraschende

Gleichheiten, wie der Gottesnamen (Kari u.ä. Donner) und das
charakteristische Sühnopfer des eigenen Blutes, zwischen den Semang und
Negritos aufgedeckt worden sind5, bei den letzteren aber das Primitialopfer

in reicher Fülle vorhanden ist6. Somit könnten die Semang jetzt
nicht mehr als Instanz gegen die Annahme der Entstehung des Primitialopfers

aus Verhältnissen, die denen der Pygmäen näher standen, angeführt

werden.
Nach der Auffassung von der anfänglichen allgemeinen Verbreitung

des Primitialopfers bei den Stämmen der Urkultur müssten diejenigen
Stämme, die es jetzt nicht mehr aufweisen, es auf ihren Wanderungen
darangegeben haben. Das ist am ehesten verständlich für die beiden Gruppen,

die sich von der vermutlichen Ausgangsbasis am weitesten, bis an den
äussersten Rand der Ökumene, entfernt haben und also im emphatischen
Sinne als «Randvölker» zu bezeichnen sind: die Südostaustralier und
die beiden südlichen Feuerlandstämme der Yamana und der Halakwulup.
Die Bezeichnung «Randvölker» lässt sich wohl auch den Yukistämmen
in Nordzentralkalifornien beilegen, die als älteste Schicht von
Nordamerika bis an die Pazifische Küste abgedrängt worden sind, wenn freilich

die Entfernung von der Ausgangsbasis hier wohl nicht so gross ist
wie bei den genannten beiden anderen Gruppen. Es fällt allerdings ins
Gewicht, dass es sich hier, bei den Yuki, um die älteste Schicht der
nordamerikanischen Urkultur handelt, was für die Annahme von der frühesten
Allgemeinheit des Primitialopfers bei den Stämmen der Urkultur be-

83



denklich scheinen könnte. Zur Entkräftung dieses Bedenkens kann es

aber wohl dienen — was mir erst vor einiger Zeit zum Bewusstsein
gekommen ist —, dass die Yukigruppe in zwei für die Arktis und ganz
Nordamerika sehr charakteristischen Einzelheiten des Gottesbildes mit
den Samojeden übereinkommt: dass Gott noch selber das Donnern ausübt

und dass der Regenbogen zu seiner Kleidung gehört. Dazu kommt
als drittes Element die starken Beziehungen der einen, und zwar der

ältesten, der beiden Schöpfungsmythen der Samo jeden mit ihren
Kraftproben zu derjenigen der Yuki-Kato. Nun kennen und üben aber die

Samojeden das Primitialopfer (in der Form des Kopf- und Langknochenopfers),

und so ist man zu der Vermutung berechtigt, dass die durch so

charakteristische Ähnlichkeiten mit ihnen verbundenen Yuki ein
Primitialopfer (früher) ebenfalls gekannt haben.

2. Untersuchungen über das Wesen des urkulturlichen Primitialopfers

Wenn sich so auf diesen Wegen etwas Licht gewinnen liess über die

Verbreitung und den Ursprung des Primitialopfers bei den Völkern der

Urkultur, so habe ich in dem schon genannten VI. Band des UdG (mit
der letzten Synthese über die Religionen der Völker der Urkultur) in
wiederholten und stets weiter getriebenen Vorstössen über den letzten
Sinn und Zweck des urkulturlichen Primitialopfers immer neuere und
bessere Einsichten zu gewinnen gesucht. Zuerst habe ich (UdG VI S. 274)
das Primitialopfer als «Gabe» an den Schöpfer und als «Verzicht» auf
den eigenen Genuss gedeutet; es handelt sich beim Primitialopfer der
Urkultur immer um Lebensmittel. Ich sehe auch jetzt noch keinen Grund,
diese Auffassung zu ändern, und so vermag ich auch gar nicht einzusehen,
dass, wie Meuli meint (a.a.O. S. 287), «es Schmidt zum Verhängnis wurde,
dass er sich beim Opferbegriff von der Vorstellung der Gabe nicht
freimachen konnte oder wollte». Nein, ich wollte mich bei der Charakterisierung

des urkulturlichen Primitialopfers «von der Vorstellung der Gabe
nicht freimachen», weil ich dazu keine Veranlassung sah, im Gegenteil.
Wohl aber habe ich diese Auffassung ergänzt und vervollständigt, als
ich bald darauf (a.a.O. S. 277) das Primitialopfer als eine Anerkennung
des höchsten Eigentums des Schöpfers über die Lebensmittel bezeichnete,
die er selbst geschaffen und dem Menschen in gütiger Fürsorge zur
Fristung seines Lebens zur Verfügung stellt; Gegenstand des urkulturlichen

84



Primitialopfers sind ja immer nur7 (animalische oder vegetabilische)
Lebensmittel, eine Tatsache, die von den meisten Religionswissenschaftlern

und Ethnologen gar nicht oder nicht genügend gewürdigt wird. Mit
diesem Opfer der huldigenden Anerkennung des höchsten Herrn und

Eigentümers der Lebensmittel verbindet sich stillschweigend, oft auch

ausdrücklich, der Dank für die gütigen Gaben der Vergangenheit und die

Bitte um die Gewährung derselben auch für die Zukunft.
Diese Auffassung vom Sinn und Zweck des urkulturlichen Primitialopfers

habe ich dann im Folgenden (UdG VI S. 445 ff.) bestätigt und
zunächst nach der Richtung hin ergänzt, dass ich hervorhob, wie Lebensmittel

des Menschen nicht aus der toten, mineralischen Welt, sondern
stets nur aus der lebenden (tierischen oder pflanzlichen) Welt entnommen
werden und dass der Schöpfer doppelt ihr Herr und Eigentümer ist, weil
er den Pflanzen und Tieren nicht nur das allgemeine Dasein, sondern
das Dasein des Lebens gegeben hat. Daran anknüpfend, habe ich einen
weiteren möglichen Sinn und Zweck des Primitialopfers zu gewinnen
versucht. Wenn der Mensch in der Urkultur solche Lebensmittel sich

aneignet und zum eigenen Gebrauch, zur Kräftigung seiner selbst und
zu steter Verlängerung seines Lebens herrichtet, so kann er das nicht
anders, als indem er den Tieren und Pflanzen zuerst ihr Leben nimmt,
das er ihnen nicht gegeben hat und auch nicht wiedergeben kann. Er
greift damit in die alleinigen Rechte des Schöpfers über Leben und Tod
ein, und so wurde das Primitialopfer auch zu einem Sühnopfer für diese

Eingriffe des Menschen in die alleinigen Rechte des Schöpfers. Diese

Eingriffe erscheinen nur verständlich und gerechtfertigt, weil diese Wesen,

denen ihr Leben genommen ist, zum Aufbau des höchsten, des

menschlichen Lebens dienen. Von dieser ganzen Deutung muss aber
gesagt werden, dass von keiner der Gruppen der Urkultur ein positives
Zeugnis dafür vorliegt, dass die Eingebornen selber diesen Sinn irgendwie

dem Primitialopfer beilegen.
Eine fernere Erweiterung unserer Kenntnis des Sinnes des urkulturlichen

Primitialopfers lässt sich auch noch aus der Betrachtung des
Gegenstandes des Primitialopfers gewinnen. Wie ich vorhin betont habe, kommen

dafür nur Lebensmittel in Betracht, und zwar sowohl animalische
wie vegetabilische. Das vegetabilische Primitialopfer gerät in der
arktischen Urkultur vielfach in Wegfall, was sich ja aus dem dort geringeren
Vorkommen vegetabilischer Lebensmittel erklärt. Durch dieses teilweise

85



Fehlen des vegetabilischen Primitialopfers erscheint, im Ganzen der Ur-
kultur gesehen, das animalische als das weiter verbreitete und wichtigere.
Ich habe bei demselben zwei grosse Gruppen unterschieden (UdG VI S.

451 ff.), die auch ihrem Verbreitungsgebiet nach sich unterscheiden: «die

Pygmäen opfern die inneren, lebenswichtigen (Weich-) Teile der Tiere,
Herz, Leber, Lunge, Magen, Fett; die Völker der amerikanisch-arktischen
Urkultur opfern die mehr äusserlichen (Hart-) Teile, den Schädel und
die (Lang-) Knochen». Aber auch in der letzteren Gruppe sind nicht die
Knochenteile das eigentliche Opferobjekt, sondern das in ihnen enthaltene

Hirn und Mark, so dass die Knochen nur als Behälter dafür erscheinen;
Meuli (a.a.O. S. 286) scheint diese Auffassung in Zweifel ziehen zu wollen,

die Jäger (der Urkultur) hätten niemals etwas derartiges geäussert.
Nun wohl, sie haben sich nicht in Worten, sondern in Taten geäussert:
sie haben niemals aufgebrochene Schädel und Langknochen, aus denen

sie Mark und Gehirn entnommen haben, zu Objekten des Primitialopfers
gemacht. Wenn also die beiden Gruppen innerlich doch in einem
übereinkommen: der Opferung innerer, lebenswichtiger Teile, so ist
auch ihr Verbreitungsgebiet nicht vollkommen einander ausschliessend:

bei einem afrikanischen Pygmäenstamm, den Gabun-Pygmäen, findet
sich auch das Schädelopfer, und in der nordamerikanischen Urkultur, bei

einigen Algonkinstämmen, treffen wir auch das Primitialopfer der inneren

Weichteile an.

Hier, in der Betonung, dass in beiden Gruppen die inneren
lebenswichtigen Teile das Objekt des Primitialopfers bilden, habe ich ein neues
Moment für die Wesensbestimmung vorgebracht, vor dem ich eine frühere
Betonung zwar nicht aufgebe, aber zurücktreten lasse: «die inneren,

lebenswichtigen (Weich-) Teile, die zugleich die
schmackhaftesten Teile sind, deren Genuss die Menschen beider Gruppen
sich versagen» (a.a.O. S. 451). Meuli, der nur mit dieser letzteren Deutung
sich befasst und gegen sie polemisiert (a.a.O. S. 286 f.)8, hat diese schon
1935 veröffentlichte Auffassung übersehen.

Das ist in der Tat eine weitere, nicht unwichtige Wesensbestimmung
des Primitialopfers: es sind diejenigen Lebensmittel, die zugleich Träger
des Lebens, der eigentlichen Lebensfunktionen, sind, die in der Urkultur
im Primitialopfer dem Schöpfer geopfert werden; der Mensch, der in das

allein der Schöpfermacht Gottes unterstehende Leben der Tiere
eingegriffen hat, gibt die lebenswichtigen Teile dem Schöpfer zurück und ver-

86



ziehtet auf sie, obwohl sie zu den wohlschmeckendsten Teilen des Tieres

gehören. In dieser Hingabe der lebenswichtigen Teile an den Schöpfer
ist dann auch die Grundlage für die Bitte um die Lebensmittel in der

Zukunft gegeben: durch die Tötung des Jagdtieres vermindert der Mensch

immer mehr die Zahl der lebenden Tiere, die für die Zukunft als die für
ihn nötigen Lebensmittel in Betracht kämen; er selbst fühlt sich ausser-
stande, lebendige Tiere zu produzieren, der Mensch der Urkultur ist
noch nicht auf den törichten Gedanken gekommen, durch Zauber selber

Tieren Leben und Fruchtbarkeit zu geben, er kennt nur einen Hervorbringer

des Lebens, der das ganze Weltall und auch ihn selber geschaffen
hat. Diesen sucht er durch das Primitialopfer, das zugleich eine

Anerkennung seiner Macht über Leben und Tod und ein Dank für Leben und
Lebensmittel ist, zu bewegen, ihm diese (animalischen) Lebensmittel auch

für die Zukunft geben zu wollen.

3. Das urkulturliche Primitialopfer der Kopf- und Langknochen

Nun will aber Prof. Meuli gerade derjenigen Art des urkulturlichen
Primitialopfers, dessen Aufdeckung in den schweizerischen paläolithischen
Alpenhöhlen das hohe Verdienst unseres verehrten Jubilars bildet, den
Charakter als Primitialopfer der Urkultur nehmen; seine Ausführungen
richten sich dabei fast zur Gänze gegen die Darlegungen, mit denen ich

für denselben eingetreten bins. Meuli erkennt zwar an, dass es ein

«Hauptverdienst von Schmidts umfassender und gelehrter Forschungs-
tätigkeit» ist, dass der Glaube an ein Höchstes Wesen schon bei den ältesten

Völkern nicht mehr bestritten werden kann: «Die erdrückende Fülle
der Zeugnisse lässt keinem Zweifel mehr Raum; die Vorstellung ist in
der Tat uralt, und man hat sich, wenn auch oft mit Widerstreben,
bequemen müssen, scheinbar wohlbegründete Theorien über das Werden
des Gottesglaubens preiszugeben oder doch zu revidieren» (a.a.O. S. 284).
Dann aber folgt der energische Satz: «Das Schädel- und Langknochenopfer

jedoch hat als Beweisstück auszuscheiden» (vgl. auch S. 186).
Die Begründung für diese Ablehnung sucht Meuli darin, dass ich

nur zwei Fälle des Kopf- und Langknochenopfers habe anführen können,
die wirkliche Opfer seien, den der Jurak-Samojeden und den der
Korjaken, beide aber seien Hirten-, nicht Jägervölker. Erst in der Hirtenkultur

sei diese Handlung zum Opfer geworden, und man dürfe nicht

87



«die Opfer einer so viel jüngeren Hirtenkultur zur Deutung alter
Jägersitten» verwenden; das widerspreche durchaus «dem gerade von Schmidt

mit Recht immer wieder eingeschärften Grundsatz, nur Tatbestände aus

gleichartigen Kulturen zu verwenden, um in Kulturen Lücken zu ergänzen
oder Dunkles aufzuhellen» (a.a.O. S. 287).

Darauf ist zunächst zu erwidern, dass Meuli die «Kopf- und
Langknochenopfer» der wirklichen Urkultur — und nur um diese handelt es

sich hier — zu wenig im Zusammenhang mit den übrigen unbestreitbaren

Primitialopfern der Völker der Urkulturen betrachtet. Ebenso sieht er
nicht die zahlreichen Übergänge auch im Ritus, wodurch die verschiedenen

Arten miteinander in Beziehung treten (UdG VI S. 452 f.) und
damit auch die Kopf- und Langknochenopfer als wirkliche Primitialopfer
erweisen.

Des weiteren ist aber auch die ganze Voraussetzung Meulis
unzutreffend, dass ich nur die beiden Fälle des Kopf- und Langknochenopfers
bei den Jurak-Samojeden und den Korjaken habe anführen können, die
aber nicht der jägerischen Urkultur, sondern der Hirtenkultur angehören
sollen, also nicht zur Deutung von Kultformen der Urkultur
herangezogen werden könnten. Ich verstehe nicht, wie er zu dieser Behauptung
kommen konnte, da ich doch in den einzelnen Bänden des «Ursprungs
der Gottesidee» und schliesslich in dem 1935 erschienenen abschliessend-

synthetischen VI. Band weitere Beispiele des Kopf- und Langknochenopfers

auch bei Algonkinstämmen der nordamerikanischen Urkultur
angeführt habe, die also nicht der Hirtenkultur angehören und nicht erst
dort ihren Opfercharakter erhielten.

Ich habe eine Zusammenstellung solcher Opfer in UdG VI S. 71 f.

gemacht. Bei der Abschätzung von der Häufigkeit des Kopf- und
Langknochenopfers ist zu berücksichtigen, dass sein Verbreitungsgebiet sich
im wesentlichen auf die arktische und die nordamerikanische Urkultur
beschränkt (die Ausnahme der Gabun-Pygmäen siehe oben S. 86); es

mag mit dem Klima dieser Kulturen zusammenhängen, dass hier diese
dauerhaftere Form des Primitialopfers mehr in Übung ist, während die
inneren Weichteile mehr in den wärmeren Gegenden Gegenstand des

Primitialopfers sind (aber auch in der nordamerikanischen Urkultur nicht
ganz fehlen: Lenape-Delawaren,West-Cree, Montagnais, UdG VI S.452).
So habe ich hingewiesen auf das (Lang-) Knochenopfer eines Elentieres
bei den Ottawa, wo ausdrücklich das Geben an den Grossen Geist bezeugt

88



ist (UdG V S. 569). Ferner habe ich ein Schädel- und (Lang-) Knochenopfer

der Montagnais angeführt, das an den Wildgeist gerichtet war; es

handelt sich um einen Bären, aber auch von anderen (Jagd-) Tieren

geschah das (UdG II S. 461)I0. Weiter habe ich hingewiesen auf ein

Bärenschädel-(Langknochen)-Opfer der West-Cree, wo zwar auch zum
Bären selbst gebetet wird, das Opfer aber an den Grossen Geist gerichtet
ist (UdG II S. 472). Dann nehme ich jetzt die Abschwächung zurück, die

ich betreffs dieses Opfers bei den Sauk-Indianern gemacht habe (UdG VI
S. 72), und zitiere hier die Stelle von dem Bericht bei den Sauk selbst

(UdG II S. 591): «Der mem-is-aum-uk (Opferpriester) soll dann das

Opfertier von dem Platz vor dem mis-aum (heiliges Bündel) aufheben

und es aus der Hütte zu einem geziemenden Platz innerhalb der Grenze

der Stadt oder des Lagers tragen, Dort sollen sie es aufhängen am
Nacken auf einem Baum oder einem Pfahl..., mit seinem Gesicht nach

Osten.» Es handelt sich um ein «reines», d. h. Jagdtier, und der vom
Fleisch entblösste Teil (Beine, Nacken) wird vorher in einem langen
schönen Gebet dem Grossen Geist geopfert (a.a.O. S. 589 f.). Schon alle
diese Kopf- und Langknochenopfer gehören der nordamerikanischen (al-
gonkinischen) Urkultur, keines der Hirtenkultur an, die es ja in
Nordamerika nicht gibt.

Von ganz besonderer Bedeutung ist es aber, dass das in der
zwölftägigen Gebetsfeier der Lenape-Delawaren nach einer schon halb rituell
gewordenen Hirschjagd dargebrachte Opfer, wo dann der Kopf und die

mit der Haut verbundenen Langknochen auf einen Stab vor dem heiligen
Zelt aufgehängt wurden (UdG II S. 435), ein regelrechtes, dem Höchsten
Wesen dargebrachtes Primitialopfer der Kopf- und Langknochen ist. Das

hatte ich bereits früher (UdG II S. 829, 859) theoretisch erschlossen; es

ist uns jetzt aber auch positiv durch eine Mitteilung von Prof. Fr. G. Speck

bestätigt, wo sein indianischer Gewährsmann sagt (UdG V S. 498):
« und wir gebrauchen das Tier, das wir darbringen [offer] als ein

Opfer [sacrifice], wenn wir bei dem Grossen Geist um Nachsicht flehen.»
In der Jagd spielt bei der Unamigruppe der Lenape auch der Wildgeist
eine gewisse Rolle, aber nicht bei dem Opfer; bei der Minsigruppe fehlt
der Wildgeist gänzlich (UdG II S. 434 Anm. 4); Kopf- und Langknochen
werden hier an einem Pfahl aufgehängt, der innerhalb des heiligen
Zeltes zwischen dem Mittelpfahl und der Türe stand (UdG II S. 439

Anm.). Damit tritt dieses Opfer in noch nähere Beziehung zu dem Kopf-

89



und Langknochenopfer des Schöpfungsmysteriums der West-Algonkin,
auf das hier noch kurz hinzuweisen ist.

Ich habe schon UdG II S. 828 ff. (Münster i.W. 1929) auf die
zahlreichen hochcharakteristischen Beziehungen hingewiesen, welche das

Jahresdankfest der Lenape-Delawaren mit dem Schöpfungsmysterium
der West-Algonkin (Arapaho, Cheyenne, Atsina) verbinden; dazu
gehören auch die ausgestopfte Büffelhaut und der Büffelschädel, die von
einer schon ganz rituell gewordenen, bei dieser Feier gehaltenen Jagd
in das heilige Zelt zum Mittelpfahl gebracht werden, der das Höchste

Wesen und den Weg zu ihm darstellt11. Das Kopf- und Langknochenopfer
als solches steht bei diesen Stämmen nicht mehr in lebendiger Übung,
es ist hier zu einem Ritus erstarrt und verrät dadurch sein hohes Alter.
Die Beziehung dieses Büffel opfers der West-Algonkin zu dem

Hirsch opfer der Lenape-Delawaren wird dadurch hergestellt, dass

bei den Arapaho auf die Büffel haut, die die Darsteller der Stammeltern

umlegen, auch Teile von Kaninchenfellen aufgenäht sind, und

zwar mittels Schnüren aus H i r s c h fell (UdG II S. 816 f., V S. 704,

752 f.). Eine Spur von dieser Feier mit einem Kopf- und Langknochenopfer

finden wir auch noch bei den West-Cree (UdG II S. 469 ff., 831 f.).
Schliesslich sei auch noch mitgeteilt, dass nach den Forschungen von

J. Gabus jetzt auch bei den ältesten, den Rentier-Eskimo das Primitial-
opfer zwar nicht als Kopf- und Langknochenopfer festgestellt ist,
sondern dasjenige der inneren (Weich-) Teile, wie sich aus seiner
Doktordissertation 12 entnehmen lässt. Es handelt sich dabei um einen interessanten

Übergang zu dem Auftreten der Speziesgeister, die aus dem
allgemeinen Wildgeist sich entwickelt haben, der seinerseits eine personifizierende

Absplitterung der Funktion der Besorgung der Lebensmittel ist,
die ursprünglich das schöpferische Höchste Wesen selbst und allein
ausübte (UdG VI S. 58 f.).

Über die für Nordamerika und Nordost-Asien sehr wichtige Frage
des Ursprunges der Schutz- und Speziesgeister habe ich bereits 1940 bei

Gelegenheit der Vorführung des Materials der nordost-algonkinischen
Naskapi-Indianer einige Überlegungen angestellt und die Problemlage
zu klären versucht (UdG VII S. 740 ff., 757 ff.). Ich beschloss sie damals
mit den Worten (S. 760): «Gerade der Fall Naskapi drängt stark darauf,
die ganze Frage der Schutz- und Speziesgeister — zunächst in
Nordamerika — einer umfassenden vergleichenden Untersuchung zu unter-

90



ziehen. Wir wollen dieselbe noch etwas hinausschieben, weil wir von
Nordamerika in der nächsten Zeit die Publikation der Ergebnisse wichtiger

Expeditionen zu erwarten haben». Leider hat der zweite Weltkrieg
diese Publikation bis jetzt noch nicht zustande kommen lassen; wir müssen

also noch länger warten.
So ist also der Umfang des Vorkommens wirklicher Kopf- und

Langknochenopfer bei Stämmen der nordamerikanischen Urkultur, auf die

ich schon 1929 und dann wieder 1934 und 1935 hingewiesen habe, die

mit Hirtenkultur nichts zu tun haben, so gross, dass Prof. Meulis
Behauptung, ich habe nur zwei Kopf- und Langknochenopfer aus der
Hirtenkultur aufzählen können, mir ganz unverständlich ist. Es ist also

im Gegenteil breit und fest erwiesen, dass das Kopf- und Langknochenopfer

an das Höchste Wesen bereits in der Urkultur in lebendiger
Übung stand und nicht erst durch die Hirtenkultur ins Leben gerufen
worden ist. Entgegen der Meinung Meulis kann also auch das Kopf-
und Langknochenopfer weiterhin als einer der Beweise für den Glauben

an das Höchste Wesen in der Urkultur angesehen und gebraucht
werden.

Prof. Meuli will die Dinge der Urkultur, die man bisher als Kopf-
und Langknochenopfer bezeichnete, als Bestattungen der Jagdtiere
angesehen wissen und verwendet auf die mit überaus reichen Belegen

ausgestattete Beweisführung für seine These den weitaus grössten Teil seiner

wertvollen Abhandlung. Sie gewährt nach allen Seiten hin reiche

Anregungen, insbesondere auch dadurch, dass sie tief in das Gebiet der
vorhin (oben S. 90) erwähnten Schutz- und Speziesgeister des jüngeren

Jägertums eindringt. Damit verliert sie allerdings ihre Beweiskraft

gegen die Kopf- und Langknochenopfer, die der älteren Urkultur
angehören (s. UdG VII S. 741 f.). Tatsächlich stammt das Beweismaterial,
das Meuli so reich ausbreitet, zu mehr als 90 °/o von diesen jüngeren
Jägerstämmen der Finno-Ugrier, Tungusen, Kamtschadalen (Itelmen,
Tschuktschen, Korjaken), jüngeren Eskimo, Nordwest-Indianern, Yuka-
giren, dazu aus Hirtenstämmen von Pferde- und Rentierzüchtern, die ja
für die Deutung von Formen der Urkultur schon gar nicht mehr in Frage
kommen. So tritt nun hier bei ihm in weitem Umfang der Widerspruch

ein (den er m i r zum Vorwurf macht, siehe oben S. 81) mit dem

«gerade von Schmidt mit Recht immer wieder eingeschärften Grundsatz,
nur Tatbestände aus gleichartigen Kulturen zu verwerten, um in trümmer-

91



haften Kulturen Lücken zu ergänzen oder Dunkles aufzuhellen». Den

Nachweis dafür im einzelnen zu liefern, würde hier zu weit führen; ich

denke es bald anderswo tun zu können.

Anmerkungen:

1 Erschienen in den Mitteilungen der Naturforschenden Gesellschaft Bern aus dem

Jahre 1941. Bern 1942. S. 27—72.
1 K. Meuli, Griechische Opferbräuche, aus der Phyllobolia für Peter von der Mühll,

zum 60. Geburtstag, 1. August 1945. Basel 1946, S. 284.
s Münster i.W. 1935.
4 Schmidt, UdG VI S. 28 f.
5 John M. Cooper, Andamenese - Semang - Eta Cultural Relations (Primitive Man XIII

1940, S. 38 ff.).
6 M. Vanoverbergh, Negritos of Northern Luzon (Anthropos XX 1925 S. 435 f., Negritos

of Northern Luzon again (UdG III S. 302, 316 f.).
7 Nicht «hauptsächlich», wie Meuli als meine Auffassung hinstellt (Meuli, S. 284); siehe

UdG VI S. 445 f.
8 In dieser Polemik treffen wir übrigens einen bezeichnenden Fall des Übersehens der

Tatsache an, dass nur Lebensmittel Gegenstand des Primitialopfers sind (s. oben
S. 84). Wir lesen da: «Und sollen wir wirklich glauben, dass der paläolithische
Höhlenmensch, dem sein grösstes Jagdtier kräftige Nahrung, warme Kleidung, Werkzeuge,

Waffen und was weiss ich noch alles lieferte, ausgerechnet die Leckerbissen

Hirn und Mark als das Wertvollste betrachtet habe Dass er der Gottheit die für ihn
vorteilhafte Teilung mit einer Raffiniertheit empfohlen habe, die die des Prometheus
in den Schatten stellt Sicher nicht.» Meuli ist hier so vertieft in den Hauptgegenstand

seiner geistvollen wichtigen Abhandlung «Griechische Opferbräuche», in denen
seit der Überlistung des Zeus durch Prometheus das Opfertier so geteilt wurde, dass

«den Menschen alles Essbare, den Göttern aber nur Knochen, Galle und einiges weniges

andere zufiel» (Meuli S. 187, vgl. auch S. 214), dass er den Hochgott der Urkultur
mit dem Masse des skandalreichen Zeus und den schlichten Menschen der Urkultur
mit dem des listigen Verächters dieser ganzen Götterbande misst. Aber davon ganz
abgesehen: «warme Kleidung, Werkzeuge, Waffen und was weiss ich noch alles» von
dem Jagdtier kam in der Urkultur von vorneherein nie als Gegenstand des Primitialopfers

in Betracht, sondern nur, was als Lebensmittel vom Tier zu gebrauchen war;
der Mensch der Urkultur kam also in der Tat gar nicht in die Lage, so «raffiniert» zu
sein, eine «für ihn so vorteilhafte Teilung» sich auszuklügeln und damit den Schöpfer
zu überlisten.

9 Siehe oben S. 84 ff.
10 Ich mache darauf aufmerksam, dass in der Zitierung dieses Falles in UdG VI S. 71

leider die Bezeichnung des Bandes II weggelassen ist, ebenso in dem folgenden Fall
der West-Cree.

11 Siehe W. Schmidt, Der heilige Mittelpfahl des Hauses (Anthropos XXXV/VL 1940/

41, S. 966 ff., XXXVII/XL 1942/45, S. 309 ff.).
12 J. Gabus, Vie sociale et psychique des Eskimo-Caribou.

92


	Die Primitialopfer in der Urkultur

