
Zeitschrift: Jahrbuch der St. Gallischen Naturwissenschaftlichen Gesellschaft

Herausgeber: St. Gallische Naturwisenschaftliche Gesellschaft

Band: 66 (1931-1932)

Artikel: Vom Problem des Lebens

Autor: Vogler, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-834797

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-834797
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


III.

Vom Problem des Lebens.

Vortrag, gehalten in der Sitzung vom 28. Oktober 1931.

Von Paul Vogler.

Wer unvoreingenommen Umschau hält in der Natur, erkennt
sofort, daß eine tiefe Kluft zwei Gruppen von Naturdingen scharf
voneinander trennt: Lebewesen-und Nichtlebewesen. Mag auch der Unterschied

zwischen Tieren und Pflanzen groß erscheinen, sie haben doch

engere Beziehungen zueinander als etwa Pflanze und Gestein. Sie
sind eben beide Lebewesen, während das Gestein ein lebloses Gebilde
ist. Sie besitzen Organe, d. h. Körperteile, die eine bestimmte
Aufgabe im Dienste des Ganzen zu erfüllen baben, während dem Stein
eine derartige Gliederung fehlt. Selbst wenn wir zum Mikroskop
greifen, um die kleinsten Dinge zu betrachten, werden wir auch unter
diesen Lebewesen und Nichtlebewesen in der Regel voneinander
unterscheiden können; manchmal freilich nur mit großen Schwierigkeiten,

so daß sich dann die Frage von selbst stellt : Gibt es überhaupt
eine scharfe Grenze zwischen den beiden Naturreichen? Und wenn
Ja, welches sind die sicheren Kennzeichen der Lebewesen und des

Lebensgeschehens

Es ist eine der Hauptaufgaben der allgemeinen Biologie, der
Lehre vom Leben, zu versuchen, diese Frage zu beantworten, so daß

die Antwort für alle Lebewesen, die einfachsten und niedrigsten, wie
die kompliziertesten und höchstentwickelten, Gültigkeit hat. Dann
werden sich aber sofort weitere Fragen erheben: Verhältnismäßig
einfache, wie etwa die nach den Bedingungen, unter denen Leben möglich

ist, oder die nach der Verbreitung des Lebens auf der Erde,
Fragen, welche der direkten Beobachtung und dem Experiment
zugänglich sind, — schwierigere, wie die nach dem Vorkommen von
Lebewesen auf anderen Gestirnen oder gar die nach der Herkunft des

Lebens auf der Erde, Fragen, bei deren Prüfung Experiment und
direkte Beobachtung versagen, wir also nur auf Grund von Schlüssen,
die über die Erfahrung hinausgehen, etwas aussagen können.

43



Der denkende Mensch wird sich freilich mit der Beantwortung
dieser Fragen, mit der Feststellung dieser Tatsachen und
Gesetzmäßigkeiten nicht begnügen. Er fragt nach weiteren, größeren
Zusammenhängen, nach dem „Wesen" des Unterschieds zwischen lebendig

und leblos. Ist dieser prinzipiell oder nur graduell? Lassen sich
die Lebenserscheinungen als komplizierter Spezialfall des Geschehens

im Leblosen verstehen Genügen die Kräfte, die uns aus den
Wissenschaften von der leblosen Natur, namentlich der Physik und Chemie,
bekannt sind, um auch die Vorgänge, die das Leben kennzeichnen,
restlos zu erklären, oder müssen wir dafür besondere „vitale" Kräfte
annehmen

Und so stecken wir mitten drin in naturphilosophischen
Spekulationen über jenes Lebensproblem, das wir meist mit dem Gegensatz

„Mechanismus oder Vitalismus" kennzeichnen.
Alle hier angetönten Fragen und noch viele andere, können wir

zusammenfassen als das Problem des Lebens. Es ist klar, daß es

weit über den Rahmen eines Vortrages hinausgehen würde, alle Seiten

dieses Problems zu behandeln, darum habe ich meinem Vortrag den

bescheideneren Titel: „Vom Problem des Lebens" gegeben.

I.
Wir wollen ausgehen von den beobachtbaren Lebenserscheinungen.

Da treffen wir in erster Linie auf die aktive Bewegung: Das

lebendige Wesen kann sich oder Teile seines Körpers bewegen. Daß
diese Bewegung etwas ganz anderes ist als die des fließenden Wassers
oder des rollenden Steins, der um die Sonne wandernden und sich

um ihre Achse drehenden Erde, denen allen ihre Bewegung durch
äußere Kräfte nach ganz bestimmten Gesetzen aufgezwungen ist,
leuchtet ohne weiteres ein. Wir sagen auch nicht: Das Lebewesen ist
in Bewegung, ja nicht einmal nur: Es bewegt sich, sondern wir sagen:
Es kann sich bewegen. Es sieht so aus, als ob hinter dieser

Bewegung ein Wille stehe.

Ein gewöhnliches Tröpfchen Schleim an einer senkrechten
Glasscheibe rutscht mit Notwendigkeit nach unten, — ein ihm äußerlich
durchaus gleichsehendes lebendes Tröpfchen Protoplasma, eine Amöbe,
kann je nach Bedürfnis ruhig am Ort bleiben, abwärts oder aufwärts,
rechts oder links seitwärts rutschen — kriechen sagen wir in diesem

Fall. Was von der Ortsbewegung gilt, gilt auch von der Bewegung
der Körperteile, im Makroskopischen wie im Mikroskopischen: Das

44



Fahnentuch breitet sich flatternd im Winde aus, sobald dieser eine

genügende Stärke erreicht hat, — der Vogel breitet seine Flügel aus,
um die Kraft des Windes zum Aufsteigen in die Luft auszunützen.

Wohl gibt es eine Gruppe von Bewegungserscheinungen, die den

an Lebewesen zu beobachtenden ähnlicher sind als die erwähnten:
die unserer, vom Menschen gebauten, Maschinen. Auch von diesen

sagen wir mit einem gewissen Recht: Sie können sich bewegen,
und nicht nur, sie sind in Bewegung oder sie werden bewegt. Aber
es ist doch ein Unterschied zwischen der Bewegung des modernsten
Autos und der des einfachsten Wurms. Das angekurbelte Auto kann
auch für sich allein fahren, aber es wird nicht weit kommen, sondern

am nächsten Hindernis zerschellen, es sei denn, es werde irgendwie
gelenkt vom Menschen, also vom Leben. Der Wurm aber kann den

Hindernissen ausweichen; er lenkt sich selbst.

So lehrt uns schon der alltäglichste Lebensvorgang, der uns als
der einfachste erscheint, die aktive Bewegung, bei näherem
Zusehen: Das Lebewesen ist mehr als eine Maschine. Wenn wir ein
zutreffendes Bild suchen, müssen wir es vergleichen mit einer Maschine

samt dem sie bedienenden Maschinisten. Das heißt bereits: In der

Bewegung der Lebewesen kommen Kräfte und Gesetzmäßigkeiten zum

Ausdruck, die wir aus dem Reich des Leblosen nicht kennen.

Damit bin ich, ohne es zu wollen, aber durch die Logik der
Tatsachen gezwungen, von meiner ersten Aufgabe, die Lebenserscheinungen

zu beschreiben, abgeirrt und ins Gebiet theoretischer Spekulation

geraten.
Wir kehren zum Ausgangspunkt zurück und betrachten einige

andere wesentliche Eigenschaften des Lebens. Auch sie sind
Fähigkeiten, die wir alle auf die Formel bringen können und müssen :

Das Lebewesen kann.
Auch im Leben geschieht nichts ohne Verbrauch von Betriebskraft,

wissenschaftlicher gesagt, ohne Energieumsatz. Diese Betriebskraft

bezieht das Lebewesen zum Teil von Außen, indem es z. B. als

Pflanze die Energie des Sonnenlichts ausnützt, wie eine elektrische
Lokomotive ihre Betriebskraft dem Leitungsdraht entnimmt, zum Teil
gewinnt es sie auf chemischem Weg durch Stoffzersetzung im Innern,
wozu es Stoffe aufnehmen muß, verbrennbare Substanzen und Sauerstoff.

Wir sehen wiederum die Aehnlichkeit mit der Maschine, und

wenn das Lebewesen nur zum Zweck der Gewinnung von Betriebskraft

Stoffe umsetzen müßte, würde der Vergleich mit der Maschine

45



uns den Vorgang beinahe verständlich machen, nicht ganz. Denn
das Lebewesen sucht selber seine Brennmaterialien auf, der Maschine
müssen sie zugeführt werden.

Das Lebewesen nimmt aber Fremdstoffe, Nahrung, nicht nur zum
erwähnten Zweck auf. Es braucht sie auch, um seinen Körper
aufzubauen. Dabei werden körperfremde Substanzen in körpereigene
umgewandelt. Wir nennen diesen Prozeß Assimilation. Durch
Assimilation wird wieder ersetzt, was durch den Lebensbetrieb
verbraucht wird, und mehr als das. So ermöglicht sie auch das Wachstum.

Wir haben nicht nötig, des weiteren auszuführen, daß dieses

Wachstum etwas ganz besonderes ist, eine Erscheinung, die mit dem

„Wachsen" eines Flusses bei Regenwetter, dem „Wachsen" eines

rollenden Schneeballs nichts gemeinsam hat. Es ist nicht nur ein

Größerwerden, sondern Aufbau und Ausbau von Innen heraus. Man
versuche nur einmal, sich eine Maschine vorzustellen, die allerlei
Materialien aufnimmt, daraus neue Rädchen und Zapfen baut und diese

an der richtigen Stelle einfügt, und man wird noch besser verstehen,

was es heißt, wenn wir sagen : Das Lebewesen ist mehr als eine

Maschine. Im Leben sind Kräfte an der Arbeit, die wir aus Chemie,

Physik und Mechanik nicht kennen. Es herrschen hier spezifisch vitale
Kräfte und Gesetze.

Als weitere wichtige Lebenserscheinung betrachten wir noch die

Fortpflanzung. Die Erfahrung lehrt, daß jedes Lebewesen dem

Tod, dem entgültigen Aufhören alles Lebensgeschehens und der
nachfolgenden Zersetzung seines Körpers, verfallen ist. Alle Lebewesen
sind sterblich. Aber trotzdem hat sich das Leben auf unserer Erde
durch Jahrmillionen hindurch erhalten; denn die Lebewesen können
sich fortpflanzen. Sie können Junge erzeugen, d. h. neue Lebewesen,
die das Leben ihrer Erzeuger an einem früheren Punkte der
Entwicklung wieder aufnehmen, also die Möglichkeit haben, am Leben

zu bleiben, wenn jene aus Altersschwäche zugrunde gehen müssen.
Die Fortpflanzung besteht im Prinzip „einfach" darin, daß ein

Lebewesen einen kleineren oder größeren Teil seiner Körpermasse
abstößt. Dieser vom Mutterwesen gelöste Teil wächst dann zu einem

neuen, vollständigen Lebewesen heran. Das Infusor teilt sich in zwei

Teile; an den unterirdischen Stengeln der Kartoffeln entstehen Knollen;
die Eiche erzeugt Eicheln ; das Huhn legt Eier usw. Alles uns sehr

bekannte Erscheinungen, so bekannt, daß sie uns zunächst
selbstverständlich vorkommen, und erst bei näherer Ueberlegung sich als

46



unglaublich kompliziert erweisen. Was steckt in einer Kartoffelknolle,
was in einem Hühnerei, daß unter bestimmten Umständen aus diesen
scheinbar so einfachen Gebilden wieder eine Kartoffelpflanze oder ein
Huhn entsteht? Wir wissen ganz gut, was die Kartoffelknolle und
das Hühnerei zu bedeuten haben. Wenn wir nach dem Sinn der
Einrichtung fragen, haben wir sofort eine Antwort. Aber wie sie

entstehen, richtiger, von der Pflanze oder vom Tier gebildet werden
können, das verstehen wir eigentlich ganz und gar nicht. Da hört
auch jede Möglichkeit eines Versuches des Vergleichs mit einer
Maschine vollständig auf.

II.
So haben wir das Leben gekennzeichnet durch die wichtigsten

Lebenserscheinungen. Das Leben hat die Fähigkeiten der aktiven
Bewegung, der Assimilation, des Wachstums und der Fortpflanzung.
Das endgültige Aufhören aller dieser Fähigkeiten nennen wir Tod.

Wir sehen uns etwas danach um, ob die Gebilde, die wir
Lebewesen nennen, irgendwie an ihrem Bau zu erkennen sind. Da finden

wir, daß das im allgemeinen zutrifft. Die Lebewesen erscheinen organisiert,

d. h. sie bestehen nicht aus einer einheitlichen Masse, sondern
sind äußerlich und innerlich aus verschiedenen ineinandergreifenden
Teilen aufgebaut, und diese Teile bilden zusammen ein Ganzes,
dessen Organe sie sind. Wir nennen die Lebewesen darum
Organismen, im Gegensatz zu den Nichtlebewesen, den Anorganismen, denen

Organe fehlen. Eine Organisation müssen wir auch bei den allerein-
fachsten, mikroskopischen Lebewesen annehmen, trotzdem wir sie nicht
überall direkt nachweisen können, sie aber aus den Lebensvorgängen
erschließen.

Die Untersuchung der Lebewesen lehrt uns im weiteren: Die
lebende Substanz ist bei jedem Lebewesen, sei es Pflanze, Tier
oder Mensch, sei es einfach gebaut wie ein Bakterium oder
hochorganisiert wie ein Vogel, immer dieselbe. Wir nennen sie heute

allgemein: Protoplasma. Dieses ist eine meist mehr oder weniger
zähflüssige Masse, deren wesentlichste Bestandteile Wasser und eiweißartige

Stoffe sind. Mikroskopie und Mikrochemie haben uns im Lauf
der Zeit einigen Aufschluß über seinen feineren Bau gegeben, ohne
daß wir aber soweit wären, einen klaren Zusammenhang zwischen
diesem und den Lebenserscheinungen zu erkennen. Sicher ist nur, daß
das Protoplasma bereits organisiert ist, nicht etwa ein einfaches
Gemisch von Wasser, Eiweiß und einigen andern Stoffen, oder gar

47



„lebendes Eiweiß", für dessen Molekül eine chemische Formel zu
suchen wäre. Diese Ausdrucksweise wäre gerade so richtig und so

falsch, wie wenn wir sagten, eine Lokomotive sei ein Gemisch von
Eisen mit einigen andern Stoffen oder sie sei ein „auf Rädern fahrendes

Eisen", wie wenn wir nach der chemischen Formel für dieses

besondere Eisen suchen würden.
Die Lebewesen bestehen aber auch nicht nur schlechthin aus

Protoplasma, bilden nicht eine einfache zusammenhängende Masse dieser
lebenden Substanz. Bei den größeren Formen des Tier- und Pflanzenreichs

finden wir dieses bekanntlich in einzelne Partien, Tröpfchen
oder Kliimpchen abgeteilt, die jeweils wieder differenziert erscheinen

in einen dichteren Teil, den sogenannten Kern, und das ihn umgebende
Plasma. Diese Gebilde sind die Zellen. Im Pflanzenreich sind diese

Zellen meist durch tote Wände von einander getrennt, im Tierreich
nicht. Jede Zelle führt bis zu einem gewissen Grad ein Eigenleben,
das aber dem Leben des ganzen Organismus untergeordnet ist. Dabei
besteht zwischen den verschiedenen Zellen Arbeitsteilung, verbunden
mit verschiedener Ausbildung, so daß die verschiedenen Zellgruppen
für ihre eigene Existenz und die Erhaltung des Ganzen, dessen Teile
sie sind, aufeinander, auf ein Zusammenarbeiten, angewiesen sind.

Also, alles Leben auf der Erde ist an Protoplasma gebunden.
Wir kennen keine andere lebende Substanz als diese. Das Protoplasma
ist der Träger des Lebens. Ob es auf einem andern Stern ein anderes

Leben gibt, dessen Grundlage eine andere Substanz ist als Protoplasma,
kann uns nicht kümmern, solange nicht durch Beobachtung ein solches

Leben nachgewiesen ist.
Unser Protoplasma kann nun aber nur unter ganz bestimmten

Bedingungen leben. Diese kennen wir aus Beobachtung und
Experimenten ziemlich genau. Es sind folgende:

1. Es muß tropfbarflüssiges Wasser vorhanden sein. Nur wasser-
durchtränktes Plasma zeigt Lebenserscheinungen. Freilich braucht es

bei Wasserentzug nicht unbedingt zu sterben. Es kann in manchen

Fällen in einen scheintoten Zustand übergehen, der sich vom
wirklichen Tode dadurch unterscheidet, daß bei Wiederzutritt von Wasser
das Leben wieder erwacht. In diesem Zustand des latenten Lebens,
wie der Terminus technicus heißt, können viele einfachste Lebewesen
sehr lange verharren, ohne zu sterben.

2. Aktives Leben ist nur innerhalb bestimmter Temperaturgrenzen
möglich. Bei Temperaturen unter Null Grad gefriert das Wasser, bei

48



solchen liber 60 Grad gerinnt in der Regel das Eiweiß im
Protoplasma. Im einen wie im andern Fall erlischt zunächst das aktive
Leben. Auch hier gilt aber, daß das Verschwinden der aktiven
Lebenserscheinungen nicht unter allen Umständen den Tod bedeutet. Es
kann sich auch um einen Uebergang in den latenten Zustand handeln.
Es gibt Lebensformen, wie z. B. die Bakterien, die so die tiefsten
bis jetzt erreichten Temperaturen ertragen können und beim
Wiederauftauen auch wieder aufleben. Temperatursteigerungen führen
allerdings rascher zum endgültigen Tod. Nur ganz wenige Lebewesen

ertragen und auch sie nur für ganz kurze Zeit im latenten Zustand
Temperaturen über 100 Grad. 150 Grad töten ganz sicher alles Leben.

3. Alle Lebewesen brauchen Nahrung, einesteils zum Aufbau
ihres Körpers, andernteils zur Gewinnung der Energie für den Lebensbetrieb.

Die chemischen Elemente, aus denen das Protoplasma
besteht, können auch die Lebewesen nicht herstellen; sie müssen sie

von Außen aufnehmen. Die Verbindungen dieser Elemente sind auf
der Erde weit verbreitet als Bestandteile der Gesteine, des Wassers
und der Luft. Von Steinen, Wasser und Luft allein können aber nur
die grünen Pflanzen leben, die mit Hilfe des Blattgrüns, unter
Ausnützung des Sonnenlichts als Betriebskraft, die organischen Stoffe

erzeugen, aus denen ihr Körper aufgebaut ist. Die Tiere sind
angewiesen auf diese organischen Stoffe sowohl zur Gewinnung des

Baumaterials für ihren Körper, als auch zur Gewinnung der Betriebskraft
für ihr Leben durch Zersetzung organischer Substanzen. Tierleben
setzt Pflanzenleben unbedingt voraus. Das Pflanzenleben seinerseits
kann auf die Dauer des Lichts nicht entbehren.

Wir können sagen : Zwar ist aktives Leben im Tier- und Pflanzenreich

möglich ohne Licht, solange der von der grünen Pflanze mit
Hilfe des Lichts erarbeitete Vorrat an Bau- und Brennstoffen
ausreicht. Aber da dieser einmal ein Ende nimmt, ist tatsächlich dauerndes
Leben nur möglich, wo Licht, Aetherwellen bestimmter Wellenlängen,
wenigstens von Zeit zu Zeit in genügender Menge vorhanden ist oder

wo Produkte der Pflanzenarbeit auf irgend eine Weise hingelangen.
4. Die meisten Lebewesen, auch die grünen Pflanzen, benötigen

zur Gewinnung von ßetriebskraft durch Zersetzung organischer
Substanzen noch des freien Sauerstoffs. Es gibt allerdings Lebewesen,
welche ohne diesen auskommen ; da aber darunter sich keine grünen
Pflanzen befinden, müssen wir auch das Vorhandensein von Sauerstoff
zu den allgemeinen Bedingungen für das Leben zählen.

4 49



III.
Nun sind wir soweit, daß wir die Frage, wo Leben möglich

sei, beantworten können. Wir sagen zunächst negativ: Leben ist
vollständig ausgeschlossen im Innern der Erde und zwar nicht erst in
jenen Tiefen, wo hohe Gesteinstemperaturen das Protoplasma töten,
sondern schon in jenen, wo nie ein Lichtstrahl hindringt oder nicht
wenigstens mit von der Oberfläche stammendem fließendem Wasser oder
durch wühlende Tiere gelegentlich pflanzliche Produkte hingelangen.
Etwas besser liegen die Verhältnisse im Meer und in den Seen. Wohl
kann auch da primäres Pflanzenleben nur in den obersten Schichten

gedeihen, soweit das Lieht einzudringen vermag, aber Leben, namentlich

tierisches, ist möglich bis in die tiefsten Tiefen, weil die
abgestorbenen Körper der die obern Schichten durchsetzenden grünen
Pflanzen und der von diesen lebenden Tiere als ständiger Nahrungsregen

dort hinuntersinken.

Da die lebende Substanz spezifisch schwer ist, ungefähr so schwer
wie das Wasser, kann kein Organismus ständig in der Luft leben.

Nur durch Einsetzen von Körperkraft oder unter dem Einfluß von
Luftströmungen können sich Pflanzen und Tiere aus dem Wasser oder

vom Erdboden erheben und kürzere oder längere Zeit aktiv fliegend
oder passiv schwebend durch die Luft getragen werden. Von Zeit
zu Zeit müssen sie sich aber wieder auf den Boden niederlassen.

Wir dürfen also sagen: Wohnstätten des Lebens sind die
Oberfläche der festen Erdrinde und die Wassermassen auf derselben. Das
Leben vermag einige Meter tief in die Erdkruste einzudringen und
sich zeitweise in die Atmosphäre zu erheben. Nur wenige Stellen der
Erdoberfläche sind absolut lebensfeindlich : etwa das Innere der Krater
ständig tätiger Vulkane und siedend heiße Quellen, ferner Wüsten,
wo es wirklich gar nie regnet. Da das Leben im latenten Zustand

jahrzehntelang vollständige Trockenheit erträgt und Lebewesen durch

Luftströmungen weithin verfrachtet werden können, finden wir fast
überall Lebenskeime in latentem Zustand, die bei Zutritt von Feuchtigkeit

und Wärme aus ihrem Schlaf erwachen. Auch auf den Eiswiisten
der Polarzone beginnt das Leben zu sprießen, sobald die Sonne die
oberflächlichen Schichten zu schmelzen vermag.

So ist das Leben auf der Erde weit verbreitet, aber diese Biosphäre,
wie wir die Gesamtheit des Lebens nennen, bildet nur eine dünne

Schicht, die an Masse kaum in Betracht kommt gegenüber der Masse
des Erdkörpers, der Hydrosphäre und der Atmosphäre.

50



Halten wir weiterhin Umschau im Weltenraum, so wird das
Mißverhältnis noch größer. Yon den Schwesterplaneten der Erde, die mit
ihr um unsere Sonne kreisen, liegen höchstens auf Mars und Venus
die Bedingungen so, daß dort nicht Leben von vornherein
ausgeschlossen ist, womit natürlich nicht gesagt ist, daß auf einem dieser
beiden Planeten Leben wirklich vorkomme. Vorläufig hat jeder
Versuch, solches nachzuweisen, absolut versagt.

Daß kein glühend flüssiger Fixstern draußen im Weltenraum
Leben in unserem Sinn beherbergen kann, ist selbstverständlich. Von
den Millionen Sonnen, die unser Milchstraßensystem bilden, mag eine

größere oder kleinere Zahl wie die unsrige von Planeten umkreist
sein. Aber sicher werden nur wenige von diesen Planeten sich in
einem solchen Zustand befinden, daß darauf Leben existieren könnte.
Das Leben ist also, verglichen mit der Masse der leblosen Materie,
eine äußerst seltene Erscheinung im Weltenraum, ein Hauch, der
einige wenige Weltkörper überzieht. Und doch, was wäre diese Welt,
was wäre dieses ungezählte Heer von Sonnen und Planeten, diese

ganze Unendlichkeit, ohne das Leben, das in seinen höchsten Formen
diese Welt bewußt erlebt und sieh abmüht, sie mit seinem Denken
zu umfassen und zu verstehen?

IV.
Als eine seltene Erscheinung im unendlichen Raum haben wir

das Leben erkannt. Es ist nicht allgegenwärtig, sondern nur da und
dort zu finden. Und nun fragen wir: Wie steht es mit seiner Existenz
in der Zeit? Hat das Leben einmal einen Anfang genommen oder ist
es ewig wie die Materie?

Alle modernen Kosmogonien, Erdbildungshypothesen, stimmen
bekanntlich in einem Punkte ziemlich überein. Sie nehmen an, die Erde
habe in ihrer Entwicklung einmal ein feurigflüssiges Stadium
durchlaufen. Ist diese Annahme richtig, und gar vieles spricht für sie, so

gab es einmal eine Zeit, wo Leben auf der Erde unmöglich war.
Erst als sich über ihrer feurigflüssigen Masse eine feste Kruste
gebildet und diese sich soweit abgekühlt hatte, daß tropfbarflüssiges
Wasser sich auf ihr ansammeln konnte, waren die Existenzbedingungen
für Lebewesen irgend welcher Art gegeben. Seither mögen ein paar
tausend Millionen Jahre vergangen sein, aber noch mehr Millionen
von Jahren vorher kreiste bereits unsere Erde um unsere Sonne, ohne
daß sich auf ihr eine Spur von Leben zeigte.

51



Weiterhin steht wohl fest, daß dereinst eine Zeit kommen wird,
da alles Lebensgeschehen auf der Erde mit Notwendigkeit ein Ende
nehmen muß, sei es, daß unsere Sonne erstarrt oder daß unsere Erde
in die Sonne stürzt. Und wenn es auch bis dahin wiederum einige
tausend Millionen Jahre gehen mag, so bleibt das Leben auf der Erde
doch eine zeitlich begrenzte Erscheinung, eine Episode im Ablauf der

Weltereignisse.
Solche Ueberlegungen führen mit Notwendigkeit zur Frage nach

der Herkunft des Lebens auf der Erde. Nun sagt uns einer
der sichersten Erfabrungssätze der Biologie: Omne vivum ex vivo,
alles Leben stammt vom Leben. Nie und nirgends ist die Entstehung
von lebender Substanz aus toter ohne die Mithilfe schon vorhandenen
Lebens beobachtet worden. Alle Neubildung von lebender Substanz,

von Protoplasma, geschieht immer nur auf dem Wege der Assimilation

von Nahrung durch lebendes Protoplasma, alle Neubildung von
Lebewesen immer nur durch Fortpflanzung schon vorhandener lebender
Lebewesen.

Wir stehen also vor einem Widerspruch: Einerseits gab es einmal

eine Zeit ohne Leben auf der Erde, andererseits kennen wir keine

Entstehung von Leben aus Leblosem ohne Mitwirkung von Leben.
Wir sind aber nicht bereit, uns mit der Feststellung dieser

Tatsache zufrieden zu geben; wir versuchen, uns eine Vorstellung zu

machen, wie vielleicht das Leben auf unsere Erde gekommen sein'
könnte. Wir nehmen unsere Zuflucht zu Hypothesen. Ohne Hypothesen
kommt keine Wissenschaft aus. Hypothesen sind aber nicht Phantasien,
nicht Dichtungen, sondern „vorläufige, versuchsweise Annahmen zum
Zwecke des leichteren Verständnisses von Tatsachen". Auch sie müssen

also von Tatsachen ausgehen, dürfen aber allerdings auch noch nicht
sicher festgestellte Elemente enthalten, aber nie mit irgend welchen
sicheren Tatsachen in Widerspruch stehen. Sobald das letzere der Fall
ist,- müssen sie abgelehnt werden.

Die Zahl der Hypothesen über die Herkunft des Lebens auf der

Erde ist sehr groß. Sie lassen sich im wesentlichen in zwei Gruppen
einteilen.

Die einen nehmen an, das Leben habe überhaupt nicht auf der
Erde seinen Ursprung genommen, sondern sei von einem andern Stern
auf sie übertragen worden. Diese Möglichkeit läßt sich nicht absolut
bestreiten. In den Meteoren sehen wir bekanntlich Trümmer anderer

Gestirne, welche in die Attraktionssphäre der Erde gelangten. Man

52



hat in solchen Meteoren Spuren von Kohlenstoffverbindungen gefunden,
wie wir sie auf der Erde nur als Produkte des Lebens kennen.
Und es wäre nicht undenkbar, daß verborgen in tiefen Ritzen eines

Meteors ein Lebenskeim durch den Weltenraum hätte getragen werden
können, wissen wir doch, daß einfachste Lebewesen im latenten
Zustand die tiefstmöglichen Temperaturen ertragen. Und das Erglühen
der Meteore beim Fallen durch die Atmosphäre ergreift nur die
Oberfläche und braucht nicht bis in die Tiefe leben zerstörend zu wirken.

Wenn wir auch die Möglichkeit des Transports von Lebenskeimen

durch den Weltenraum, sei es unter Mithilfe von Meteoren
oder auf anderem Wege, nicht als prinzipiell ausgeschlossen betrachten,
die Wahrscheinlichkeit, daß das Leben auf diesem Wege auf unsere
Erde gelangte, ist bei der „Seltenheit" der lebentragenden Sterne im
Weltenraum sicher minimal. Und eine eigentliche Lösung des Problems
geben uns solche „Kosmozoenhypothesen" nicht, weil sie es nur
zurückschieben, ohne uns zu sagen, wie denn auf einem andern Stern das

erste Leben entstanden sein könnte. Sie führen schließlich zur
Annahme, daß das Leben im Weltenraum ewig sei.

In der Annahme der Ewigkeit des Lebens decken sich diese

Hypothesen mit der des bekannten Botanikers Kerner von Marilaun,
der seine Meinung zu unserem Problem im „Pflanzenleben" folgendermaßen

zusammenfaßt : „Mein Glaubensbekenntnis geht dahin, daß aller
Stoff kraftbegabt ist, daß Stoff und Kraft ewig sind, und daß auch

jene Naturkraft, die sich im Stoff als Leben äußert, ewig ist. Dem

ersten Entstehen von Lebewesen nachzugrübeln, ist ebenso müßig
wie die Versuche, zu ermitteln, wann die Schwerkraft und das Licht
zum erstenmal zur Geltung gekommen sind." Wozu noch hinzuzufügen
ist, daß Kerner weiterhin die Ansicht vertritt, daß wenn diese

Anschauung mit der Erdbildungshypothese von Kant-Laplace oder einer
andern in Konflikt komme, „nicht die Hypothese von der Ewigkeit
des Lebens, sondern jene von dem ehemals feurigfiüssigen Zustand

unseres Erdballs eine Richtigstellung erfahren müsse". Kerner nimmt
also die Ewigkeit des Lebens auf der Erde an, in welcher Annahme
ihm freilich nicht mancher gefolgt ist.

Wenn aber das Leben nicht seit Uranfang auf unserer Erde hat
bestehen können und nicht von einem andern Gestirn auf die Erde

gelangt ist, so muß es in der Zeit auf unserer Erde entstanden sein.

Aber wie? Die Antwort lautet : Durch „Urzeugung". — Man versteht
in der Biologie unter Urzeugung die Entstehung von lebender Substanz

53



aus lebloser durch das Zusammenwirken der der leblosen Substanz

innewohnenden Kräfte, also jener Kräfte, die das Geschehen im Reich
der Physik, Chemie und Mechanik regeln, ohne Eingreifen irgend
einer nach Ziel und Zweck handelnden übermechanischen Kraft.

Die einen Urzeugungshypothesen greifen zurück bis auf den

glühenden Zustand der Erde und verlegen wenigstens die erste
Entstehung von organischer Substanz schon in jene Zeit, die andern
setzen bereits für die ersten Anfänge das Vorhandensein von
tropfbarflüssigem Wasser voraus. Wir brauchen nicht auf Einzelheiten, die

uns zu weit in das Gebiet der Chemie hinüberführen würden,
einzutreten, um die Schwäche aller Urzeugungshypothesen, besser gesagt
ihre Unhaltbarkeit, nachzuweisen. Es genügen wenige prinzipielle
Feststellungen. Wohl sind wir heute imstande, eine unabsehbare Zahl

sog. organischer Verbindungen aus unorganischen Stoffen künstlich
herzustellen, wohl sind wir dabei sogar auf dem Wege, den wichtigsten
Baustein des Protoplasmas, das Eiweißmolekül, aus einfacheren
Verbindungen aufzubauen, wir, die Menschen, in unseren chemischen

Laboratorien. Aber eben wir, die wir auch zum Leben gehören, so-
daß der Satz nicht umgestoßen wird, daß organische Verbindungen
nicht durch das bloße Zusammenwirken von Kräften, die wir aus der

anorganischen Natur kennen, also nicht ohne Mitwirkung von Leben,
entstehen. Wir wissen ferner: Das Geschehen außerhalb des Lebens

geht mit Naturnotwendigkeit in der Richtung vom labilen zum stabilen

Zustand, in der Welt des Stoffes vom Organischen zum Anorganischen.
Jede Urzeugungshypothese nimmt aber das Umgekehrte an, muß es

annehmen, kommt aber damit in Widerspruch mit den Tatsachen und
wird selber unannehmbar.

Die heutige Naturwissenschaft kann also, kurz gesagt, nicht nur
keine sichere Auskunft geben auf die Frage nach der Herkunft des

Lebens auf der Erde. Es besteht nicht einmal eine Hypothese mit
größerem Wahrscheinlichkeitsgehalt darüber. Das Problem der ersten

Entstehung des Lebens liegt heute noch durchaus jenseits der Grenzen
der Naturwissenschaft.

V.
Nun kehren wir zurück zur Frage nach dem „Wesen des

Lebens", nach dem grundlegenden Unterschied zwischen Lebendem
und Leblosem.

Wir sind ausgegangen von der Beschreibung der wichtigsten
Erscheinungen des Lebens und haben schon dort darauf hingewiesen,

54



daß der Vergleich mit einer Maschine nicht genügt, uns diese
verständlich zu machen, — daß wir es also im Lebensprozeß mit etwas
zu tun haben, das nicht nur Physik und Chemie, nicht nur Mechanik,
ist. Wir haben die Berechtigung der mechanistischen Auffassung des

Lebens negiert, sie als nicht genügend erkannt. Damit ist aber die

Berechtigung einer vitalistischen Auffassung noch nicht nachgewiesen ;

es fehlt noch die positive Begründung.
Wir kommen am ehesten zu einer solchen, wenn wir die

Formbildungsprozesse im Organismus betrachten. Ein vielzelliges Tier ist
zu Anfang seiner Existenz eine einzige Zelle, ein Kliimpchen
Protoplasma mit Kern, ausgestattet mit einem größeren oder kleineren Vorrat

von Baustoffen. Diese „Eizelle" teilt sich in regelmäßiger Folge.
Zunächst sind alle so entstehenden neuen Zellen einander gleich. Nach
und nach ordnen sie sich in bestimmter Weise. Sie nehmen
verschiedenen Bau an, und schrittweise entsteht ein Embryo, der sich

mit der Zeit zum ausgewachsenen Tier weiterentwickelt, das wiederum
Eizellen erzeugt, mit denen ein neuer Lebenszyklus beginnt.
Vergleichen wir die Eizelle und den ausgebildeten Organismus
miteinander, so finden wir keinerlei Aehnlichkeit, etwa in dem Sinne, daß

im Ei schon das Erwachsene en miniature vorgebildet wäre, und
einfach alle Teile sich vergrößert hätten. Es findet vielmehr ein fortgesetzter

schrittweiser Ausbau statt, der einem bestimmten Ziel zustrebt,
dem des selbständig lebens- und fortpflanzungsfähigen erwachsenen

Organismus. Das erwachsene Tier steckt so wenig im Ei drin wie
das vollendete Haus im Haufen der zum Bauplatz geführten
Baumaterialien oder wie die Statue im Marmorblock. Das erwachsene

Tier steckt eher so im Ei wie das vollendete Haus im Gehirn des

Architekten, die Statue im Gehirn des Künstlers.
Wir sind aber noch nicht soweit. Man könnte versucht sein,

anzunehmen, das Ei enthalte einen feinsten, unsichtbaren Mechanismus ;

es sei selbst eine komplizierte Maschine, welche die erste Entwicklung
bewirke, dabei sich selber natürlich auch ändere und so wieder weitere

Aenderungen am entstehenden Embryo hervorrufe. Dieser könnte auf
jedem folgenden Stadium wieder als eine Maschine aufgefaßt werden,
durch deren Arbeit die Entwicklung weitergehe bis zur Vollendung
des Ganzen. Das ist die Auffassung des Mechanismus. — Dagegen
spricht nun von vornherein eine Tatsache: Jedes folgende Entwiek -

ungsstadium ist komplizierter als das vorausgehende. Wohl ist eine

Maschine möglich, die eine neue Maschine herstellt, die einfacher

55



ist als sie selbst, nicht aber umgekehrt. Wenn wir den Formbildungsprozeß

mechanistisch erklären wollten, müßten wir also annehmen, daß

das Ei komplizierter sei als der erwachsene Organismus. Dann haben

wir aber wieder keine Möglichkeit, zu erklären, wieso das erwachsene

Lebewesen imstande ist, neue Eier, also kompliziertere Maschinen als

es selber ist, zu bilden. So lehrt uns die Betrachtung des normalen

Entwicklungsvorgangs der Lebewesen, daß die Formbildung eigenen

vitalen, nichtmechanistischen Gesetzen folgt.
Was ein Geschehen bewirkt, pflegen wir eine Kraft zu nennen

oder eine Ursache, eine Causa : im Formbildungsprozeß des Organismus
sehen wir eine ganz m ach ende Kraft am Werk, eine Kraft, wie
sie die Mechanik nicht kennt. Wir stehen vor einer besondern Art
der Kausalität, die das Geschehen nach einem bestimmten Ziel leitet.
Was geschieht, ist nicht nur durch die Vergangenheit bestimmt, sondern
durch das, was werden soll, durch die Zukunft.

Das Wirken dieser ganz m ach enden Kausalität zeigt sich
besonders schön bei den Regenerationen, der Wiederherstellung
gestörter Ganzheit. Wenn ein Regenwurm in zwei Teile zerschnitten

wird, so ergänzt sich jeder wieder zu einem Ganzen: die vordere
Hälfte erzeugt eine neue hintere Hälfte und umgekehrt. Verliert eine

Kaulquappe ein Bein, so wird vom Rumpf aus ein neues gebildet.
Entfernt man einer Molchlarve die Augenlinse, so entsteht vom Irisrand
aus eine neue. — In allen diesen Fällen fehlt zunächst ein Stück.
Dann beginnen die Zellen an der Wundfläche sich zu teilen und
umzubilden, so daß das Verlorene wieder ersetzt wird. Es ist, als ob
diese Zellen wüßten, was fehlt, und nun zielsicher die Ergänzung
vornehmen, gerade wie der Mensch eine beschädigte Maschine repariert.

In dieser ganzmachenden Kausalität sehen wir das, was
das Lebende vor dem Leblosen voraus hat. Sie ist das spezifisch
Neue, das sich in keiner Weise auf Chemie, Physik und Mechanik
reduzieren läßt. Sie ist das eigentliche Lebensprinzip.

VI.
Den Begriff der ganzmachenden Kausalität wollen wir noch von

einer anderen Seite etwas beleuchten.

Womit können wir sie vergleichen? Da erinnern wir uns daran,
daß wir selbst imstande sind, ein Ganzes herzustellen oder etwas
Beschädigtes wieder ganz zu machen. Wir, die Menschen. Wir können

aus Rohmaterialien eine Maschine bauen ; wir können eine zerbrochene

56



Maschine reparieren, geleitet durch unsere Intelligenz. Die
ganzmachende Kausalität hat also etwas gemeinsam mit unserer Intelligenz.
Oder sind die beiden Begriffe am Ende einander gleich zu setzen?

Es gibt eine Richtung des Vitalismus, die diesen Standpunkt
vertritt, der sog. Psychovitalismus. Die Versuchung, in allem
zweckmäßigen Geschehen ein von einer Intelligenz oder einer Seele
geleitetes Handeln zu erblicken, ist allerdings sehr groß. Aber wir
machen dabei doch wohl einen unerlaubten Analogieschluß.

Wir kennen aus der Erfahrung zweckmäßiges Geschehen an

unserem eigenen Körper, das nicht mit Bewußtsein verbunden ist.
Verdauungsorgan, Blutkreislauf und Atmungsorgan arbeiten in komplizierter

Weise zweckmäßig zusammen, um jeden Teil unseres Körpers
richtig zu ernähren, ohne Eingreifen unseres Bewußtseins. Und wenn
wir die Formbildungsprozesse an uns ins Auge fassen, sowohl das

normale Wachstum als auch die Wundheilung, erkennen wir auch hier
ein durchaus unbewußtes Wirken zielstrebiger vitaler Kräfte. Wir
können nicht daran zweifeln: Es gibt im Leben zweckmäßiges
Geschehen ohne Bewußtsein. Wir dürfen nicht aus
zweckmäßigen Vorgängen auf das Vorhandensein von Bewußtsein schließen.

Unser Wissen von der Existenz eines Bewußtseins stammt aus

unserer persönlichsten Erfahrung. Streng genommen ist die Annahme,
daß auch unsere Mitmenschen ein Bewußtsein haben, bereits nur ein

Analogieschluß, aber wohl ein erlaubter. Dann schließen wir weiter,
daß auch die uns ähnlichsten Tiere, die Säugetiere und Vögel, ein

Bewußtsein besitzen. Wie weit dürfen wir aber in diesem Analogieschluß

gehen? Im Tierreich wahrscheinlich sehr weit hinunter. Auch
das Verhalten des Wurmes bei Verletzungen ist so, daß wir nicht

zweifeln, er empfinde wirklich Schmerzen. Oder wenn wir bei einer
Schnecke Organe finden, die ihrem ganzen Bau nach als Lichtsinnesorgane

gedeutet werden müssen, so wird die Annahme, daß die
Schnecke hell und dunkel bewußt unterscheiden kann, auch nicht
abgelehnt werden können. Alle diese Tiere haben aber noch eins mit
uns gemeinsam: Sie besitzen ein Nervensystem mit einem Zentrum,
das wir mit unserem Gehirn, dem Organ unseres Bewußtseins,
vergleichen können.

Ein solches finden wir aber bei den niedrigsten mehrzelligen
Tieren und bei den Einzellern nicht mehr. Haben auch diese noch
ein Bewußtsein? Wir wissen es nicht. Für die Einzeller ist es aber
sehr unwahrscheinlich. — Und die Pflanzen? Ich glaube nicht, daß

57



wir ihnen ein Bewußtsein zuschreiben dürfen. Die „Pflanzenseele" ist
eine wohl der Poesie erlaubte Fiktion, hat aber keinen Platz in der
wissenschaftlichen Biologie.

Sei schließlich alledem wie ihm wolle : Der größte Teil des

Lebensgeschehens, die Assimilation, das Wachstum, die Formbildung, die
Fortpflanzung, die Vererbung, aber auch die Wundheilung, die Regeneration,
die Serumbildung, die Orientierung der Pflanzenteile zum Licht und

zur Schwerkraft und viele, viele andere Erscheinungen, geschehen auf
der ganzen Linie sicher ohne Bewußtsein. Wir dürfen also die vitalen
Kräfte, die dieses Geschehen lenken, nicht mit dem Bewußtsein
identifizieren. Wir dürfen sie nicht als seelische oder psychische bezeichnen.

Wir müssen sie auch in unserer Ausdrucksweise streng von diesen

scheiden. Gewiß, seelenähnlich ist ihr Wirken. Die einen nennen
sie darum einfach: psychoid. Reinke spricht von Dominanten,
Oberkräften. Driesch braucht dafür die Bezeichnung Entelechie, die

wir weiterhin verwenden wollen. Der Name tut nichts zur Sache.

Das Wesentliche ist: Im Leben sehen wir Kräfte am Werk, die am
Leblosen nirgends beobachtet werden können, Kräfte, deren Wirken auf
ein bestimmtes Ziel gerichtet ist, ganzmachende Kräfte. Diese Kräfte sind
aber nicht identisch mit den bewußten Geisteskräften, ihnen nur ähnlich.

Wir wollen hier einmal stehen bleiben und feststellen, was wir
nachgewiesen haben. Wir haben gezeigt, daß die der naiven
Naturbetrachtung sich aufdrängende scharfe Trennung der Naturdinge in
lebendige und leblose auch einer kritischen Prüfung standhält. Oder,

um einmal Driesch zu zitieren: „Es gibt wirklich zwei getrennte Reiche
des Wirklichen, insofern sich dieses in der Form der materiellen Welt
darstellt. In materieller Form erscheinen sie beide: aber die Gesetze

des Geschehens in ihnen sind ganz verschieden. Die gewissenhafte
Wissenschaft lehrt, daß ein großer Schnitt durch die gesamte als

„materielle Natur" erscheinende Wirklichkeit geht: es gibt Geschehnisse

an Dingen, welche aus dem Wirken der „letzten Teile", der

Atome, dieser Dinge aufeinander abgeleitet werden können. Es gibt
aber auch Geschehnisse, bei denen das nicht angeht. Im zweiten Fall
muß die Wissenschaft, wenn sie Uberhaupt von einer ursächlichen

Bedingtheit der in Rede stehenden Geschehnisse reden will,
ganzheitlich wirkende Kräfte annehmen neben den Kräften, die von
den letzten Teilen, den Atomen, ausgehen."

Das heißt für uns: Der Versuch, das Leben mechanistisch
zu erklären, es verstehen zu wollen aus dem bloßen Zusammen-

58



wirken der uns aus der anorganischen Natur bekannten Kräfte, es

ganz zu erfassen unter dem Bild einer Maschine, hat versagt. — Das

Lebensgeschehen ist bis zu einem gewissen Grade autonom, es folgt
eigenen Gesetzen. Es gibt im Leben Kräfte besonderer Art, Kräfte,
die sich zielstrebig auswirken, ohne aber identisch zu sein mit dem
Bewußtsein. — Wir nennen diese Auffassung Vitalismus.

vir.
Und nun fragen wir noch : Was folgt aus dieser Einstellung zum

Lebensproblem Ist es letzten Endes für die Praxis des Lebens nicht
gleichgültig, ob wir uns auf den Boden des Mechanismus oder des

Vitalismus stellen?
Da wollen wir uns zunächst daran erinnern, daß die Wissenschaft

eine mehrfache Aufgabe hat. Sie forscht einerseits rein um der
Erkenntnis willen, ganz unbekümmert darum, ob sich daraus etwas

ergebe, das der Mensch irgendwie „brauchen" kann. Der menschliche
Trieb nach Erkenntnis, nach Wahrheit, ist so groß, daß er immer
mehr wissen möchte, immer wieder nach den Gründen und Zusammenhängen

der Erscheinungen frägt. Hat er ein Problem gelöst, so
erheben sich sofort ein Dutzend neue Fragen. Nie wird die Wissenschaft

als reine Wahrheitsforschung an ein Ende gelangen, nie wird
der fragende Mensch ganz befriedigt sein. Das gilt auch für die
Wissensehaft vom Leben. Aber ich bin überzeugt, daß die heutige
vitalistische Auffassung desselben der Wahrheit näher kommt, uns mehr
Einsichten gewährt in die Zusammenhänge des Lebensgeschehens, als

die mechanistische.
Andererseits will die Wissenschaft auch dem Menschen dienen,

ihm helfen, das Leben leichter zu gestalten, Schädigungen zu meiden,
Gefahren zu überwinden. Sie wird zur Grundlage aller Technik, der
Technik im engeren Sinn des Wortes wie im weiteren. Sie lehrt den

Menschen Maschinen bauen, rationelle Tier- und Pflanzenzucht treiben,
Krankheiten bekämpfen usw.

Die moderne Technik im engeren Sinn baut sich bekanntlich im
wesentlichen auf auf den Ergebnissen der Physik und Chemie. Welch
gewaltige Errungenschaften wir diesen, ihrer Natur nach durchaus
mechanistisch eingestellten, Wissenschaften verdanken, brauche ich im
Zeitalter der Maschine nicht auszuführen. Wir begegnen ibnen ja auf
Schritt und Tritt, und wir erleben fast täglich neue Fortschritte. Für
diese Technik des Ingenieurs und Maschinenbauers spielt die Frage :

59



Vitalismus oder Mechanismus keine Rolle. Sie hat es in der Praxis

ja auch nicht mit dem Leben, sondern nur mit dem Leblosen zu tun.
Auch in der Land- und Forstwirtschaft, in der Tier- und Pflanzenzucht,

in der menschlichen Ernährungslehre und in der Medizin usw.,
wo die Technik mit dem Leben eng verbunden ist, verdanken wilder

mechanistisch eingestellten Forschung gewaltige Fortschritte, so daß

man tatsächlich eine Zeitlang glauben konnte, Chemie, Physik und
Mechanik genügen auch hier, und daß man darüber gelegentlich
vergaß, daß Mensch, Tier und Pflanze nicht nur chemische Retorten und
Maschinen, sondern Lehewesen sind, die man nicht versteht und darum
auch nicht richtig behandeln kann, wenn man nur die Funktionen
ihrer Organe physikalisch-chemisch analysiert, — bis die Erfahrung
wieder lehrte, daß man hier stets das Ganze im Auge haben muß,
nicht die Teile für sich behandeln kann, weil diese durch ein engeres
Band miteinander verbunden sind als in der feinst ausgedachten
Maschine, weil der Teil vom Ganzen abhängt wie das Ganze von
seinen Teilen, weil diese nicht nur chemisch-physikalisch aufeinander

wirken, sondern eben auch durch ihr Leben. Der neu auflebende
Vitalismus hat auch diesen angewandten Wissenschaften neue Gesichtspunkte,

neue Impulse und neue Erfolge gebracht.
Aber die Wissenschaft hat noch eine dritte Seite. Sie beeinflußt

unsere Weltanschauung und damit das Ureigenste unseres Lebens.
Es liegt mir ferne, an dieser Stelle das Weltanschauungsproblem

zu behandeln, noch ferner, etwa gar eine „naturwissenschaftliche
Weltanschauung" zu entwickeln, denn so etwas gibt es nicht. Aber für
eine Weltanschauungsfrage hat die Alternative: „Mechanismus oder
Vitalismus" eine besondere Bedeutung, für die der Willensfreiheit.

Für den einseitigen Mechanisten, der alles Geschehen in der Welt
auf das Spiel der physikalisch-chemischen Kräfte glaubt zurückführen
zu können, besteht da kein Problem. Für ihn ist die Frage ohne

weiteres entschieden. Für ihn ist alles kausal bedingt, kausal in jenem
Sinn, daß jede Konstellation der Atome oder wie man die letzten
Einheiten der Welt nennen will, die absolut notwendige Folge der

vorausgehenden Konstellation und die absolut zwingende Ursache der

nachfolgenden ist. Da gibt es keine „Möglichkeiten", nur Notwendigkeiten.

Da ist nirgends Platz für Freiheit, da herrscht absoluter Zwang,
starre Gesetzmäßigkeit. Da gilt, was Dubois-Reymond, anknüpfend
an einen Satz von Laplace, einmal sagte: „Ein Geist, welcher für
einen gegebenen sehr kleinen Zeitabschnitt die Lage und Bewegung

60



aller Atome des Universums wüßte, müßte auch imstande sein, nach
den Regeln der Mechanik die ganze Zukunft und Vergangenheit daraus
abzuleiten. — Wie der Astronom den Tag voraussagt, an dem nach
Jahren ein Komet aus den Tiefen des Weltenraumes am Himmelsgewölbe

wieder auftaucht, so läse jener aus seiner Weltformel den

Tag ab, da das griechische Kreuz wieder von der Sophienmoschee
blitzen oder England seine letzte Steinkohle verbrennen wird."

Die gleichen, exakten, unabänderlichen Gesetze gelten für die

ganze Welt und das ganze Weltgeschehen, für das Spiel der Elektronen
in den Atomen wie für das Kreisen der Gestirne im Weltenraum, für
die toten Gesteine wie für das Leben, für die Amöbe wie für den
Menschen.

Etwas anders zeigt sich die Welt dem Vitalisten. Man muß sich

zwar davor hüten, zu glauben, die Autonomie des Lebens, den
Vitalismus, beweisen, heiße, die Willensfreiheit beweisen. Auch das vitale
Geschehen, das Wirken der Entelechie, folgt Gesetzen. Auch diese
könnten starr und unabänderlich sein, jeder Beeinflussung vom
Bewußtsein aus, durch den Willen, durchaus entzogen. Aber sie müssen
es nicht.

Wir wissen, wir die Vitalisten, daß die entelechialen Kräfte
imstande sind, die mechanistischen in bestimmte Bahnen zu zwingen.
Könnte nun nicht in ähnlicher Weise unser bewußter Wille diese

entelechialen Kräfte beeinflussen? Lehrt uns nicht die tägliche
Erfahrung, daß dem so ist? Wir können vom Willen aus auf die Tätigkeit

des Muskels einwirken und dann durch diesen auf das Geschehen

in der Welt um uns. Daß wir vom Bewußtsein aus auch die Tätigkeit

der ohne Bewußtsein arbeitenden Organe in unserem Körper, ja
selbst Heilungsprozesse, beeinflussen können, hat uns nicht erst Coué

gelehrt.
• So bleibt dann schließlich nur noch die Frage: Ist der Wille als

solcher frei oder unterliegt er starren Gesetzen? Besteht in Zweifelfällen

für uns die Möglichkeit, Ja oder Nein zu sagen? Ich werde
mich hüten, diese Frage zu diskutieren. Ich glaube, daß mindestens
der Mensch imstande ist, freie Entscheidungen zu fällen. Ich
kann das nicht wissenschaftlich beweisen. Aber für den Biologen fällt
eine namentlich von Driesch hervorgehobene Tatsache schwer ins
Gewicht. „Es gibt ein Phänomen in der Welt, welches das sicherste
ist von allen, und welches überflüssig wäre, wenn es nicht der

Träger der Freiheit wäre. Das Bewußtsein." Eine so großartige und

61



so weit verbreitete Einrichtung in der Welt des Lebens, wie das

Bewußtsein, kann nicht überflüssig sein, kann nicht eine Ausnahme
machen im Gebiete der Biologie, wo die Erfahrung lehrt, daß es keine

überflüssigen umfassenden Tatsachenkomplexe gibt. Und unsere Fähigkeit,

zwischen Gut und Böse zu unterscheiden, das „Sittengesetz in
uns", wäre nicht nur überflüssig, es wäre eine ganz sinnlose Grausamkeit,

wenn keine Freiheit der Entscheidung, keine Willensfreiheit
bestände, wenn auch der Wille streng determiniert wäre.

Das ist freilich kaum eine wissenschaftliche Begründung der

Willensfreiheit, aber doch eine, die nicht aus dem Rahmen unserer
Naturbetrachtung herausfällt, vielmehr durchaus in der Linie liegt, die

von den mechanistischen Kräften über die Entelechie zum Bewußtsein
führt und vielleicht weiter zum freien Handeln nach Normen.

VIII.
Und nun kommen wir zum Schluß. Wir fassen zunächst nochmals

kurz zusammen, was wir festgestellt haben:
Unendlich groß ist die Masse der leblosen Materie im Weltall,

unterworfen dem starren Gesetz der mechanistisch-energetischen
Kausalität. — Auf unserer Erde und vielleicht sonst noch da und dort
auf einem Planeten gibt es eine dünne Schicht von Leben, in dem

die Entelechie nach höheren Gesetzen die Energien der anorganischen
Welt in bestimmte Bahnen zwingt, so daß organisierte Gebilde, die
wir Lebewesen nennen, entstehen und sich erhalten können. Die
Herrschaft der Entelechie über die Materie ist aber nicht absolut. Sie

kann zwar die Kräfte der anorganischen Welt für ihre Zwecke
benützen, aber nur durch sie wirken. Diese dualistische Verkettung von
Leben und Materie kann nicht gesprengt werden, ohne das Leben
selbst zu vernichten.

In einem Teil des Lebens erhebt sich über die Entelechie-der
bewußte Geist, der seinerseits wieder die vitalen Kräfte benützen kann

zur Erreichung seiner höheren Zwecke. In seiner höchsten Entwicklung

frei in seinem Wollen, aber gebunden an das entelechiale
Leben und seine Gesetze und durch dieses wiederum verknüpft mit
der leblosen Materie, nur fähig, zu wirken im Verein mit diesen und
durch diese, und darum beschränkt und begrenzt in seinem
Können.

So ist auch das Leben in seiner höchsten Potenz, im Menschen,
nicht reiner, freier Geist, nicht einmal reine Entelechie, absolute Ganz-

62



heit ; auch der Mensch und sein Leben sind gebunden und gekettet
an die Materie.

Und da erhebt sich nun die Frage nach dem Warum? nach dem
Sinn dieses Lebens. Die Biologie hat darauf keine Antwort, denn die
Naturwissenschaft stellt nur Tatsachen fest und ihre Beziehungen
zueinander, Gesetze; sie wertet nicht. — Aber sie kann dem

Menschen das Fragen nicht verbieten und das Suchen nach Antworten,
die jenseits ihrer Grenzen liegen.

So verlassen wir zum Schluß nochmals bewußt den Boden der
Naturwissenschaft, und fragen mit Hans Driesch: „Warum ist Leben,
strebendes Leben da, wo doch „Leben" dualistische Verkettung
bedeutet, und wo der Lebende an dieser Verkettung leidet und
Erlösung wünscht?"

Und wir antworten mit einigen Schlußsätzen aus seinem Buch :

„Der Mensch und die Welt":
„Das wissen wir nicht und jede Vermutung darüber ist wissenschaftlich

wertlos. Das einzige, was wir wissen, ist dieses, daß wahre Erlösung
im Leben unmöglich ist. Denn alles Uebel ist an den Leib gebunden,
und der ist, solange eigentliches Leben vorhanden ist, nun einmal da."

„Insofern ist alles irdische Leben mit all seinen Aeusserungen

gestörte Reinheit der Ganzheit, des Wissens und des Wollens. Böses,

Irrtum, Krankheit, Unvollkommenheit durchsetzt alles. — Aber es ist,
als ob wir eine uns in ihrem letzten Grunde völlig rätselhafte Aufgabe in
diesem Wirrsal zu erfüllen hätten. —Es ist, als ob uns aufgegeben wäre,
im Rahmen der, so lange wir lebendig sind, nun einmal unvermeidlichen
dualistischen Verkettung zu bessern, was irgend zu bessern ist."

„Gewiß gibt es auf der Erde viel Jammer, Not und Elend. Aber
auf ihr sind wir, denen es gegeben und aufgegeben ist, nicht zwar
den Jammer aufzuheben, wohl aber ihn zu lindern. — Verderblich
die Lehre, welche dem Menschen jede Fähigkeit auch nur zur Linderung

abspricht!"
„Nie können wir auf Erden ein Reich des reinen Geistes schaffen.

Aber es ist uns gegeben, hinzustreben zu ihm und es wenigstens in
Bruchstücken zu verwirklichen."

„Glauben wir an Freiheit, glauben wir, daß es uns gegeben ist,
zu lindern Laßt uns glauben, daß wir Mitarbeiter des Geistes

seien, und laßt uns glauben an den Wert unserer großen Aufgabe und
an unseren Sieg im Rahmen des Irdischen !"

68


	Vom Problem des Lebens

