
Zeitschrift: Jahrbuch der St. Gallischen Naturwissenschaftlichen Gesellschaft

Herausgeber: St. Gallische Naturwisenschaftliche Gesellschaft

Band: 62 (1926)

Artikel: Das Problem des Organismus und seine Anwendung auf die Medizin

Autor: Bigler, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-834850

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-834850
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II.

Das Problem des Organismus und seine
Anwendung auf die Medizin.''

Vortrag, gehalten am Referierabend vom 30. November 1926

von Dr. med. Walter Bigler.
• ••

I.
Der Sinn der Zuwendung der menschlichen Vernunft auf ihre

Umgebung ist das Bemühen, sie zu verstehe)!. Auf dem Gebiete der
Beziehungen von Mensch zu Mensch ist die Bedeutung dieses Wortes
durchaus klar: Wir verstehen einen Menschen als Ganzes, wenn wir
das Ziel kennen, dem er zustrebt; wir verstehen seine Handlungen,
wenn wir von dem Zweck wissen, dem sie dienen. Je mehr aber die
Dinge, die wir verstehen wollen, sich von menschlicher Art und von
menschlichem Sinn unterscheiden, um so schwieriger wird die

Verwirklichung dieses Vorstehensideals nach Ziel und Zweck. In der
M elt des Anorganischen tritt an seine Stelle das Verstehe)! nach dem

(A'setzestypns ; d.h. die anorganisch-materielle Wirklichkeit wird in

9 Was in dem vorliegenden Referat, dessen Drucklegung ursprünglich
nicht beabsichtigt war, über das Organismusproblem im allgemeinen gesagt
ist, stützt sich, teilweise auch in der Art der Formulierung, in erster Linie
und hauptsächlich auf die ausgezeichnete Studie von Oswald Schwarz in:
Psychogenese und Psychotherapie körperlicher Symptome, Wien, Julius
Springer 1925. Daneben orientierten u. a. Driesch, Philosophie des
Organischen, Leipzig, Engelhard 1921 ; Schaxel, Grundzüge der Theorienbildung
in der Biologie, Jena, G. Fischer 1922; Uexküll, Theoretische Biologie,
Berlin, Paetel 1920 ; Bleuler, Die Psychoide als Prinzip der organischen
Fntwicklung, Berlin, Julius Springer 1925; Bavink, Ergebnisse und
Probleme der Naturwissenschaft, Leipzig, Hirzel 1921.

Für die Erörterungen über die Medizin waren in der Hauptsache
massgebend : Krehl, Pathologische Physiologie, Leipzig, Vogel 1923. Derselbe,
Ueber Standpunkte in der innern Medizin, Münch, med. Wsch. 1926; Bier,
Leber medizinische Betrachtungsweisen, Münch, med. WTsch. 1922; Sauerbruch,

Heilkunst und Naturwissenschaft, Die Naturwissenschaften 1926;
Boche, Wandlungen der wissenschaftlichen Denkformen, Münch, med. Wsch.
1926; Koch, Aerztliches Denken, München, Bergmann 1923; Honigmann,
Das Wesen der Heilkunde, Leipzig, Meinert 1924; v. Weizsäcker,
Psychotherapie und Klinik, Therapie der Gegenwart, 67. Jahrgang.

33



ihrem Tatbestand, wie die Erfahrung zu zeigen scheint, im ganzen wie im
einzelnen dann verstanden, wenn und soweit sie als das Produkt gcsetz-
mässiger, rein quantitativ-räumlicher Umsetzungen oder Bewegungen
letzter unveränderlicher Baubestandteile der Materie verstanden wird.
„Miss alles, was messbar ist und mache das Nichtmessbarc messbar.'"

Mit diesem, zu Recht oder Unrecht Galilei zugeschriebenen physikalischen

Glaubensbekenntnis begann die Diktatur der Zahl.
Dieser soeben formulierte Versteh cnsniodus, der in der Physik

dann die Gestalt der Kausalbeziehung annimmt, so dass die
Kausalität die Kategorie des physikalischen Denkens wird, ist nun aber

nur unter zwei Voraussetzungen, möglich: Der Annahme der
diskontinuierlichen Natur der Materie aus dem Verzicht auf das Erfassen
der Qualität resp. durch den Versuch ihrer Reduktion auf Quantität.
Denn unter den in der Erfahrung gegebenen regelmässigen Folgen
können wir offenbar nur diejenigen als kausale herausgreifen, bei

denen proportional eine messbare Veränderung der als Ursachen

bezeichneten, eine ebensolche des Vorganges Wirkung folgt. D.h.: Das

Anwendungsbereich des Kausalprinzips ist. beschränkt auf eine quanti
fizierbare Welt. In diesem Sinne spricht Unering vom Resignationscharakter

des Kausalprinzips. Dieser Ausdruck ist durchaus richtig:
Denn die Physik abstrahiert aus dem naiven Weltbild nur das, was«/ /
sich in Bewegungsglcichungen ausdrücken lässt, und auch diese

Vorgänge betrachtet sie nur unter wirklichkeitsfremden Bedingungen.
die erdacht sind, um durch äusserste Vereinfachung die Probleme
überhaupt einer Behandlung zugänglich zu machen; ihre Gesetze sind
Durchschnittsgesetze durch eine unendliche Zahl von Möglichkeiten. In diesem

Sinne spricht Neurath von der physikalischen Optik als von einer Optik
für Blinde.

Aus dem bisher Gesagten folgt zweierlei :

1. Dass zwischen dem eigentlichen Gegenstand reiner Wissenschaft
und dem Vollgegenstand der Wirklichkeit, wenn man will dem

vorwissenschaftlich en Weltbild, klar unterschieden werden muss.

2. Die grundlegende Feststellung, grundlegend wenigstens für die

ganzen folgenden Betrachtungen : Dass die Physik samt ihrer
Methodik nicht, der Prototyp der Wissenschaftlichkeit ist,
sondern nur ein Grenzfall, eine Resignationsstufe, aufgezwungen
durch die menschlichem Ermessen unnahbare Sprödigkeit ihres

Gegenstandes.

34



Theoretisch ist die Grenze der physikalischen Betrachtungsweise
mit der Durchführbarkeit der Atomisierung gegeben und diese ist
allerdings schlechthin unbegrenzt. Es kann ruhig zugegeben werden,
dass innerhalb der räumlich-zeitlich en Grenzen möglicher Erfahrung
das Kausalprinzip als Kategorie oder als Postulat durchgängige Geltung
hat und daran muss die Einheitlichkeit der Aussenwelt nicht zugrunde
gehen. Aber über ihm baut sich die Wirklichkeit in einer Fülle von
Beziehungen auf, die ganz anderer Kategorien zu ihrer Erfassung
bedürfen. Sic wissenschaftlich zu erfassen, wird immer dringlicher,
je mehr wir uns dem Reich des Belebten oder gar demjenigen des
Geistes nähern. Für den Physiker ist diese Spannung zwischen AVissen-
schaft und Wirklichkeit anscheinend erträglich, für den Biologen schon
schwerer, für den Arzt, wie mir scheint, unmöglich. Denn in der
'Taxis der Wissenschaftsbildung entscheidet doch nur die Beantwortung
der Frage, 'wieweit das. was geopfert werden muss, für den Gegenstand

ivesentlich ist.

II.
Anschliessend an diese Erörterungen möchte ich nun in Kürze auf

einen Gegenstand zu sprechen kommen, den ich eigentlich nicht sehr
gerne erwähne, weil ich ihn nur aus der Lektüre kenne und mir
jegliches Urteil darüber fehlt. Ich erwähne ihn mehr im Interesse des

Zusammenhangs. In einer kürzlich erschienenen Studie des Zürcher Arztes
v. Muralt über die gegenwärtige Krisis in der Wissenschaft ist eine
Schrift von Medicus erwähnt, in der auf die philosophische Bedeutung
gewisser Wandlungen im Weltbild der modernen Physik hingewiesen
wird. Wandlungen, welche den traditionellen Glauben an die Starrheit

der Naturgesetze in Frage stellen. Insofern, als an die Stelle
strenger Kausalgesetze eine statistische Betrachtungsweise tritt. „Dass
ein Körper auf einen bestimmten Impuls sich auf eine bestimmte AAfeise

verändert, ist nicht Sache der Notwendigkeit, sondern Sache der
Wahrscheinlichkeit'." Auch Physiker haben sich zu diesem Gegenstand

merkwürdig bestimmt ausgedrückt: So Weyl: „Es muss gesagt
werden, dass die Physik bei ihrem heutigen Stand der Kenntnisse
den Glauben an eine auf strengen Gesetzen beruhende geschlossene
Kausalität der materiellen Natur gar nicht mehr zu stützen vermag."
Oder Nernst in einer Berliner Rektoratsrede : Alle Naturgesetze sind
Wahrscheinlich statistischen Charakters. Auch nur ein einziges strenges
Naturgesetz ausfindig zu machen, ist der bisherigen Forschung nicht

35



gelungen. Wer die Existenz vollkommen strenger Naturgesetze im Sinne

von Laplace und Bacon als gegeben voraussetzt, verlässt den Boden

der „Erfahrung". Logisch kann er nach wie vor mit dem Prinzip
der Kausalität in seiner strengsten Form operieren, wenn er sich dabei

nur bewusst bleibt, dass er damit den Boden verlässt und sich in das

Gebiet rein spekulativen Denkens begibt,
Die Hypothese, dass alle physikalischen Gesetze nur

Wahrscheinlichkeitsgesetze sind, d. h. nicht für den Einzelfall, sondern nur
finden Durchschnitt unzählbarer Fälle gelten, von denen jeder einzelne nur
ein ,,zufälliges" Geschehnis darstellt, stammt übrigens von Boltz-

mann, der als erster bekannte physikalische Gesetze als notwendige
Resultate der an sich zufälligen Bewegungen der Moleküle darstellte.
Nach dem Gesetz der grossen Zahlen treten Zustände um so häufiger
auf, je wahrscheinlicher sie sind, und der wahrscheinlichste Zustand
ist immer der der Unordnung. Nun ist die Wahrscheinlichkeit des Zu-
standes eines Systems proportional der Entropie, woraus folgt, dass

der notwendige Uebergang zu immer wahrscheinlicheren Zuständen mit
einem beständigen Anwachsen der Entropie verbunden ist.

Ich möchte hier nicht weiter auf diese Gedankengänge eintreten,
sondern nur auf gewisse Konsequenzen hinweisen, die sich aus ihnen

ergeben.

Angenommen nämlich, die eben erwähnten Ueberlegungen seien

richtig, so würden sie zeigen:
1. Dass wir durch die Perspektive unserer Betrachtung in das an

sich regellose und zufällige Elementargeschehen einen Sinn
hineinzulegen scheinen, den wir in unsern Gesetzen formulieren und
der sich mit der Distanz zwischen Beschauer und Gegenstand
ändern müsste; und

2. dass auch schon im physikalischen Geschehen eine Tendenz oder

richtiger gewisse Tendenzen des Geschehens nachweisbar sind.
Aus diesem Sinne und aus Ueberlegungen ähnlicher Art erwuchs

nun der Begriff der physikalischen Gestalt, über den wir hier etwas
Näheres sagen wollen: „Gestalten" nennt man nach v. Ehrenfels
diejenigen psychischen Zustände und phänomenalen Geschehensarten, deren
charakteristische Eigenschaften und Wirkungen aus Eigenschaften und

Wirkungen ihrer „Teile" nicht zusammensetzbar sind, z. B.
Raumgestalten, Melodien, intellektuelle Verbände. „Gestalten" sind also, um
hier nur das Wesentliche zu erwähnen, charakterisiert durch ihre

übersummative Ganzheit".

36



Dieser ursprünglich der Wahrnehmungspsychologie entnommene
Flegritt der „Gestalt1' wurde nun von Köhler folgendermassen auf die
Physik übertragen :

Man kann an den Gegenständen der unbelebten Natur zwei Arten
von Gruppierungen unterscheiden. Einmal reine „Undverbindnngen",
z- B. Körner eines Sandhaufens. Sie bilden zusammen eine Summe,
<h h. das „Zusammen" kann aus Teilen hergestellt waren, ohne dass
infolge der Zusammensetzung einer der Teile sich ändert. Man spricht
dann von einer „summativen Gruppierung", und in unzähligen Fällen,
und zwar immer dort, wo es sich um Beträge, um Massen, Ladungen
°der Energien handelt, ist die Verteilung physischer Objekte eine rein
rt ruminative".

Tritt jedoch im Laufe eines Ereignisses eine wenn auch noch so

geringe Beeinflussung der Teile auf, so entsteht ein physikalisches System
oder eine physikalische „Gestalt", dessen oder deren Gruppierung dann
eben nicht mehr rein summativer oder additiver Natur ist.

Oder auch so kann man sich ausdrücken: Die logischen
Eigenschaften von rein additivem Material weisen in nichts über sich hin-
aus. Jeder Summand kann für sich bestehen und gegenüber der Summe
aD logisch früher angesehen werden. Es liegt völlig in unserm
Beheben, was wir und ob wir in einer Weise zusammenfassen. Die
Gruppierung ermangelt einer „objektiven Bedeutung". Das Wesen der
„physikalischen Gestalt'' dagegen ist darin gegeben, dass die
Ausbildung eines Zustandes einen eindeutig bestimmten 6res«m£zustand
ergeben muss; d. h. ein objektiver, in der Sache liegender Umstand
veranlasst uns hier, gerade diese Zusammenfassung zu vollziehen. An
einem Punkte ist nichts und geschieht nichts, was nicht durch
dynamische Verschiebung das ganze Gebilde, das ganze System, beeinflusst.
Und die tatsächliche Struktur oder die tatsächliche Gestalt ist der
besonders Endzustand zahlloser, nach den verschiedensten
Möglichkeiten ablaufender Verschiebungen.

Soviel über diese Theorie der „physikalischen Gestalt", die, ihre
Richtigkeit vorausgesetzt, zu der Einsicht führen muss: dass für die
vollwertige Erfassung schon der unbelebten Welt, für die Erfassung
bisher atomisierten und rein kausalitätsgebundenen Geschehens, die
objektive Nötigung besteht, „übersummative Gruppierungen" und ge-
wissermassen „sinnvolle Tendenzen" anzunehmen, wenn man dem
Gegebenen „wirklich" gerecht werden will.

37



[LI.
Damit haben wir eine Basis, eine methodologische Grundlage

gewonnen für die Erörterung des „Organismusproblems" im engern
Sinne.

Denn darüber kann nun doch wohl kein Zweifel bestehen: Auch
die Biologie muss, wenn sie aus den zahlreichen Möglichkeiten, sich

dem Leben zu nähern, eine wissenschaftlich-adäquate Betrachtung
auswählen will, ungefähr dieselbe gegenseitige Abgrenzung von Gegenstand,

Inhalt und Methodik vornehmen, wie wir sie eben für die Physik
in aller Kürze dargestellt haben. Die Physik schneidet, wie betont
worden ist, aus dem gesamten unbelebten Geschehen nur die ganz
bestimmte Interessensphäre räumlich-zeitlicher Veränderungen
quantifizierbarer Materie heraus. Tun wir dasselbe in der Biologie, wird
uns der „Resignationscharakter" solcher Erkenntnis sofort mit aller

Aufdringlichkeit bewusst. So sehr, dass wir vieles aus andern Quellen

geschöpfte Wissen vom Lehen und von der Eigenart der Lebewesen
als eigentlich adäquatere Erfassung empfinden. Aber doch wieder

nur im Sinne eines ganz allgemeinen, an und für sieh nicht viel
sagenden Eindrucks.

In Wirklichkeit bestehen in bezug auf das Ziel, auf welches der

ganze Wissenschaftsaufbau in der Biologie hinstrebt und auch in bezug
auf den Verstchcnstypus, der hier erreicht werden soll, die grössten
Meinungsdifferenzen. Und in bezug auf den 'wissenschaftlichen Gegenstand

und den gemeinsamen Nenner, auf den die Phänomene bezogen
werden sollen, die grösste Unklarheit. Also unsicheres Ziel und
unsicherer Gegenstand, dem, notwendigerweise, unentschiedene Methodik
entspricht.

So gibt es Biologen, welche unbedenklich physikalische Arbeitsund

Denkmethodik auf den biologischen Gegenstand übertragen und
davon das Beste erhoffen. Daraus resultierte die mechanistische
Biologie, die kausale Morphologie Roux's und im speziellen die
Formbildungsmechanik. Allerdings wird die Forderung, die Organismen
nach physikalischer Art und Manier zu behandeln, in der Praxis mit
verschiedener Intensität verwirklicht. Am gewissenhaftesten nimmt es

damit die Physiologie, die grösstenteils Physik und Chemie der lebenden

Substanz und ihrer Strukturen betreibt. Auf der andern Seite
hebt die Definition von Roux, nach der wir unter einer mechanistischen

38



Erklärung biologischen Gescheliens „die Zerlegung in lauter beständiges,

also streng gesetzmässiges Wirken" zu verstehen hätten, mehr
den Begriff der Gesetzlichkeit heraus. Die Mitte zwischen beiden
Extremen hält eine Theorie, die für bestimmte moderne Auffassungen
in der Biologie als repräsentativ gelten kann : sie basiert auf der

•Voraussetzung, dass das ganze lebende Geschehen energetischen
Gesetzen folge und aus einer Summe kausal bedingter Abläufe bestehe.
Ihre reinste Verwirklichung findet diese Theorie in der Entwicklungsmechanik

und gewissen Richtungen der experimentellen Biologie im
engern Wortsinne. —

Dieser ganzen Lehre in jeder Hinsicht entgegengesetzt ist das
zweite grosse biologische Theorem: der Vitalismus.

Der Komplexität der Lehre einer „mechanistischen Auffassung"
biologischen Geschehens setzt der Vitalismus eine gewisse, man kann
Avohl sagen „Unvoreingenommenheit" der Grundposition entgegen,
indem er an die Stelle der dogmatischen Behauptung: das Lehen sei
Energetik und die Biologie angewandte Physik und Chemie, das Lehen
aE etwas unmittelbar Gegebenes- hinnimmt und die Biologie zu einer
°iementaren Wissenschaft macht, zu einer Wissenschaft auf jeden Fall,
deren eigenartige Tatbestände nur in eigenartigen und ihr wirklich
-adäquaten" Begriffen wiedergegeben werden könne; denn, so wird
argumentiert : wird Physik am Lebenden getrieben, so ist das, was
übrig bleibt, nicht ein Rest, sondern nichts weniger als das „ Wesentliche"

der Biologie, und es geht bei dieser methodischen Einengung
so ziemlich alles verloren, was für den Naiven den „Inbegriff des
Lebens" ausmacht.

Bei dieser Sachlage geht, und darüber muss man sich nun
vollständig klar sein, bei dieser Sachlage geht die Schicksalsfrage der
Biologie als elementarer Wissenschaft dahin, ob es biologische
Tatbestände gibt, die sich der kausalen Analyse wesensmässig entziehen,
d. h. zu ihrer begrifflichen Erfassung andere Betrachtungsweisen
fordern.

Driesch sieht bekanntlich solche Tatsachen in der Restitutions-
Fälligkeit gewisser Tierklassen und in der Vererbung. Seine zwei
berühmten Beweise des Vitalismus gründen sich auf folgendes:

Eier von Echinodermen, Medusen, des Amphioxus, der Fische
und der Urodelen zeigen die Fähigkeit, nach allen möglichen
Verstümmelungen immer wieder ein normales, nur entsprechend kleineres
lier zu entwickeln. Es besteht also die eigentümliche Erscheinung,

39



dass man aus einem biologischen „Ausgangssystem" beliebig viele
Elemente an beliebigen Oertlichkeiten fortnehmen und die verbleibenden

beliebig umgruppieren kann, dass dann aber die Gruppenverteilung

schliesslich doch wieder dieselbe wird, wie sie ohne jede
Störung gewesen wäre. Diese Versuche erzwingen nach Driesch die

Erkenntnis, dass derartige biologische Systeme keine mechanischen*
im eigentlichen Sinne sein können, insofern, als ein solches Verhalten.

jeder Art materieller Konstruktion „wesensmässig" widerspricht.
Im einzelnen nun setzt sich nach Driesch der Formbildungsprozess
aus folgenden Faktoren zusammen :

1. Aus einer sogenannten prospektiven Potenz der Zelle, d. h. aus
der Fähigkeit, aus vielen Entwicklungsmöglichkeiten nur eine,
die „normale" Entwicklung zu verwirklichen.

2. Aus bestimmten Innern und äussern Mitteln der Formbildung
(der Quellung, der Oberflächenwirkung, des Lichtes usw.). Diese
innern und äussern Mittel stehen aber nur im Dienste der
Formbildung, ihre Gesetze bestimmen nur den allgemeinen Rahmen
(1er Erscheinung, innerhalb dessen die Morphogenie vor sich geht
und gelten nur so weit, als die Bedingungen der Systeme es

gestatten.
3. Aus sogenannten formativen Reizen.

Ueber diesen 3 Faktoren, d. h. über der prospektiven Potenz der

Zelle, über den innern und äussern Mitteln der Formbildung und über
den formativen Reizen steht dann noch ein Ordnungsfaktor, eine
„Invariable" einer jeden Formbildung, welche das „iwirkliche" Schicksal

des Systems, oder die „Ganzheit der schliesslich verwirklichten
Form" bestimmt.

Es hat nun hier keinen Zweck, auf weitere Einzelheiten der
Driesch'schen Formbildungslehre einzutreten. Es handelt sich in diesem

Zusammenhange ja nur um den eigentlichen Sinn des vitalistischen
Theorems. Und der lässt sich in äusserster Strenge der Worte
vielleicht so formulieren :

Für die Formbildung des einzelnen Organismus kann keine Art
von Kausalität, die auf Konstellationen einzelner physikalischer und
chemischer Akte begründet ist, verantwortlich sein. Gewisse Geschehnisse

an belebten Körpern, d. h. an Organismen, sind von einer solchen

Art, dass sie sich nicht aus einer Kenntnis der Lagen, Kräfte und

Geschwindigkeiten der einzelnen körperlichen Elemente herleiten lassen.

Das Lehen ist daher „autonom", d. h. eigenen Gesetzen unterworfen.

40



Seine eigenartigen Tatbestände lassen sich auch nur in eigenartigen
Begriffen wiedergeben. Auf jeden Fall ist die Aufstellung des Satzes,
dass die organische Formbildung Ueberführen einer Summe in eine
,,Ganzheit' bedeutet, und dass keine Art mechanischer Kausalität
dies leisten kann, gleichsam die Grundanschauung des Vitalismus.
Bass dies tatsächlich der Kern aller vitalistischen und neovitalistischen
Systeme ist, geht schon daraus hervor, dass man immer wieder auf
analoge Begriffsbildungen stösst: „Entelechie" bei Driesch, „Plan-
mässigkeit" bei Uexküll, „Morphästhesie" bei Noll, „Morphaestheto-
kinese" bei Gurwitsch, „formativer und funktioneller Instinkt" oder
mdividuelle Norme bei Monakow und schliesslich auch, wenn auch
vom Autor etwas verklausuliert, die „Psychoide" bei Bleuler. Dabei
lst es, wenigstens für den Gang der Wissenschaft, ziemlich gleichgültig,

(lass diese Begriffe, z. B. von Marring, Reinke und Paulg
sowie auch von Monakow im Sinne einer sogenannten „Ergänzungsmetaphysik"

ausgebaut worden sind, insofern nämlich, als an Stelle
eines rein beschreibenden Charakters dieser Begriffe eine teils
normative, teils dynamische Umdeutung trat, so dass man dann die
»Entelechie", den „Plan", die „Morplie" oder „Intelligenzen" als
»transzendente Wesenheiten" wirken lässt. — Das Ueberführen der
Summe in eine Ganzheit unter Berücksichtigung eines „irrationalen
Faktors" und die Durchführung dieser Ganzheitsbetrachtung wären
also gleichsam der Schwerpunkt dieser ganzen vitalistischen
Wissenschaftsentwicklung in der Biologie. Man kommt damit, was sowohl
Driesch wie Uexküll deutlich gesehen und betont haben, zum Teil
auf Kant zurück, der in der Erkenntnistheorie die „Ganzheitsbeziehung"

als Kategorie anerkannt hat, durch deren Verwendung die
Eigenart des Lebendigen gekennzeichnet werden könne, allerdings
unabhängig von dem auf einem andern Verstände beruhenden
„Zweckvergleich", den er in diesem Zusammenhang ablehnt. —

IV.
Nun erhebt sich aber eine weitere Frage : Wenn wirklich in

dem soeben erwähnten Sinne die „Ganzheitsbeziehung" diejenige
Kategorie sein soll, welche der Eigenart der Organismen am meisten
gerecht zu werden vermag, wenn wirklich die Ganzheitskategorie
die Voraussetzung der Möglichkeit eigentlich biologischer Erfahrung
sein soll, welches ist denn nun das Stück „Realität", welches ist

41



denn nun die Erfahrung, auf Grund welcher diese Ganzheitskategoric
erfasst werden kann?

An diesem Punkte nun beginnt ohne Zweifel die Sache etwas
kritisch zu werden, und es zeigen sieh hier die grossen Schwierigkeiten,

welche einer begrifflichen Fixierung des vitalistischen
Standpunktes entgegenstehen, sobald man sich nicht einfach mit dessen

Charakterisierung als Prinzip begnügen will.
Ich kann nun hier aber nicht alles und jedes erwähnen, was

etwa in dieser Richtung geschrieben wird. Die wesentlichen Ueber-

legungen gehen etwa in folgendem Sinne:

Der „Grad der Ganzheit" wächst mit der Intensität der

Ordnung. Geordnete Zusammenhänge aber bezeichnet man als

Gruppierung, als Struktur, als System, oder neuerdings hauptsächlich als

Gestalt,. Die „adäquate" Methode der Auftindung von Gestalten aber
ist eine präintellektuelle; Gestalten werden erfasst, angeschaut und

zwar deshalb, weil das Gestaltetsein eine Qualität" ist. Man spricht
daher seit v. Ehrenfels von „Gestaltsqualität", womit das Primäre,
dem quantitativ Summenhaften Gegensätzliche, nicht weiter Auflösbare,

das „Phänomenale" der Gestalt festgelegt werden soll. Wie das

Sehen für Farben, das Hören für Töne, ist das „Anschauen" die
adäquate Perzeptionsmethode für Gestalten.

Um nun jedoch Gestalten nicht nur zu erschauen, sondern auch

zu erkennen, bedürfen wir einer Kategorie, die für die „Ganzheit"
dasselbe leistet, wie die Kausalität für die einfache Relation. Als eine

solche „Kategorie" bezeichnet man nun diejenige des „Sinnes",
diejenige der „Sinnhaft-igkeit". Wie die Kausalität Vorgänge aussondert,
die aus regelmässigen Sukzessionen hervorgehen, so scheidet die ..Sinu-
haftigkeiV Gestalten von Summen.

„Sinnvoll" entspricht also in dieser Auffassung der Dinge
strukturiert sein oder gestaltet sein. Im Sinn erfassen wir Struktur und
Gestalt denkend; der Sinn ist die Spiegelung der Struktur im I»e-

wusstsein des Beschauers. Er ist eine echte „Kategorie", mit deren
Hilfe wir den Erlebnisgehalt der Gestaltsqualität begrifflich umprägen
und eine bestimmte Art „Wirklichkeit" erfassen. Die spezifisch
biologischen Gesetze werden also in erster Linie Gestalts- und
Formgesetze sein. Aus der elementaren Tatsache, dass die lebende Substanz

nur gestaltet sich findet bis zur subtilsten Analyse des Organischen,
tritt immer wieder die ,.Form" als biologisches Grundproblem hervor.

42



Hie energetische Biologie hat die Bearbeitung dieses Problems bisher
abgelehnt; der Vitalismus hat es präzise in den Vordergrund gestellt,
jedoch bisher durchaus nicht bewältigt. Denn wenn auch die Gestaltstheorie

zunächst vielleicht gewisse begriffliche Schwierigkeiten beseitigt,
so steht andererseits eine Charakteristik der biologischen Gestalten noch
aus. Das ändert aber nichts an der grundlegenden Auffassung, nach
der die eigenen Gesetze des Organismus Gesetze einer „Struktur-
und Gestaltsbildnng" sind, und insofern „eigen", als sie bei nicht
gestaltetem Material nicht zur Geltung kommen. —

Und nun, im Rahmen dieser allgemeinen Betrachtungen noch
Cln letzter Punkt: Das Problem, das schliesslich jeder Lebenstheorie
d"' charakteristisches Gepräge gibt und an dem sich die Ganz-
heits- und Gestaltstheorie recht eigentlich zu bewähren hat, ist
dasjenige des Verhältnisses von Leib und Seele. Denn daran darf nun
^°hl kaum gezweifelt werden: Der Begriff' des Organismus schliesst,
wenn wir vorsichtig urteilen wollen, zum mindesten von einer
bestimmten Stufe der Organisation an, Psychisches in sich, sofern es
njcht ausdrücklich seines Wesens entkleidet werden soll. Und die
Scheidung in Körper und Geist, Sorna und Psyche, oder wie die
Uegensatzpaare sonst genannt werden mögen, ist dann eine
unausweichliche. Auch derjenige, welcher in der Theorie die psychophy-
sische Einheit des lebenden Organismus zu bestreiten geneigt ist,
dem Psychisches nur irgend wie ein „Produkt" des Materiellen
erscheint, ist genötigt, in der Praxis diese Gegenüberstellung zu akzeptieren.

Mag er auch noch so sehr davon überzeugt sein, dass eigentlich

und letzten Endes die „Psyche" nur Funktionsweise des Stoffes
oder selbst eine Art von Stoff" sei, seiner unmittelbaren Erfahrung
nach, die er an sich selbst und andern macht, besteht die Zweiteilung
zu Recht. Das „Wie" des Zusammenhanges ist die Frage
philosophischer Betrachtung; das „Dass" ist empirisch vorgefundene
Tatsache. Und mit der haben wir es in diesem Zusammenhang
ausschliesslich zu tun. AVir geben hier also keine „Erklärung" des

Psychischen; wir überlassen das und die Beantwortung der Frage,
°b für die Theorie des „psychophysischen Parallelismus" oder für
diejenige der „Wechselwirkung" bindende Argumente aufzufinden seien,
°der ob hier ganz andere Ordnungen der Erscheinungen in Betracht
zn ziehen sind, gerne einem weiteren Referenten; wir betrachten mit
andern Worten nicht das Prinzip, demzufolge die einzelnen „Glieder",
»Momente" oder wie man sonst sagen will, der psychophysischen

43



Einheit des lebenden Organismus zum Ganzen der Gestalt zusammengebunden

sind, sondern sagen nur so viel, class das Psychische, dort, woes

realiter auftritt, als Konstitutionsglied in die Struktur des Organismus

eingeht. Der psychische Faktor strahlt ja in zweifacher Weise
in die biologischen Begriffe und Theorienbildung ein : Einmal unein-

gestandenermassen in Begriffen wie „Anpassung", „Regulation".
„Zweckmässigkeitu und dcrgl. ; oder so, dass er direkt im
Organismusbegriff mitgedacht wird, angefangen von der aristotelischen Fassung,
der Organismus sei die Verwirklichung der formenden Seele im
stofflichen Körper, über Entelechie und Psgchoide bis zur Annahme einer

„Zellbeseelung"'. Demgegenüber scheint mir nun allerdings die oben

erwähnte Fassung, nach der das Psychische da, wo es „realiter"
auftritt, in die organismische Struktur eingeht, richtiger zu sein. Denn

ebensosehr, als es unmöglich erscheint, den durchgreifenden Eintiuss
des Psychischen auf Physisches etwa beim Menschen zu übersehen,
ebenso unrichtig wäre es wohl, Psychischem Analoges bei jeder Art
von Organisation zu postulieren — oder ohne weiteres zu leugnen.
Ob nun diese, Psychisches wie Physisches umfassende Biologie,
„Naturwissenschaft" ist oder nicht, scheint schliesslich eine Frage der
Definition: Sie ist es, wenn die Forderung der Naturwissenschaft nach

eindeutiger Bestimmung geht, und ist es nicht, wenn Naturwissenschaft

gleichbedeutend ist mit kausaler Analyse. Die Entscheidung
braucht niemandem schlaflose Nächte zu machen; sie wird vielleicht
erleichtert, wenn man sich vor Augen hält, dass im zweiten Falle an die
Seite der „Optik für Blinde" eine „Biologie von Automaten" träte.

So ergibt sich denn auf Grund der hier geäusserten Anschauungen

eine Beziehung zwischen belebter und unbelebter Natur, in
umgekehrter Richtung allerdings, als man es bisher annahm. Es
untergraben nicht mehr die Methoden der Physik die Biologie, sondern

Betrachtungsweisen, erprobt an der belebten Natur, übergreifen auch
das Anorganische. Doch nicht eigentlich darauf kommt es hier an,
sondern darauf, dass die Natur zum Teil summenhaft, zum Teil
übersummativ, aufgebaut erscheint und daher teils kausal, teils sinnvoll

begreiflich ist. In der Physik überwiegt scheinbar ersteres, in der

Biologie letzteres, oder noch vorsichtiger: Für die Physik „bedeutet"
die bewusste Anerkennung der Ganzheit und Gestaltung noch nicht
allzuviel, für die Biologie alles.

Auf jeden Fall aber sehen wir in der Richtung vom Anorganischen

zum Organischen eine immer reichere Entfaltung der Struk-

44



Sir. Im Verlaufe diese Evolution tritt irgendwann Psychisches"
ids neues Strukturelement auf; wie andere Strukturelemente im
Erscheinungsbild als Organ eine teilweise Sonderexistenz gewinnen, so
auch das Psychische, worüber aber seine Strukturgebundenheit nicht
vergessen werden darf.

Allerdings eröffnet sieh mit dem Eintritt des Psychischen ein
ganz neues „Bezugssystem" eine neue Geltungssphäre : diejenige des

riWertes". In ihr wird die Ganzheit der individuellen Gestalt zur
ethischen „Person" und der Sinn zum „Zweck". Wie die auf Teile
Wlrkende „Kausalität" für die Physik, die „ganzheitsbezogene Sinn-
laftigkcit" für die Biologie, wird die „zweckhafte Wertung" zur

Kategorie der Wissenschaft vom Menschen: Der Medizin.

V.
Bevor ich jedoch zu diesem letzten Teil meiner Ausführungen

übergehe, möchte ich noch zwei Punkte erwähnen. Der erste ist
folgender :

Der Freiburger Psychiater Hoche hat kürzlich einen Aufsatz
geschrieben über „Wandlungen der wissenschaftlichen Denkformen" auf
dem Gebiete der Psychologie und der psychologischen Grenzgebiete.
Pi' weist da hin auf eine in der jüngeren Forschergeneration überhand

nehmende Methodik des Denkens, die ihn phantastisch anmute
and die ihm nach den bisherigen Vorstellungen vom Wesen
wissenschaftlicher Arbeit unkritisch erscheine, weil sie es vor allem mit den
Beweismitteln leicht nehme und Dauerndes und Wertvolles nicht mehr
nut der logischen Schlussfolgerung, sondern mit Akten der „Einfüh-
lung" und der „Deutung" zu leisten meine. Auch das Ziel
wissenschaftlicher Forschung hätte sich in eigentümlicher Weise verschoben:
A o man früher eine Sammlung sicher beobachteter Tatsachen für
notwendig gehalten und mit der kritischen Betrachtung und Sichtung
sowie mit der Herstellung der fassbaren Kausalzusammenhänge sich
begnügt habe, werde jetzt überall ein Erfassen des tiefern „Sinnes"
and der hinter den Dingen liegenden „Bedeutung" für möglich und
sogar für notwendig erachtet. Und das alles und im besondern dieses
spekulative Heraustreten aus den der Untersuchung zugeordneten Formen
erscheine ihm gefährlich und mit exakter wissenschaftlicher Forschung
anvereinbar. Diese hier auf das Gebiet der Psychologie zugespitzten
Bemerkungen Hoches sind nun im Prinzip genau dieselben, die von

45



der mechanistisch orientierten Naturwissenschaft immer und immer
wieder gegen irgendwie vitalistisch gefärbte Fassungen des Organismus-
problems ins Feld geführt werden. Denn unmittelbar fassbar, so wird
dann argumentiert, bleibe schliesslich eben doch nur der Tatsachengehalt

einer funktionellen Definition der lebenden Substanz, soweit er
auf der Erfassung ihrer chemischen und physikalischen Struktur
aufgebaut und insofern kausal analytisch erschliessbar sei. Darüber hinaus
sei kein Urteil möglich und insofern mehr oder weniger Gefühlssache
und nicht Frage der Wissenschaft, auf jeden Fall nicht Sache der

Naturwissenschaft, ob man vitalistischen Vorstellungen über die
Erfahrung hinaus Raum geben wolle. Unter allen Umständen aber hätten
die Konstruktionen der Vitalisten die unsympathische Tendenz, die

Einengung, welche die rein empirische, rein induktiv und kausal
analytisch vorgehende Naturwissenschaft dem menschlichen Erkenntnishunger

auferlege, durch Deduktionen zu durchbrechen, die wohl als

zutreffend geglaubt, aber kaum als existent bewiesen werden könnten.

Begriffe wie Entelechie, prospektive Tendenz, Sinnhaftigkeit, Zweck-
haftigkeit und die mit diesen Begriffen notwendigerweise verbundene

Durchflechtung des Organischen mit Psychismen und Anthropomor-
phismen, das seien doch eigentlich weiter nichts wie Worthülsen,
rhetorische Kunstgriffe, welche die Vorgänge nur „umgreifen", ohne

irgend einen neuen Erkenntnisgehalt hinzuzufügen, solange es wenigstens

nicht gelinge, auch diese Begriffe „kausal" zu erklären. Denn
nicht darauf komme es an, für den Organismus Sinnhaftigkeit oder

Zweckhaftigkeit einfach zu postulieren, sondern darauf, nun mit allen
Mitteln zu versuchen, Sinn und Zweck kausal zu erklären und erst,
wenn diese Bemühungen gescheitert seien, worüber erst spätere
Generationen entscheiden werden, das Mitwirken von irgendwelchen Nicht-
Kausalursachen, von irgendwelchen Finalursachen anzunehmen. Bis
dahin aber seien causae finales humana figmenta. Und an die Spitze
einer Wissenschaft solle man nur das „Unzweifelhafte" stellen. Nun
hat es hier keinen Sinn, in den uralten und sehr oft, wie ich meine

zu Unrecht, auf weltanschauliches Gebiet übertragenen Streit zwischen
Mechanismus mit Vitalismus einzugreifen. Meine im übrigen ja durchaus

unmassgebliche Ansicht in diesen Dingen ist ja ohnehin durch
all das, was schon gesagt worden ist, festgelegt. Nur so viel sei

hier gesagt, dass Kritiken, wie die soeben dargestellte, ganz
abgesehen von dem Irrtum, dass nur durch „rationalistisches Behandeln"
des ursprünglich Erfahrenen oder Erlebten Wissenschaft zu gewinnen

46



sei, hauptsächlich dessen entbehren, was man ganz allgemein als
philosophische Besonnenheit den Dingen gegenüber bezeichnen kann. Und
es rächt sich hier die Abneigung der Naturwissenschaft gegen die
Philosophie, die, oft unter Geringschätzung versteckt, oder mit eifersüchtiger
" achsamkeit auf die Prärogative sogenannter exakter Forschung
entschuldigt, auch heute noch weiteste Kreise von Naturforschern beherrscht.
Der Physiologe Pflüger soll einmal gesagt haben, er müsse immer schmunzeln,

wenn er einen Philosophen sehe, und noch ganz kürzlich hat Schlossmann

bei der Eröffnung des Kongresses deutscher Naturforscher und
Aerzte in Düsseldorf in einer Rede die Einmischung philosophischer

Verlegungen in die Naturwissenschaft rundweg abgelehnt. Demgegenüber

ist nun aber doch zu bemerken, dass die eigentlichen Grund-
Probleme der Naturwissenschaft, wie die jeder andern Wissenschaft
auch, ohne bestimmte Beziehungen zur Philosophie, im speziellen
zur Erkenntniskritik, gar nicht zu behandeln sind, weil man sonst
entweder doktrinär, d. h. immer unwissenschaftlich wird oder an-
j 7

uauernd aneinander vorbeiredet. Und so kann auch darüber kein
Zweifel bestehen, dass eine irgendwie tiefere Behandlung des Or-
ganismusproblems schliesslich und endlich bei Fragestellungen endigt,
die eine Analyse der Erfahrung und des Wissens überhaupt, d. h. die
logisch -kategorisch e Strukt ur als auch die subjektiv-psychische Analyse

des Wissens überhaupt, mit andern Worten also „Erkenntniskritik"

zum Gegenstand haben. Näher auf diese rein philosophischen
Fragen, die hier vielleicht einmal von anderer Seite behandelt werden,
einzutreten, darf ich mir kaum erlauben. Nur soviel sei hier noch

gesagt, dass Fragen wie diejenige nach dem Wesen der Begriffe a priori,
genannt Kategorien, im besondern die Frage nach dem Wesen der
Kausalvorstellung, deren Problematik vielen Naturwissenschaftern
mechanistischer Richtung offenbar nicht so recht bewusst ist, insofern sie
vergessen, dass man auch Skeptiker am Kausalsatz sein kann, womit
dann plötzlich die „Relativität" und der „Fiktionscharakter" unserer
wissenschaftlichen Grundbegriffe in den Vordergrund tritt; nur soviel
Hei also hier gesagt, dass alles dies und noch anderes dazu für jeden,
der sich mit dem Wesenhaften des Organischen beschäftigt, wenigstens
insofern von Bedeutung ist, als es eben zu jener „besonnenen
Einstellung diesen Dingen gegenüber führt und zu der Einsicht, dass
derartige Probleme überhaupt nicht durch den Machtspruch eines
Entweder-Oder zu lösen sind. So dass dann auch der Streit zwischen
Mechanismus und Vitalismus, das starre Festhalten an der kausal-ana-

47



lyrischen Betrachtung einerseits, das Posieren mit dem rein Geistigen
und das Geschimpfe über die „Apparaturwissenschaft" andererseits,
seinen Sinn verliert und schliesslich gänzlich uninteressant wird.

Die Natur, sagt Goethe in seinen „Betrachtungen zur
Naturwissenschaft im allgemeinen", wo sich, nebenbei gesagt, vielleicht das

Tiefste findet, das in diesen Dingen jemals gedacht worden ist, -

die Natur gehört sich selbst an, Wesen dem Menschen; der Mensch

gehört ihr, sie dem Menschen. Wer mit gesunden, offenen, freien
Sinnen sich „hineinfühlt", übt sein Recht aus, ebenso das frische Kind
wie der erlistete Beobachter. Wundersam ist daher, wenn die
Naturforscher sich im ungemessenen Felde den Platz untereinander
bestreiten und eine grenzenlose Welt sich gegenseitig verengen möchten.

Erfahren, schauen, betrachten, sind Geistestätigkeiten, welche tausendfältig,

einzeln und zusammengenommen, von mehr oder weniger
begabten Menschen ausgeübt werden. Bemerken, sondern, zählen, messen,

wägen sind gleichfalls grosse Hilfsmittel, durch welche der Mensch

die Natur umfasst und über sie Herr zu werden sucht. Von diesen
genannten sämtlichen Wirksamkeiten und vielen andern verschwisterten
hat die Natur niemanden ausgeschlossen.

Wir präzisieren also noch einmal :

Aufgabe der Naturforschung ist, das, was in der Natur geschieht,
zu erklären, zu verstehen, zu beurteilen, möglicherweise zu
beeinflussen. Die Erfahrung zeigt, dass ein Teil der Naturvorgänge nach

den Grundsätzen der mechanischen, kausal-analytischen Naturforschung
in Angriff genommen werden kann. Das zu bestreiten, wäre sinnlos.
Die Forderung, chemisch-physikalische Arbeits- und Denkmethodik
auch auf den biologischen Gegenstand zu übertragen, ist auch vom
Standpunkt einer Methodenkritik aus einwandfrei, da es schliesslich
dem freien Belieben anheimgestellt ist, welchen Sektor aus der
Mannigfaltigkeit der Wirklichkeit sich eine wissenschaftliche Betrachtung
herausschneidet. Die allgemeine Wissenschaftskritik muss aber auf
die Frage verweisen, wie weit man mit einem solchen Beginnen dem

Wesen der als solche doch unmissverständlich gekannten Wirklichkeit

gerecht wird. Dem Lebenden gegenüber versagt die mechanistische

Biologie. Denn hier stehen die Zusammenhänge nicht dogmatisch in
Abhängigkeit von der Kausalität, sondern die Form ihres Zusammenhangs

ist eine vielfach offenbar ganz andere, und vor allem ist
sowohl die Form dieser Zusammenhänge als auch die Art ihrer Ver-
stehensmöglichkeiten, die Art der Verstehens-Kategorien noch Pro-

48



dem der Forschung. Vitalismus, wenigstens in der gegenwärtigen
Art der Fragestellung, bedeutet also nicht etwa Erklärung" des
Lebens, sondern Erforschung und begriffliche Fixierung eigentlicher
biologischer Zusammenhänge und hat mit Spekulation und Mystizismus
nichts zu tun. Wie andere Wissenschaften auch, kleidet der Vitalismus
seine „Ideen" in Worte. Man tut vielleicht gut daran, vorläufig die
Bedeutung dieser „Worte" nicht zu übersehätzen, sondern sich an
den Grundgedanken zu halten.

VI.
Lud nun möchte ich noch etwas sagen von den Sorgen, welche

ne,ierdings die Medizin beschäftigen, von Sorgen, die in direktem Zu-
;'ln3menhange stehen mit der soeben erörterten Problematik und nur
111 Bezugnahme auf sie eigentlich zu verstehen sind. Das Organismusproblem

und zwar in der speziellen Fassung als Leib-Seele-Problem
gehört wohl zu den Grundproblemen menschlichen Nachdenkens;
ünter den Disziplinen aber, die sich um eine Lösung bemühen,
gehört der Medizin eine Sonderstellung; denn hier geht es nicht mehr
üm blosse Lchrmeinungen, sondern um höchst reale Grundlagen für
praktisches Handeln. Man kann wohl sagen, dass durch die Stellung
zum Organismusproblem, durch die „Attitüde zum Leben" der Cha-
i akter der Medizin je und je bestimmt worden ist.

Die Medizin hat den Menschen als Gegenstand so zu erfassen,
dass die auf dieses Erfassen gegründeten ärztlichen Massnahmen von
möglichst eindeutig voraussehbaren Folgen begleitet sind. Damit ist
die Medizin als Wissenschaft legitimiert. Die Medizin als Wissensehaft

entwirft ein Bild vom Menschen, mit dem von nun an das
ärztliche Denken arbeitet an Stelle einer blossen Fühlungnahme zur
Lebendigkeit, genau so, wie das physikalische Weltbild für den
1 hysiker die vorwissenschaftliche Beziehung zur Natur ersetzt resp.
korrigiert. Allerdings mit einem nicht unwesentlichen Unterschied:
Während die Physik hinsichtlich des Ausmasses und der Art ihrer
Abstraktionen in erster Linie von der Forderung einer systematischen
Geschlossenheit bestimmt wird, wird die Brauchbarkeit einer
wissenschaftlichen Medizin in erster Linie durch das bestimmt, was man
als die „Lebensnähe" bezeichnen kann. Und das ist nun auch auf
eine kurze Formel gebracht, der tiefere Sinn all dieser sorgenden
Befrachtungen, die sich neuerdings, wenn auch nur zögernd, in die

49



medizinische Literatur einzuordnen beginnen, ob nämlich die kühle
Abstraktion des naturwissenschaftlichen Denkens in der Medizin gegenüber

einer lebensnahen Betrachtungsweise werde bestehen können oder
ob nicht in diesem mechanischen Betrieb etwas unter die Räder komme,

was gerade das „Wesentliche" sei."
Von Naunyn stammt der Satz, die Medizin werde entweder

Naturwissenschaft sein oder sie werde nicht sein. Und so hat man es ja
tatsächlich auch gehalten. Die Medizin war grösstenteils angewandte
Physik und angewandte Chemie. Die Uebertragung rein induktiver,
kausal-analytischer Naturbetrachtung auf die Medizin gilt auch heute
noch bei den meisten als alleinige Grundlage der Klinik, d. h. der

praktischen Medizin. Nun ist aber von bedeutenden Aerzten, z. B.

von French-s', neuerdings hauptsächlich von KreJ/l, Bier und Sauer-
bruch immer wieder die Eigenart, wie Krehl sich ausdrückt, der

„zornige Gegensatz" der Klinik gegenüber den Naturwissenschaften

hervorgehoben worden. Es ist auch nicht zu vergessen, dass ein grosser
Teil alter ärztlicher Begriffe, die auch heute noch lebendig sind, unter
dem Einfluss völlig anderer Denkformen entstanden sind als die, mit
denen die mechanistische Naturwissenschaft arbeitet. Und als nun die
alten grossen Probleme der Konstitution, des Zusammenhangs der Teile,
der Form und der Gestalt, die neuen der psychischen Beziehungen,
der Suggestion, der Hypnose, der Psychotherapie, denen man lange
aus dem Wege gegangen war, weil sie sich der gewohnten
naturwissenschaftlichen Denkmethode entzogen; als nun diese Probleme
sich trotzdem aufdrängten und Bedeutung erlangten, und als man

fühlte, dass die physiologische und anatomische Betrachtungsform
iicbeu einer ganz andern einhergeht, ohne mit ihr irgendwie
verschmolzen zu sein, da war die Spannung da, und in dieser Spannung
stehen wir heute. Nun kann man sich diesem ohne Zweifel bestehenden

Gegensatz zwischen medizinischem Gegenstand und
mechanistischnaturwissenschaftlicher Denkmethodik gegenüber ganz verschieden
einstellen. Man kann sich auf den Resignationsstandpunkt begeben und

sagen, diese Dinge seien Sache der persönlichen Auffassung und hätten

mit sogenannter forschender Naturwissenschaft nichts zu tun. So kann

etwa ein Mediziner urteilen, der irgendwo in einem Laboratorium

experimentiert und den kranken Menseben fast nur vom Hörensagen
kennt. Oder man kann den Gegensatz mit der sogenannten Irrationalität

des Einzelfalls entschuldigen und dann auf die Intuition
verweisen, auf jene eigentümliche Form sinnlicher Anschauung, die da

50



ist, die ohne Besinnen und ohne geistige Anstrengung den „Typus"
der Erscheinung erfasst, augenblicklich, wie der entsprechende
sinnliehe Eindruck wirkt. Das ist dann schon richtiger; denn für die

Beurteilung und Behandlung kranker Menschen ist diese der
künstlerischen Tätigkeit genäherte Form ärztlicher Betrachtung, in der

übrigens immer unbewusste Elemente der Erfahrung mitenthalten sind,
ohne Zweifel von Bedeutung. Oder man kann endlich versuchen,
Kategorien des Versteh ens und Methoden des T1ersteh ens auszubilden, die
dem medizinischen Gegenstand, dem gesunden und kranken Menschen

in seiner psychophysischen Eigenart, wirklich und nicht nur scheinbar

adäquat sind. Und in dieser Richtung gehen nun heute tatsächlich
bestimmte Bemühungen, in der Richtung also, bestimmte neue Grundformen

des Denkens, bestimmte neue Ordnungen der Erscheinungen,
gewissermassen ein neues geistiges System als Grundform der heutigen
Medizin aufzustellen, das imstande sein möchte, den oben erwähnten

Gegensatz zu überbrücken.
Da ist einmal die Kategorie des „Zweckes", der Versuch, die

Medizin teleologisch, tinal zu orientieren. Das lag ja zweifellos sehr

nahe. Nach dem, was früher gesagt worden ist, liegt es im Wesen

der Anordnung, der Struktur, der Organisation, dem Funktionsablauf
einen kausal-analytisch nicht fassbaren Sinn, eine Richtung, ein Ziel,
einen Zweck zu geben, eine Tendenz zur Erhaltung, die dann immer

irgendwie auf eine „Ganzheit" zu gehen scheint, so dass man mit
Driesch an Stelle von zielstrebig und zweckmässig auch „ganz-
heitsbezogen" sagen kann. Das Strukturiertsein, resp. das
Organisiertsein von Naturkörpern, zu dem auch der menschliche Organismus

gehört, ist eine Erfahrungstatsache, die wir im Begriff der
Zielstrebigkeit oder Zweckmässigkeit angemessen darstellen. Sie leugnen,
bedeutet Verzicht auf das Erfassen einer Seite der Wirklichkeit. Natürlich

trauszendiert die Finalbetrachtung die unmittelbare Erfahrung,
aber sicherlich nicht mehr als die Kausalbetrachtung die Tatsache
der regelmässigen Sukzessionen transzendiert. Da liegt offenbar die

Schwierigkeit kaum. Dagegen ist es bekanntlich eine Streitfrage, ob

irgend eine Finalbetrachtung notwendigerweise ein zwecksetzendes

Psychisches in sich schliesse oder nicht, ob man also einen sogen,
realen oder objektiven Zweck von einem rein formalen Zweck zu

unterscheiden habe. Ich möchte mich hier nicht in diese Dinge
verlieren. Wer Zweck sagt, sagt Wille, wer Zweck sagt, sagt auch

Gedächtnis. Die Finalitätsbetrachtung schliesst, nach meinem Emp-

51



finden wenigstens, ein irgendwie Psychisches voraus. Zu hüten hat

man sich nur vor „antbropomorpher Zielsetzung". Die Natur, sagt
Goethe, denkt und sinnt beständig, aber nicht als Mensch, sondern
als Natur. Mit allen treibt sie ein freundliches Spiel und freut sich,

je mehr man ihr abgewinnt. Sie treibt's mit vielen so im Verborgenen,
dass sie's zu Ende spielt, ehe sie's merken. Die Finalbetrachtung
richtet sich also auf Struktur, Gestalt, Organisation, auf Naturdinge,
die in letzter Entwicklung zur Person führen ; die Finalität selbst

wird aus organismischer Zielstrebigkeit zu etwas erhoben, das wir als

Wesenszug unserer Persönlichheit immerhin empfinden, zur
persönlichen Zweckmässigkeit. Aus diesen beiden Gründen kann die

Finalbetrachtung, wenn auch vielleicht nicht zum Verstehensideal, so

so doch immerhin zum Yerstehenstypus wissenschaftlicher Einsicht
werden. Und dass sie speziell zum Verstehenstypus in der Medizin
werden kann, beweist die Durchtränkung der medizinischen Literatur,
und zwar auch derjenigen, die sich im übrigen prinzipiell auf den

streng kausal - analytischen Standpunkt stellt, mit teleologischen
Vorstellungen. Begriffe wie Regulation und Regulationsstörung, Re-

sponsivität und Responsivitätsstör-ung, die Definition der „Norm" als

desjenigen Zustandes, in dem die Lebensäusserungen eines Individuums

völlig seinen biologischen Notwendigkeiten entsprechen und viele andere,
sind so voll finalen Geistes, dass man sich nur darüber wundern kann,
dass dieser „Gesinnungsvitalismus" nicht deutlicher zum Bewusstsein

kommt. Denn in Wahrheit ist doch das Bestreben des Arztes, bewusst

oder unbewusst, immer dahin gegangen, diese autonome, dynamische

Zweckmässigkeit in besondere Bewegung zu setzen und sein Verhalten
danach einzurichten, oder auch dahin, organismische Zielstrebigkeit
irgendwie umzuleiten in persönliche Zweckmässigkeit.

Und doch ist es nun tatsächlich eine Frage, ob die
„Zweckkategorie" die einzige und im besondern die eigentliche, die
spezifisch ärztliche Kategorie sein könne. Wenn ich das hier noch sage
und damit endlich zum Schlüsse komme, so denke ich dabei an eine

Bede, die ganz kürzlich auf dem ersten internationalen Kongrcss für
Psychotherapie in Wiesbaden von Weizsäcker gehalten worden ist
und in der er die Ansicht geäussert hat, dass die ganze Problematik
des ärztlichen Verstchens überhaupt nicht durch irgendwelche
„Korrelationstheorien" lösbar sei, in dem Sinne, dass man kausal frage,
woher kommt das, oder teleologisch, wohin strebt jenes, auch nicht
eigentlich entwicklungsgeschichtlich, sondern dass wir hier ganz neue

ö2



,,Ordnungen der Erscheinungen" nötig hätten. Wenn wir z. B. sagen,
dass aus dem Gefühl der Scham eine Kapillarerweiterung der
Gesichtshaut hervorgehe, dass eine Triebhemmung sich in ein neurotisches

Symptom konvertiere, wenn ein Junger ein Alter werde, ein Gesunder
ein Kranker, so seien das alles Beispiele von Entwicklungen, die nicht
von Aehnlichem zu Aehnlichem fortschreiten, sondern bei denen wir
aus einer Seinssphäre in eine unähnliche andere hinübergingen, in
denen eine Metahasis, eine Verwandlung stattfinde. Es seien

Beispiele, die wir von spezifischen Evolutionen unterscheiden müssten,
„metaphorische Evolutionenauf jeden Fall Beispiele, die nur
irgendwie „sinnhaft" begreiflich seien. Da hätten wir also die

Ordnung des „Sinnhaften", nicht in der Richtung des „Zweckmässigen"
zu verstehen, sondern mehr im Sinne des Symbolischen, des Aus-
dracks, des Metapherseins, eine Ordnung, deren Uebertragung auf
das rein Organische ohne Zweifel gewissen Schwierigkeiten begegnet,
so bald man sich nicht nur ganz allgemein ausdrücken will, die

dagegen bekanntlich im Mittelpunkt der modernen Neurosentheorien

steht, nach denen das Symptom immer irgendwie einen „Sinn" und
eine „Bedeutung" hat, die sich entweder aus der Trieb-Konstellation
ergibt oder im Dienste des Ausdrucks einer Leitlinie steht, auf jeden
Fall immer ein Glied eines sinnvollen psychophysischen Zusammenhangs

darstellt. — Man kann sich zu dieser Ordnung des „Sinnhaften"
stellen wie man will, auf jeden Fall kommt auch in ihr wieder etwas

von dem zum Ausdruck, was wir als Wesenszug unserer Persönlichkeit

empfinden, das per-sonare, das Sichausdrücken, das Durchtönen,
etwas, das sich nicht daraus ergibt, dass man Seelisches und Körperliches

einfach zusammenzählt.
Und ganz Aehnliches gilt nun auch noch von einer weitern

„Ordnung", die ohne Zweifel wieder mehr auf den medizinischen
Gegenstand übertragen werden muss, obgleich auch sie kausal-analytischer

Erkenntnisweise unzugänglich ist, das ist die Ordnung des

Wertes, der Gegensatz von Sip-n und Gelten. Ein wesentlicher Unterschied

zwischen Medizin und reiner Naturwissenschaft wird immer
der sein, dass wir es in der Medizin letzten Endes nie mit induktiven

Ergebnissen zu tun haben, die „an pich" Bedeutung besitzen,
sondern immer nur mit Werten im Hinblick auf das Ziel, kranke
Menschen zu heilen. Wir dürfen die Symptome nicht nur zählen oder

messen, sondern wir müssen ihre Wesentlichkeit und ihr Gewicht

abwägen. Und sein Gewicht erfahrt ein Symptom nicht durch seinen

53



Grad, sondern aus seiner Stellung in einer Gesamtheit, in einer Struktur,

also von einer letzten Endes immer individuellen Konstellation
aus. Und was hier vom „Symptom" gesagt wird, gilt für jede
Untersuchungsmethode und für jeden therapeutischen Eingriff. Indem man
das tut, ist man medizinisch objektiv. Und diese medizinische
Objektivität ist eine ganz andere als die der Physik und auch eine andere

als die der wesentlichen Teile der Anatomie und der Physiologie. Sie

ist eine andere, aber darum keine schlechtere, wie auch die Objektivität
der Geschichte keine schlechtere sein muss als diejenige der
Naturwissenschaft.

VII.
Ich habe in diesen Ausführungen zu zeigen versucht, wie

gewisse Tendenzen in der gegenwärtigen Medizin, im engsten Anschluss

an die vitalistische Fassung des Organismusproblems und nur auf
diesem Wege verständlich, dahin gehen, sowohl den Gegenstand der

Medizin als dessen wissenschaftliche Erfassung einigermassen neu zu

gestalten. Als Gegenstand der Medizin wird letzten Endes hingestellt

der Mensch in seiner psychophysischen Eigenart, die
Individualität, die Person. In diesem Sinne spricht man auch von der
Tendenz zur „PersönlichkeitsmedizinAls Methoden eigentlich ärztlichen
Yerstehens werden neben der teleologischen gewisse neue Ordnungen
der Erscheinungen hingestellt, die der physikalisch - chemischen, rein
naturwissenschaftlichen Denkmethodik und damit einer kausal-analv-
tischen Erklärung fremd sind und die, im besondern was die

Wertkategorie anbetrifft, mehr das Gebiet der Geisteswissenschaften und

der Philosophie beschlagen, sofern man wenigstens das Werten der
Tatsachen als ein philosophisches Bemühen bezeichnet. Bei dieser

Sachlage kann es nicht wundernehmen, wenn von Seiten der rein
naturwissenschaftlichen Medizin dieses Rütteln an hergebrachten Normen

medizinischen Yerstehens mit dem schwersten Bedenken
beantwortet wird, meistens in dem Sinne, dass das alles die so

notwendige reine Erfahrung und exakte Untersuchung gefährde und

schliesslich doch wieder in Mystizismus und unklarer spekulativer
Systemsbildung ausarten werde, Dinge, welche die naturwissenschaftliche

Medizin endlich überwunden habe. Ich möchte hier auf diese

Einwände nicht weiter eintreten, um so mehr als ich vieles wiederholen

müsste, was früher über die Kritik des Vitalisinus gesagt worden

ist, und auch das Wort der Lebensnähe wieder fallen würde. Anderer-

54



seits würde diese Besprechung letzten Endes in Dinge hineinführen,
die eigentlich nur die Aerzte unter sich angehen.

Mein persönlicher Standpunkt in dieser Frage ist in enger
Anlehnung an Krchl etwa folgender: Gegenstand der medizinischen
Wissenschaft sind die Erscheinungen am gesunden und kranken
Menschen. Dieser Gegenstand soll und muss auch weiter rein induktiv

mit der Methodik der Naturwissenschaft bearbeitet werden.
Das ist der Ausgangspunkt, der unter allen Umständen

beibehalten werden soll. Denn wenn die Methode der induktiven Betrachtung

verlassen wird, tritt Gefahr ein. Nun ist es aber ein anderes,

Erfahrungen zu sammeln und Erfahrungen zu deuten. Selbstverständlich

kann und darf man auch auf den medizinischen Gegenstand die

rein kausal - analytische Betrachtung anwenden. Man kommt dann

aber damit aus Erfahrung sehr rasch an eine Grenze. Da kann man
bewusst halt machen. Man darf dann aber den Torso nicht für ein

Ganzes ausgeben, weder an Gegenstand noch an Wissenschaft. Wenn

wir weiter gehen wollen, und nach meiner Meinung müssen wir weitergehen,

wenn die Medizin „wesensmässig" betrieben werden soll,
brauchen wir Kategorien des Yerstehens und Ordnungen der Erscheinungen,

die über die mechanische Kausalität hinausgehen. Das liegt
im Wesen des Organismus einerseits, im Wesen der Person anderseits

eingeschlossen. End nach solchen Ordnungen, in welchen das Platz
hat, was für den medizinischen Gegenstand „wesentlich" ist, wird
heute gesucht, mehr als früher. In welchen Richtungen, ist wenigstens
in grossen Zügen dargestellt worden. Wir stehen dabei ganz am
Anfang. Auf jeden Fall aber ist damit nicht ein Prinzip der Unordnung
statuiert, auch nicht ein Anti - Intellektualismus, welcher in seinen

letzten Konsequenzen alles Normative zerstört, sondern das gerade
Gegenteil davon, möglichste „Genauigkeit". Diese Genauigkeit, die

aus der Medizin als gleichsam selbständiger Wissenschaft dann etwas

gestaltet, was wissenschaftstheoretisch vorläufig nicht eindeutig
bestimmt werden kann, das auf jeden Fall nicht reine Naturwissenschaft
und Technik, aber auch nicht reine Geisteswissenschaft, unter allen
Umständen aber etwas Grosses und Weites und unendlich Reizvolles

ist; diese Genauigkeit möchte gerne als Ziel hinter all dem stehen,

was gesagt worden ist.


	Das Problem des Organismus und seine Anwendung auf die Medizin

