
Zeitschrift: Der Schweizer Geograph: Zeitschrift des Vereins Schweizerischer
Geographieleher, sowie der Geographischen Gesellschaften von Basel,
Bern, St. Gallen und Zürich = Le géographe suisse

Herausgeber: Verein Schweizerischer Geographieleher

Band: 7 (1930)

Heft: 10

Artikel: Die Bataker in Nord-Sumatra

Autor: Schneeberger, W.F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-8969

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-8969
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bern, 1. Dez. 1930 Mr. 10 7. Jahrgang

DER

SCHWEIZER GEOGRAPH
LE GEOGRAPHE SUISSE

ZEITSCHRIFT DES VEREINS SCHWEIZ. GEOGRAPHIELEHRER,
SOWIE DER GEOGRAPHISCHEM GESELLSCHAFTEN VON

BASEL, BERN, ST. GALLEN UND ZÜRICH

REDAKTION: PROF. DR FRITZ NUSSBAUM, HOFWIL bei BERN

Verlag: Kümmerly & Frey, Geographischer Kartenverlag, Bern
Abonnement, jährlich 10 Hefte, Fr. 5.—.

Die Bataker in Nord-Sumatra.
Dr. Wr. F. Schneeberger, Bern.

(Mit 4 Tafeln.) (Schluss.)

II. Geistige Kultur.
Der Bataker ist ausgesprochener Fatalist. Körperliche Leiden,

Anstrengungen und Entbehrungen erträgt er mit stoischer Ruhe.
Der Hang zu Geselligkeit ist gross. Er liebt es nicht, allein zu arbeiten
oder zu reisen. Daraus erklärt sich auch das starke Zusammengehörigkeitsgefühl

der Batak in der Fremde, namentlich unter Mitgliedern
derselben marga. Seine Sprache ist reich an Bildern und Vergleichen,
und bei Verhandlungen Hebt er rhetorische Kunststücke. Misstrauen
allem Fremden gegenüber, wenig Wahrheitsliebe, Leidenschaft in
Glücksspielen, unter westlichem Einfluss starker Hang zu
alkoholischen Exzessen (an europäischen kirchlichen und weltlichen
Feiertagen) sind Schattenseiten batakschen Charakters.

Echte Liebe verbindet in den meisten Fällen die Ehegatten
miteinander und die Eltern mit den Kindern. Eine zahlreiche Kinderschar

ist das Ideal jedes Batakers, nicht nur wegen der notwendigen
Hilfe bei der Landarbeit, sondern auch im Hinblick auf ein Weiterführen

des Ahnenkultus. Bei der frühern grossen Kindersterblichkeit
(Masern, Pocken) war die grosse Kinderzahl sicher eine unbewusste
Garantiemassnahme zur Erhaltung der Bevölkerungsziffer.
Heutzutage, bei den sehr verbesserten hygienischen Verhältnissen
(Pockenimpfung, Cholerabekämpfung etc.) trägt der Kinderreichtum aber bei
zur raschen Uebervölkerung des Hochlandes, so dass schon jetzt eine
konstante starke Abwanderung stattfindet.

Die bataksche Weltanschauung, ein Vorbild für den Animismus, wie
er auch bei andern Völkern Indonesiens zu finden ist, entspricht der
Erfahrung und dem geistigen Bedürfnis, gibt genügende Erklärung
für das Gewöhnüche wie für das Ausserordentliche. Ursache und
Wirkung im Weltgeschehen wie im Leben des Menschen sind eng mit-



146 DER SCHWEIZER GEOGRAPH

einander verknüpft. Einen nicht unwesentlichen Bestandteil bildet
der Spiritismus, während der Polytheismus in seiner Bedeutung mehr
zurücktritt.

Der Kultus der Seele [bataksch: tondi] ist der Mittelpunkt des
Animismus. Tondi, die Körperseele, der Lebensstoff, ist an Gestalt
ähnlich dem irdischen Körper, aber unmateriell, wie ein Schatten.
Er erhält nicht nur den menschlichen Leib am Leben, sondern auch
Tiere und Pflanzen. Aber auch (für unsern Begriff) unbelebte Dinge,
wie das Wasser, der Wind, das Feuer, der Erdboden, der Acker, das
Haus, Eisen, Steine, das Handwerkzeug und die Geräte des täglichen
Lebens haben ihren bestimmten Gehalt an tondi.

Debatanadjinudjung (der Gott, den man auf dem Haupte trägt), wie der
tondi auch genannt wird, bestimmt das Schicksal des Trägers beim Eintritt in
seinen Körper bei der Geburt. Seine Wünsche stimmen nicht immer mit denen
des Menschen überein, aber man muss mit seinem tondi freundlich sein, damit er
den Körper nicht verlasse. Darum gibt der Vater seiner verheirateten Tochter
ein ulos ni tondi, ein Seelentuch, das sie während der Geburtsstunde schützend
umgebe, damit ihr tondi in dieser schweren Stunde sie nicht verlasse. So streicht
die Mutter kurz nach der Geburt dem Säugling etwas vorgekauten Reis in den
Mund, damit sein tondi, lüstern gemacht durch den Wohlgeschmack des Reises,
gerne in dem erwählten Körper bleibe. Kinder dürfen von ihren Eltern nie im Zorn
geschlagen werden, ihr tondi könnte erschrecken und weglaufen. Bei Krankheiten
wird der tondi des Patienten belohnt [mangupa tondi], indem man ihm unter
dem Aufsagen von Gebetsformeln von seiner Lieblingsspeise in den Mund stösst.
Schwerkranken gibt man gerne Hundefleisch, damit er bald wieder so schnell-
füssig werde wie ein Hund. Die Essgelüste schwangerer Frauen müssen befriedigt
werden, da sie vom tondi des werdenden Kindes stammen.

Auch die Dauer des Lebens ist vom tondi erwählt. Stirbt jemand,
so heisst es von ihm: « seine Zeit ist gekommen » oder « seine
Wegzehrung ist aufgebraucht». Die Lebensfrist, die der tondi bei seiner
Geburt wählte, ist abgelaufen.

Der gesunde Mensch verdankt seinem tondi das Wohlergehen,
das gute Aussehen, er wird durch ihn vor Gefahren gewarnt und als
innere Stimme lässt er ihn das Sinnvolle und Zweckdienüche wählen.

Im Schlaf kann der tondi seinen Körper verlassen und eigene Wege gehen.
Er begegnet den tondi anderer Menschen und den Seelen Verstorbener. Dem
Traum und seiner Welt wird dieselbe Realität zuerkannt wie dem Wachzustand
und der Erscheinungswelt.

Wird der tondi auf seinen eigenmächtigen Fahrten zurückgehalten durch
die Macht feindlicher tondi oder durch die Seelen Verstorbener, oder gibt ihm eine
Laune ein, nicht zurückzukehren, so wird sein Träger krank.

Wenn auch der ganze Körper tondi besitzt, so sind aber besonders reich die
Leber, das Hirn und das Blut. Aber auch Haare, Speichel, Schweiss, Harn, Zähne,
Nägel, die Plazenta [= saudara, der jüngere Bruder des tondi], Exkremente,
Fussabdrücke, Kleider, der Schatten und der Namen haben ihren Gehalt an
tondi. Auch am gesprochenen und geschriebenen Wort haftet tondi, zum Segen
oder Fluch für den Mitmenschen. Nach dem animistischen pars-pro-toto-Prmzip
genügen einige Haare, Fingernägel, Erde von einem Fussabdruck etc., um auf
magische Weise den zu vernichten, von dem sie stammen..

Häuptlinge, Reiche, Angesehene, Kinderreiche, Zauberdoktoren
[datu] besitzen mehr tondi als die andern Menschen. Diese natürliche
Ueberlegenheit wird sahala genannt. Sie können durch Beschatten



Tafel III

•

Fig. 5. Karo-bataksches Dorf. Auf dem Platz Reisspeicher (rechts) und Hühner¬
ställe (links). Phot. Schneeberger.

"Hj
tt^~--

s-

Fig. 6. Markt in Brastagi (Karoland). Verkauft wird Reis. Die Frauen tragen
kissenartige Kopftücher, Schirme aus chinesischem Papier.



<+-

(0

H

^

l'lg.

7.

Karo-bataksoho

Frau

mit

Kopftuch

und

silbernem

Olnaohmuck.

Flg.

8.

Häuptlingshaus

in

einem

Karo-batakschen

Dorfe.

An

Giebelcnden

Bttffelschädel.

phot,

Sohneebergor.



DER SCHWEIZER GEOGRAPH 147

oder Bespeien an Bedürftige oder Kranke von ihrem Ueberfluss
abgeben. Eine Schüssel, aus der ein Mensch mit sahala gegessen hat,
darf nicht direkt nach dem Essen abgewaschen werden, da man ja
damit auch das Geschenk an tondi abwaschen würde.

Doch nicht nur ein Zuviel an tondi kann übertragen werden,
sondern auch ein Zuwenig, ein Mangel. Davon macht die bataksche
schwarze Magie ausgiebigen Gebrauch. Reis von Armen und Bünden,
Holz eines durch den Blitz getroffenen Baumes, Erde von einem
durch Hochwasser zerstörten Uferdamm, verdorrte Pflanzen,
verkümmerte Tiere dienen zur Uebertragung des Mangels an tondi auf
den persönlichen oder den Feind des Stammes.

Tiger, Bären und Wildschweine, d. h. Tiere mit grossen
Eckzähnen, besitzen besonders viel tondi. Ihre Zähne trägt man gern als
Amulette. Durch den Genuss von Hundefleisch kann man sich die
guten Eigenschaften dieses Tieres, nämlich Wachsamkeit und Schnelligkeit,

aneignen.
Jedoch am meisten Bereicherung an tondi erreicht man durch

den Genuss von Menschenfleisch. Im Kampf verwundete Gegner
wurden verzehrt, damit erwarb man sich einen Teil ihrer Tapferkeit.
Auf frischer Tat ertappte Ehebrecher verfielen dem gleichen Schicksal,
man erwarb sich dadurch etwas von ihrer Verwegenheit und Listigkeit

und befriedigte zugleich sein Rechtsgefühl. Nur Männer durften
sich am Essen beteiligen, das ausserhalb der Häuser auf dem Dorfplatz

stattfand.
Anthropophagie war verbreitet im Toba- und Pakpakland, während

der Brauch bei den Karobatakern entweder nie bestanden hat oder
schon seit langer Zeit nicht mehr ausgeübt wurde. Jedoch hatte er
auch bei den anthropophagen Stämmen nie die Bedeutung gehabt,
die ihm Mission und Regierung zuschrieben und sie veranlassten, mit
grosser Strenge dagegen aufzutreten.

Der tondi eines Hauses nimmt zu mit dem Alter und dem Ansehen
seiner Bewohner. Beim Bau eines neuen Hauses und der Wahl des
Baumaterials schon müssen gewisse Bedingungen erfüllt werden,
damit das Haus tondi erhalte und seine Bewohner schütze. Holz,
das « seine eigene Rinde verzehrt», d. h. Stämme mit eingewachsener
Rinde, darf nicht verwendet werden, da sonst die Einwohner des
Hauses all ihr Hab und Gut verzehren würden. Vom Blitz getroffene
Stämme wären für das Haus unheilvoll, da der Blitz die Neigung hat,
immer denselben Ort auszusuchen. Beim Beginn des Dachdeckens
darf kein Kind in der Nähe weinen, de^n scr^t würden die Bewrohner
des Hauses bald einen Toten zu beweinen — ^n.

In frühern Zeiten wurde das Blut erschlagener Feinde der roten
Farbe beigemischt, mit der man die Schnitzereien der Hausfront
bemalte.

Am Tage der Hauseinweihung und noch 2 Monate danach muss
jeder, der das Haus betritt, ein Geschenk mitbringen, ohne ein
Gegengeschenk zu empfangen. Nichts darf aus dem Haus gegeben werden,



148 DER SCHWEIZER GEOGRAPH

damit seine tondi sich mehre. Gerne lädt man zur Einweihungsfeier
Häuptlinge und Angesehene ein, indem man erwartet, dass von ihrem
Reichtum und Wohlergehen auch auf den jungen Haushalt übergehe.

Die Verzierungen des Hauses haben auch ihren bestimmten Zweck
zum Schutz und Wohl seiner Bewohner. Die stilisierten Elefantenköpfe

an den Balkenenden fsigadj a dompak oder sidj aga dompak]
und das lange Brett am Giebel oben, das einen Dämonenkopf trägt
[santung-santung] dienen zur Abwehr des Einflusses feindlicher
Menschen oder böser Geister. Je 4 kegelförmige Gebilde aus Holz
an beiden Seiten des Eingangs stellen weibliche Brüste dar, als Symbole

der Fruchtbarkeit [susu ni rumah Milch des Hauses oder
bagot ni rumah Zuckerpalme des Hauses] (Fig. 3 und 3a).

Oft sind diese Fruchtbarkeitszeichen noch flankiert von Eidechsen, der
Verkörperung der boraspatinitano, einer Erdgottheit, die Ursache der Fruchtbarkeit

der Felder. Im Karoland wird das Eidechsenmotiv verwandt bei Reisspeichern,
indem die Stricke aus dem Hüllbast der Arenpalme, mit denen die Planken
miteinander verbunden werden, in Form einer stilisierten Eidechsenfigur geflochten
sind (Fig. 8).

An sich leblose Gegenstände können beseelt werden, indem ihnen künstlich
Lebenskraft zugeführt wird. Dahin gehören alle die aus Holz geschnitzten Figuren,
die als pagar Zaun, Abwehr, Schutzmittel) gegen Diebe, feindlich gesinnte
Menschen oder Geister dienen, und der tunggal panaluan, der kunstvoü
geschnitzte Stab des Zauberdoktors, mit dem er Regen beschwören kann und der
ein mächtiger Schutz gegen alle ungünstigen Einflüsse ist.

Etwas von dem Brei [pukpuk] aus menschlichem Hirn, Herz und der Leber,
vermischt mit tierischen und pflanzlichen Zaubermitteln [radja ni pagar] füllt
man in kleine Löcher in der Lebergegend und im Kopf der Figuren. Kraft des
ihnen verliehenen tondi werden sie zu Vorfechtern [pangulu-balang] im Reich
der Geister. Solche Vorfechter sind im Karoland vor aüem auf auf den balai-
balai zu sehen (Fig. 9).

Eng verbunden mit dem Animismus ist der Glaube an Geister.
Mit dem letzten Atemzug entweicht der tondi aus dem Körper des
Sterbenden, unsichtbar, doch als gestaltetes Wesen. Tutanobadan,
tu alogo hosa, d.h. zur Erde der Körper, zum Wind der Atem
[tondi, Seele], Vom Moment an, wo der tondi den Körper für immer
verlassen hat, ist er zum begu (Geist) geworden.

Sieben Tage hält sich der begu noch in der Nähe der Leiche auf
und ist in dieser Zeit den Angehörigen gefährlich, da er sie mit hinüberziehen

möchte ins Reich der Geister, und zwar meist durch dieselbe
Krankheit, an der sein Körper gestorben ist, eine Anschauung, die
das Massensterben bei Epidemien erklärt.

Eine Reihe symbolisch-magischer Handlungen soll die Scheidung
zwischen Lebenden und Toten ausdrücken. Man legt eine Handvoll
Salz [sira porsirangan Salz des Scheidens] auf die Leiche. Die
Bedeutung dieser Handlung liegt im Gleichklang von sira (Salz) und
sirang (scheiden). Beim Tod eines Ehemannes spaltet man ein Stück
Rotan der Länge nach, und zwar so, dass ein kürzeres und ein längeres
Stück entsteht. Dieses gibt man der Witwe, jenes legt man dem
Verstorbenen in den Sarg. Der Hinterbliebenen wird so symbolisch ein



DER SCHWEIZER GEOGRAPH 149

längeres Leben zugesprochen und zugleich die Trennung magisch
vollzogen.

Einer verheirateten Frau dagegen gibt man eine Süsskartoffel in den Sarg,
damit sie ihr Verlangen nach dem Manne vergesse, sonst würde er impotent.

Hinter einer vorübergetragenen Leiche spuckt man verächtlich aus, um so
den Bruch der Gemeinschaft mit dem Toten auszudrücken.

Damit der begu nicht ins Dorf kommt, um Speisen zu suchen, bringt man ihm
Essen aufs Grab.

Bei der Rückkehr vom Grab darf man nicht hinter sich schauen, sonst würde der
tondi des Betreffenden nach dem Grab zurückkehren und sein Besitzerkrankwerden,

Besonders gefürchtet sind aber die begu von Frauen, die im Wochenbett
starben, da sie gerne die Neugebornen anderer Frauen holen kommen [boru na
mora die reiche Frau, im mohammedanischen Atjeh burong].

Gegen die bösen Launen der begu und gegen die begu na djahat, denn
ihrem Wesen nach böse Geister, schützt man sich durch Amulette [porlapihon,
hadjimat], die im Haar oder um den Hals getragen werden. Doch können auch
Geräte, Kleider, Waffen, Haustiere etc. zu Beschützern des tondi ([homitan ni
tondi] werden, indem seit ihrer Anschaffung Glück eingekehrt ist.

Krankheiten, hervorgerufen durch böse Geister, werden magisch übertragen
auf einen Ersatz [saem oder porsili] und dieser an Stelle des tondi des Kranken
den begu angeboten. So speit der Kranke auf eine Handvoll Kupfermünzen,
wirft sie in den Stallraum mit den Worten: « Dies ist der Ersatz meines tondi,
möge ich gesund sein, kehrt heim ihr begu. » Oder der Zauberdoktor überträgt
die Krankheit auf eine Figur aus einem Bananenstamm geschnitten, die nach der
Beschwörung weggetragen wird.

Eine bei allen Batakstämmen verbreitete Sitte, die auch im
Zusammenhang mit dem begu-Glauben steht, ist die Mutilation der
Zähne. Da die begu lange, weisse, hervorstehende Zähne besitzen,
müssen die Menschen, um nicht mit den begu verwechselt zu werden
und sie herbeizulocken, kurze und schwarze Zähne haben. Zu dem
Zweck werden Schneide- und Eckzähne im Ober- und Unterkiefer
nebst den ersten Prämolaren entweder nahe am Zahnhals
durchgeschlagen bei Frauen) oder die Vorderwand der Zähne wird bis nahe
an den Pulpakanal weggeschlagen und die behandelten Zähne durch
Feilen noch gekürzt (bei Männern). Eingelegte Silber-, Gold- oder
Perlmutterplättchen dienen oft zum Schmuck. Die Zahnstummel
werden mit dem Russ des badja-Holzes schwarz gefärbt. Es ist nicht
ausgeschlossen, dass das Zähneabschlagen ein Rest ist von frühern
Geschlechtsweihezeremonien.

Mannigfaltig sind die Massnahmen, die das gute Gelingen der
Feldarbeit sichern sollen. Vor der Aussaat wird der in Wasser gequollene
Reis auf Matten an die Sonne gebreitet, damit sein tondi beim
Anblick der Sonne zunehme. Doch darf keine Leiche an diesem Reis
vorbeigetragen werden, Verminderung seines tondi, seiner Keimkraft

wäre die Folge. Die bei der Feldarbeit gebrauchte Hacke darf
nicht gereinigt werden, denn mit der Erde würde auch von der Kraft
des Reisfeldes fortgewaschen werden. Um den Neid der begu nicht
zu erregen, äussert man während der Ernte keine Freude, sondern
tut, als ob nur spärliche Frucht einzuheimsen wäre.

Der tondi-Kult und der Glaube an die begu führen in ihrer
Weiterentwicklung zur Ahnenverehrung. Der Geist des Vaters [sumangot



150 DER SCHWEIZER GEOGRAPH

ni ama], des Grossvaters [sumangotniompu] über 7 Generationen
hinauf bis zum Stammvater der Sippe [sumangot ni ompu por-
sadaan] werden durch Opferfeste, in guten und bösen Tagen verehrt.
In grosser Bedrängnis durch Feinde oder Krankheiten grub man ihre
Gebeine aus und führte sie in feierlichem Umzug herum. Die Ahnen
sprechen durch Medien, meistens Frauen [sibaso oder djudjungan
ni begu die einen Geist auf dem Haupt trägt], und erteilen ihren
Nachkommen Rat. Ihren Sitz wählen sie an Orten, die den Menschen
von Anfang an Ehrfurcht einflössten, in alten Hainen, auf hohen,
aussichtsreichen Berggipfeln, an heissen Quellen und auf Vulkanen,
an denen das Land ja so reich ist.

Gegenüber dem tondi- und Ahnenkult tritt die Verehrung der drei
Gottheiten Batara guru, Soripada und Mangala bulan und
ihren Brüdern Debata mula djadi (Gott des Werdens) und Debata
Siasiasi (Gott des Mitleids) sehr zurück. Es existieren verschiedene
Kosmogonien, in denen bald Batara guru, bald Debata mula djadi
als Weltenschöpfer auftritt. Alle diese Gottheiten sind sicher hindu-
istischen Ursprungs.

Naturgottheiten, Personifikationen von Naturkräften sind z. B.
die 3 Boraspati [B. ni tano, B. ni huta, B. ni rumah Erd-,
Dorf-und Hausfruchtbarkeitsgöttin] und die boru saniangnaga
(in Schlangengestalt das Wasser bewohnend). Die in'einen gespaltenen
Stock gesteckten Betelpriemchen als Opfer, die man überall auf
Vulkangipfeln, in Schluchten oder bei Flussübergängen findet, gelten
den einen oder andern dieser Naturgeister.

Bedeutsam für das praktische Leben sind die astrologischen Geisterwesen

[pane na bolon das Wetterleuchten und anak pane, sein
Kind] und die Stationen des Mondes bei bestimmten Tierkreisbildern.

Das bataksche Mondjahr beginnt mit dem Neumond, der eintritt
zur Zeit, wenn der Gürtel des Orions im Westen untertaucht und das
Sternbild des Skorpions mit dem hellen Antares im Osten aufsteigt.
Unheilbringend sind die Tage, an denen der Mond in seinem monat-
üchenLauf im Skorpion [hala odersiala, Orion sialasungsang^
Umkehrung, Gegenüber des siala] «halt macht». Dieselbe Station
gilt in Atjeh als Einteilung des landwirtschaftlichen Kalenders,
danach wird der Zeitpunkt der Reissaat bestimmt [=kenong
malaiisch kena berühren].

Wir haben nur einige charakteristische Züge der animitischen Welt,
die in ihrer Geschlossenheit und Konsequenz so imponierend ist,
herausgegriffen. Glaube und Wissen, metaphysisches Erleben und
Erfahrung in der Erscheinungswelt durchdringen einander gegenseitig,
eine Einheit formend, die unserer Weltanschauung mangelt.

Doch sind auch in der batakschen Welt Kräfte tätig, die ihre
Zersetzung herbeiführen. Mission, westliche Wirtschaftsformen und Zi-



DER SCHWEIZER GEOGRAPH 151

vilisation werden in nicht all zu ferner Zukunft diese naturnahe Kultur
in ihren Fundamenten so erschüttert haben, dass sie zusammenstürzen

muss.

Literatur.
1. Batakspiegel (Uitgaven van het Batak Instituut, No. 3, Leiden 1910 en le en

2de suplement, Leiden 1913 en 1916).
2. Warneck, Jon., Die Religion der Batak, Göttingen 1909.
3. Volz, Wilhelm, Nord-Sumatra, Band 1, Batakländer, Berlin 1912.
4. Frobenius, Leo, Erlebte Erdteile, Band 2, Das Problem Ozeanien, 1925.
5. Frobenius, Leo, Erlebte Erdteile, Band 7, Monumenta Terrarum: Der Geist

über den Erdteilen, Frankfurt 1929.

Geographie als Lehre von der Gegenwart.
Im « Schweizer Geograph» vom 1. September 1930 heisst es auf

Seite 106 am Schluss einer Besprechung: « Die Geographie ist — und
darauf hat namentlich Ferdinand von Richthofen hingewiesen — eine
naturwissenschaftliche und historische Disziplin. »

Das hiesse für Geographie als Wissenschaft auf eine Aufgabe
verzichten. Es heisst aber auch, die Bedeutung der Forschung
verkennen. Denn was soll Geographie neben den Forschungseinrichtungen

der naturwissenschaftlichen Fächer? Forschung
verlangt vor allem geistige Selbständigkeit. Da aber das Denken im
Bereich einer bestehenden Wissenschaft an vorhandenes Wissen
gebunden ist, also mit Sachen verbunden ist, so gibt es keine Forschung,
die ganz frei sich betätigen könnte: Es gibt keine Arbeit, die vom
Besitz unabhängig wäre. Was ist nun solcher Besitz anderes als eine
künstlich geformte Summe von hergebrachten Erfahrungen und
Bekenntnissen? Und man pflegt diese konstruierte Summe gerne als
Ganzes zu betrachten, einem Kosmos gleich — und einer Kultur gleich.
Kultur wird ja meist als Erbschaft behandelt, als Inhalt der Vergangenheit

gedeutet, gewiss zu Unrecht.
Muss aber Geographie stets als Summe erscheinen, im Sinne der

geschichtüchen Weltdeutung; das heisst Durchschnitt sein oder
Auswahl haben? Kann Geographie nicht vielmehr auf ein wirkliches
Ganzes verweisen, auf den ganzen Erdkreis und ein wahres Weltbild
Die historisch orientierte Geographie ist und bleibt Stückwerk, ja sie
wird immer mehr Machwerk nach allgemeiner Uebereinkunft der
Sachverständigen. Es gilt heutzutage, die Gegenwart als Wirklichkeit
wahrzunehmen, das will sagen, die Gesamtheit einer irdischen Schöpfung

als Tatsache anerkennen. Und es ist der Geographie anheimgestellt,

diese Gegenwart zu erkennen, diese eine und ganze Wirklichkeit

zu verstehen. Das ist ihre Bestimmung, ihre eigentliche Mission;
und das ist ihre Aufgabe neben den Naturwissenschaften. Gerade weil
Naturwissenschaft historisch gedacht zur Naturgeschichte gemacht


	Die Bataker in Nord-Sumatra

