Zeitschrift: Der Schweizer Geograph: Zeitschrift des Vereins Schweizerischer
Geographieleher, sowie der Geographischen Gesellschaften von Basel,
Bern, St. Gallen und Zirich = Le géographe suisse

Herausgeber: Verein Schweizerischer Geographieleher

Band: 7 (1930)

Heft: 10

Artikel: Die Bataker in Nord-Sumatra
Autor: Schneeberger, W.F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-8969

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-8969
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bern, 1. Dez. 1930 - Nr. 10 1. Jahrgang

DER

SCHWEIZER GEOGRAPH
LE GEOGRAPHE SUISSE

ZEITSCHRIFT DES VEREINS SCHWEIZ. GEOGRAPHIELEHRER,
SOWIE DER GEOGRHAPHISCHEN GESELLSCHAFTEN VON
BASEL, BERN, ST. GALLEN UND ZUdRICH

REDAKTION: PROF. DR FRITZ NUSSBAUM, HOFWIL bei BERN

Verlag: Kimmerly & Frey, Geographischer Kartenverlag, Bern
Abonnement, jahrlich 10 Hefte, Fr. 5. —. ’

Die Bataker in Nord-Sumatra.
Dr. W. F. Schneeberger, Bern.
(Mit 4 Tafeln.) ‘ (Schluss.)

II. Geistige Kultur.

Der Bataker ist ausgesprochener Fatalist. Kérperliche Leiden,
Anstrengungen und Entbehrungen ertrigt er mit stoischer Ruhe.
Der Hang zu Geselligkeit ist gross. Er liebt es nicht, allein zu arbeiten
oder zu reisen. Daraus erklart sich auch das starke Zusammengehorig-
keitsgefiihl der Batak in der Fremde, namentlich unter Mitgliedern
derselben marga. Seine Sprache ist reich an Bildern und Vergleichen,
und bei Verhandlungen liebt er rhetorische Kunststiicke. Misstrauen
allem Fremden gegeniiber, wenig Wahrheitsliebe, Leidenschaft in
Gliicksspielen, unter westlichem Einfluss starker Hang zu alko-
holischen Exzessen (an europiischen kirchlichen und weltlichen Feier-
tagen) sind Schattenseiten batakschen Charakters.

Echte Liebe verbindet in den meisten Fallen die Ehegatten mit-
einander und die Eltern mit den Kindern. Eine zahlreiche Kinder-
schar ist das Ideal jedes Batakers, nicht nur wegen der notwendigen
Hilfe bei der Landarbeit, sondern auch im Hinblick auf ein Weiter-
fiihren des Ahnenkultus. Bei der friihern grossen Kindersterblichkeit
(Masern, Pocken) war die grosse Kinderzahl sicher eine unbewusste
Garantiemassnahme zur Erhaltung der Bevélkerungsziffer. Heut-
zutage, bei den sehr verbesserten hygienischen Verhiltnissen (Pocken-
impfung, Cholerabekampfung ete.) tragt der Kinderreichtum aber bei
zur raschen Uebervélkerung des Hochlandes, so dass schon jetzt eine
konstante starke Abwanderung stattfindet.

Die bataksche Weltanschauung, ein Vorbild fiir den Animismus, wie
er auch bei andern Vélkern Indonesiens zu finden ist, entspricht der
Erfahrung und dem geistigen Bediirfnis, gibt geniigende Erklarung
fiir das Gewdhnliche wie fiir das Ausserordentliche. Ursache und Wir-
. kung im Weligeschehen wie im Leben des Menschen sind eng mit-




146 DER SCHWEIZER GEOGRAPH

einander verkniipft. Einen nicht unwesentlichen Bestandteil bildet
der Spiritismus, wahrend der Polytheismus in seiner Bedeutung mehr
zuriicktritt.

- Der Kultus der Seele [bataksch: tondi] ist der Mittelpunkt des
Animismus. Tondi, die Korperseele, der Lebensstoff, ist an Gestalt
ahnlich dem irdischen Koérper, aber unmateriell, wie ein Schatten.
Er erhalt nicht nur den menschlichen Leib am I.eben, sondern auch
Tiere und Pflanzen. Aber auch (fiir unsern Begriff) unbelebte Dinge,
wie das Wasser, der Wind, das Feuer, der Erdboden, der Acker, das
Haus, Eisen, Steine, das Handwerkzeug und die Gerate des taglichen
Lebens hahen ihren bestimmten Gehalt an tondi.

Debatana djinudjung (der Gott, den man auf dem Haupte trigt), wie der
tondi auch genannt wird, bestimmt das Schicksal des Trigers beim Eintritt in
seinen Korper bei der Geburt. Seine Wiinsche stimmen nicht immer mit denen
des Menschen iiberein, aber man muss mit seinem tondi freundlich sein, damit er
den Korper nicht verlasse. Darum gibt der Vateéer seiner verheirateten Tochter
ein ulos ni tondi, ein Seelentuch, das sie wiahrend der Geburtsstunde schiitzend
umgebe, damit ihr tondi in dieser schweren Stunde sie nicht verlasse. So streicht
die Mutter kurz nach der Geburt dem Saugling etwas vorgekauten Reis in den
Mund, damit sein tondi, liastern gemacht durch den Wohlgeschmack des Reises,
gerne in dem erwahlten Korper bleibe. Kinder dirfen von ihren Eltern nie im Zorn
geschlagen werden, ihr tondi kénnte erschrecken und weglaufen. Bei Krankheiten
wird der tondi des Patienten belohnt [mangupa tondi], indem man ihm unter
dem Aufsagen von Gebetsformeln von seiner Lieblingsspeise in den Mund stésst.
Schwerkranken gibt man gerne Hundefleisch, damit er bald wieder so schnell-
fissig werde wie ein Hund. Die Essgeliiste schwangerer Frauen miissen befriedigt
werden, da sie vom tondi des werdenden Kindes stammen.

Auch die Dauer des Lebens ist vom tondi erwahlt. Stirbt jemand,
so heisst es von ihm: «seine Zeit ist gekommen » oder « seine Weg-
zehrung ist aufgebraucht ». Die Lebensfrist, die der tondi bei seiner
Geburt wahlte, ist abgelaufen.

‘Der gesunde Mensch verdankt seinem tondi das Wohlergehen,
das gute Aussehen, er wird durch ihn vor Gefahren gewarnt und als
innere Stimme lasst er ihn das Sinnvolle und Zweckdienliche wihlen.

Im Schlaf kann der tondi seinen Korper verlassen und eigene Wege gehen.
Er begegnet .den tondi anderer Menschen und den Seelen Verstorbener. Dem
Traum und seiner Welt wird dieselbe Realitat zuerkannt wie dem Wachzustand
und der Erscheinungswelt.

‘Wird der tondl auf seinen eigenmachtigen Fahrten zuruckgehalten durch
die Macht feindlicher tondi oder durch die Seelen Verstorbener, oder gibt ihm eine
Laune ein, nicht zurickzukehren, so wird sein Triger krank.

‘Wenn auch der ganze Koérper tondi besitzt, so sind aber besonders reich die
Leber, das Hirn und das Blut. Aber auch Haare, Speichel, Schweiss, Harn, Zahne,
Nagel, die -Plazenta [= saudara, der jungere Bruder des tondi], Exkremente,
Fussabdricke, Kleider, der Schatten und der Namen haben ihren Gehalt an
tondi. Auch am gesprochenen und geschriebenen Wort haftet tondi, zum Segen
oder Fluch fiir den Mitmenschen. Nach dem animistischen pars-pro-toto-Prinzip
geniigen einige Haare, Fingernigel, Erde von einem Fussabdruck etc., um auf
magische Weise den zu vernichten, von dem sie stammen..

Hauptlinge, Reiche, Angesehene, Kinderreiche, Zauberdoktoren
[datu] besitzen mehr tondi ais die andern Menschen. Diese natiirliche
Ueberlegenheit wird sahala genannt. Sie konnen durch Beschatten



Tafel III

Fig. 5. Karo-bataksches Dorf. Auf dem Platz Reisspeicher (rechts) und Hihner-
stalle (links). Phot. Schneeberger.

Fig. 6. Markt in Brastagi (Karoland). Verkauft wird Reis. Die Frauen tragen
kissenartige Kopftiicher, Schirme aus chinesischem Papier.



Tafel IV

g, 7.

Karo-bataksche Frau mit Kopftuch

und silbernem Ohrschmuck,

8.

Héauptlingshaus in einem Karo-batakschen Dorfe. An
GGiebelenden Biiffelschadel.  phot, Schneeherger.



DER SCHWEIZER GEOGRAPH 147

oder Bespeien an Bediirftige oder Kranke von ihrem Ueberfluss ab-
geben. Eine Schiissel, aus der ein Mensch mit sahala gegessen hat,
darf nicht direkt nach dem Essen abgewaschen werden, da man ja
damit auch das Geschenk an tondi abwaschen wiirde.

Doch nicht nur ein Zuviel an tondi kann iibertragen werden,
sondern auch ein Zuwenig, ein Mangel. Davon macht die bataksche
schwarze Magie ausgiebigen Gebrauch. Reis von Armen und Blinden,
Holz eines durch den Blitz getroffenen Baumes, Erde von einem
durch Hochwasser zerstorten Uferdamm, verdorrte Pflanzen, ver-
kiimmerte Tiere dienen zur Uebertragung des Mangels an tondi auf
den persénlichen oder den Feind des Stammes.

Tiger, Baren und Wildschweine, d.h. Tiere mit grossen Eck-
zdhnen, besitzen besonders viel tondi. Thre Zahne tragt man gern als
Amulette. Durch den Genuss von Hundefleisch kann man sich die
guten Eigenschaften dieses Tieres, nimlich Wachsamkeit und Schnel-
ligkeit, aneignen.
- Jedoch am meisten Bereicherung an tondi erreicht man durch
den Genuss von Menschenfleisch. Im Kampf verwundete Gegner

wurden verzehrt, damit erwarb man sich einen Teil ihrer Tapferkeit.
Auf frischer Tat ertappte Ehebrecher verfielen dem gleichen Schicksal,
man erwarb sich dadurch etwas von ihrer Verwegenheit und Listig-
keit und befriedigte zugleich sein Rechtsgefiihl. Nur Manner durften
sich am Essen beteiligen, das ausserhalb der Hauser auf dem Dorf-
platz stattfand.

Anthropophagie war verbreitet im Toba- und Pakpakland, wahrend
der Brauch bei den Karobatakern entweder nie bestanden hat oder
schon seit langer Zeit nicht mehr ausgeiibt wurde. Jedoch hatte er
auch bei den anthropophagen Stimmen nie die Bedeutung gehabt,
die ihm Mission und Regierung zuschrieben und sie veranlassten, mit
grosser Strenge dagegen aufzutreten.

Der tondi eines Hauses nimmt zu mit dem Alter und dem Ansehen
seiner Bewohner. Beim Bau eines neuen Hauses und der Wahl des
Baumaterials schon miissen gewisse Bedingungen erfiillt. werden,
damit das Haus tondi erhalte und seine Bewohner schiitze. Holz,
das « seine eigene Rinde verzehrt », d. h. Stimme mit eingewachsener
Rinde, darf nicht verwendet werden, da sonst die Einwohner des
Hauses all ihr Hab und Gut verzehren wiirden. Vom Blitz getroffene
Stamme wiren fiir das Haus unheilvoll, da der Blitz die Neigung hat,
.immer denselben Ort auszusuchen. Beim Beginn des Dachdeckens
darf kein Kind in der Nahe weinen, dem2 5217t wiirden die Bewohner
des Hauses bald einen Toten zu beweinen . ....cla.

In frithern Zeiten wurde das Blut erschlagener Feinde der roten
Farbe beigemischt, mit der man die Schnitzereien der Hausfront be-
malte.

Am Tage der Hauseinweihung und noch 2 Monate danach muss
jeder, der das Haus betritt, ein Geschenk mitbringen, ohne ein Gegen-
‘geschenk zu empfangen. Nichts darf aus dem Haus gegeben werden,



148 DER SCHWEIZER GEOGRAPH

damit seine tondi sich mehre. Gerne 14dt man zur Einweihungsfeier
Hauptlinge und Angesehene ein, indem man erwartet, dass von ihrem
Reichtum und Wohlergehen auch auf den ]ungen Haushalt iiber-
gehe.

Die Ver21erungen des Hauses haben auch ihren bestimmten Zweck
zum Schutz und Wohl seiner Bewohner. Die stilisierten Elefanten-
kopfe an den Balkenenden [sigadja dompak oder sidjaga dompak]
und das lange Brett am Giebel oben, das einen Damonenkopf tragt
[santung-santung] dienen zur Abwehr des Einflusses feindlicher
Menschen oder boser Geister. Je 4 kegelformige Gebilde aus Holz
an beiden Seiten des Eingangs stellen weibliche Briiste dar, als Sym-
bole der Fruchtbarkeit [susu ni rumah = Milch des Hauses oder
bagot ni rumah = Zuckerpalme des Hauses] (Fig. 3 und 3a).

Oft sind diese Fruchtbarkeitszeichen noch flankiert von Eidechsen, der Ver-
korperung der boraspati ni tano, einer Erdgottheit, die Ursache der Fruchtbar-
keit der Felder. Im Karoland wird das Eidechsenmotiv verwandt bei Reisspeichern,
indem die Stricke aus dem Hillbast der Arenpalme, mit denen die Planken mit-
einander verbunden werden, in Form einer stilisierten Eidechsenfigur geflochten
sind (Fig. 8).

An sich leblose Gegenstinde konnen beseelt werden, indem ihnen kiinstlich
Lebenskraft zugefithrt wird. Dahin gehdren alle die aus Holz geschnitzten Figuren,
die als pagar (= Zaun, Abwehr, Schutzmitiel) gegen Diebe, feindlich gesinnte
Menschen oder Geister dienen, und der tunggal panaluan, der kunstvoll ge-
schnitzte Stab des Zauberdoktors, mit dem er Regen beschworen kann und der
ein michtiger Schutz gegen alle ungiinstigen Einfliisse ist.

Etwas von dem Brei [pukpuk] aus menschlichem Hirn, Herz und der Leber,
vermischt mit tierischen und pflanzlichen Zaubermitteln [radja ni pagar] fillt
man in kleine Locher in der Lebergegend und im Kopf der Figuren. Kraft des
ihnen verlichenen tondi werden sie zu Vorfechtern [pangulu-balang] im Reich
der Geister. Solche Vorfechter sind im Karoland vor allem auf auf den balai-
balai zu sehen (Fig. 9).

Eng verbunden mit dem Animismus ist der Glaube an Geister.
Mit dem letzten Atemzug entweicht der tondi aus dem Kéorper des
Sterbenden, unsichtbar, doch als gestaltetes Wesen. Tu tano badan,
tu alogo hosa, d.h. zur Erde der Korper, zum Wind der Atem
[tondi, Seele]. Vom Moment an, wo der tondi den Korper fiir immer
verlassen hat, ist er zum begu (Geist) geworden. )

Sieben Tage hilt sich der begu noch in der Nihe der Leiche auf
und ist in dieser Zeit den Angehdrigen gefahrlich, da er sie mit hiniiber-
ziehen moéchte ins Reich der Geister, und zwar meist durch dieselbe
Krankheit, an der sein Koérper gestorben ist, eine Anschauung, die
das Massensterben bei Epidemien erklart.

Eine Reihe symbolisch-magischer Handlungen soll die Scheidung
zwischen Lebenden und Toten ausdriicken. Man legt eine Handvoll
Salz [sira porsirangan = Salz des Scheidens] auf die Leiche. Die
Bedeutung dieser Handlung liegt im Gleichklang von sira (Salz) und
sirang (scheiden). Beim Tod eines Ehemannes spaltet man ein Stiick
Rotan der Linge nach, und zwar so, dass ein kiirzeres und ein lingeres
Stiick entsteht. Dieses gibt man der Witwe, jenes legt man dem Ver-
storbenen in den Sarg. Der Hinterbliebenen wird so symbolisch ein



DER SCHWEIZER GEOGRAPH 149

langeres Leben zugesprochen und zugleich die Trennung magisch
vollzogen.

Einer verheirateten Frau dagegen gibt man eine Susskartoffel in den Sarg,
damit sie. ihr Verlangen nach dem Manne vergesse, sonst wiirde er impotent.

Hinter einer voriibergetragenen Leiche spuckt man verichtlich aus, um so
den Bruch der Gemeinschaft mit dem Toten auszudriicken.

Damit der begu nicht ins Dorf kommt, um Speisen zu suchen, bringt man ihm
Essen aufs Grab.

Bei der Riickkehr vom Grab darf man nicht hinter sich schauen, sonst wiirde der
tondidesBetreffenden nach dem Grab zuriickkehren und sein Besitzer krank werden.

Besonders gefiirchtet sind aber die begu von Frauen, die im Wochenbett
starben, da sie gerne die Neugebornen anderer Frauen holen kommen [boru na
mora = die reiche Frau, im mohammedanischen Atjeh = burong].

Gegen die bosen Launen der begu und gegen die begu na djahat, denn
ihrem Wesen nach bose Geister, schutzt man sich durch Amulefte [porlapihon,
hadjimat], die im Haar oder nmn den Hals getragen werden. Doch kdonnen auch
Gerate, Kleider, Waffen, Haustiere etc. zu Beschiitzern des tondi (fhomitan ni
tondi] werden, indem seit ihrer Anschaffung Gliick eingekehrt ist.

Krankheiten, hervorgerufen durch bodse Geister, werden magisch fibertragen
auf einen Ersatz [sa€m oder porsili] und dieser an Stelle des tondi des Kranken
den begu angeboten. So speit der Kranke auf eine Handvoll Kupfermimnzen,
wirft sie in den Stallraum mit den Worten: « Dies ist der Ersatz meines tondi,
moge ich gesund sein, kehrt heim ihr begu. » Oder der Zauberdoktor ubertragt
die Krankheit auf eine Figur aus einem Bananenstamm geschnitten, die nach der
Beschwérung weggetragen wird. :

Eine bei allen Batakstammen verbreltete Sltte die auch im Zu-
sammenhang mit dem begu-Glauben steht, ist die Mutilation der
Zihne. Da die begu lange, weisse, hervorstehende Zahne besitzen,
miissen die Menschen, um nicht mit den begu verwechselt zu werden
und sie herbeizulocken, kurze und schwarze Zahne haben. Zu dem
Zweck werden Schneide- und Eckzihne im Ober- und Unterkiefer
nebst den ersten Pramolaren entweder nahe am Zahnhals durchge-
schlagen( bei Frauen) oder die Vorderwand der Zahne wird bis nahe
an den Pulpakanal weggeschlagen und die behandelten Zahne durch
Feilen noch gekiirzt (bei Méannern). Eingelegte Silber-, Gold- oder
Perlmutterplatichen dienen oft zum Schmuck. Die Zahnstummel
werden mit dem Russ des badja-Holzes schwarz gefarbt. Es ist nicht
ausgeschlossen, dass das Zihneabschlagen ein Rest ist von frithern
Geschlechtsweihezeremonien.

Mannigfaltig sind die Massnahmen, die das gute Gelingen der Feld-
arbeif sichern sollen. Vor der Aussaat wird der in Wasser gequollene
Reis auf Matten an die Sonne gebreitet, damit sein tondi beim An-
blick der Sonne zunehme. Doch darf keine Leiche an diesem Reis
vorbeigetragen werden, Verminderung seines tondi, seiner Keim-
kraft ware die Folge. Die bei der Feldarbeit gebrauchte Hacke darf
nicht gereinigt werden, denn mit der Erde wiirde auch von der Kraft
des Reisfeldes fortgewaschen werden. Um den Neid der begu nicht
zu erregen, aussert man wahrend der Ernte keine Freude, sondern

tut, als ob nur sparliche Frucht einzuheimsen wére.

Der tondi-Kult und der Glaube an die begu fiihren in ihrer Weiter-
entwicklung zur Ahnenverehrung. Der Geist des Vaters [sumangot



150 ~ DER SCHWEIZER GEOGRAPH

ni amal, des Grossvaters [sumangot ni ompu] iiber 7 Generationen
hinauf bis zum Stammvater der Sippe [sumangot ni ompu por-
sadaan] werden durch Opferfeste.in guten und bosen Tagen verehrt.
In grosser Bedringnis durch Feinde oder Krankheiten grub man ihre
Gebeine aus und fiihrte sie in feierlichem Umzug herum. Die Ahnen
sprechen durch Medien, meistens Frauen [sibaso oder djudjungan
ni begu = die einen Geist auf dem Haupt tréagt], und erteilen ihren
Nachkommen Rat. Ihren Sitz wahlen sie an Orten, die den Menschen
von Anfang an Ehrfurcht einflossten, in alten Hainen, auf hohen,
aussichtsreichen Berggipfeln, an heissen Quellen und auf Vulkanen,
an denen das Land ja so reich ist.

Gegeniiber dem tondi- und Ahnenkult tritt die Verehrung der drei
Gottheiten Batara guru, Soripada und Mangala bulan und
ihren Briidern Debata mula djadi (Gott des Werdens) und Debata
Siasiasi (Gott des Mitleids) sehr zuriick. Es existieren verschiedene
Kosmogonien, in denen bald Batara guru, bald Debatamula djadi
als Weltenschopfer auftritt. Alle diese Gottheiten sind sicher hindu-
istischen Ursprungs.

Naturgottheiten, Personifikationen von Naturkraften sind z. B.
die 3 Boraspati [B. ni tano, B. ni huta, B. ni rumah = Erd-,
Dorf- und Hausfruchtbarkeitsgéttin] und die boru saniang naga
(in Schlangengestalt das Wasser bewohnend). Die in'einen gespaltenen
Stock gesteckten Betelpriemchen als Opfer, die man iiberall auf
Vulkangipfeln, in Schluchten oder bei Flussiibergidngen findet, gelten
den einen oder andern dieser Naturgeister.

 Bedeutsam fiir das praktische Leben sind die astrologischen Geister-
wesen [pane na bolon = das Wetterleuchten und anak pane, sein
Kind] und die Stationen des Mondes bei bestimmten Tierkreis-
bildern.

Das bataksche Mondjahr beginnt mit dem Neumond, der eintritt
zur Zeit, wenn der Giirtel des Orions im Westen untertaucht und das
Sternbild des Skorpions mit dem hellen Antares im Osten aufsteigt.
Unheilbringend sind die Tage, an denen der Mond in seinem monat-
lichen Lauf im Skorpion [hala odersiala, Orion = sialasungsang=
Umkehrung, Gegeniiber des siala] «halt macht ». Dieselbe Station
gilt in Atjeh als Einteilung des landwirtschaftlichen Kalenders, da-
nach wird der Zeitpunkt der Reissaat bestimmt [= kenong = ma-
laiisch kena = beriihren].

Wir haben nur einige charakteristische Ziige der animitischen Welt,
die in ihrer Geschlossenheit und Konsequenz so imponierend ist,
herausgegriffen. Glaube und Wissen, metaphysisches Erleben und Er-
fahrung in der Erscheinungswelt durchdringen einander gegenseitig,
eine Einheit formend, die unserer Weltanschauung mangelt.

Doch sind auch in der batakschen Welt Krafte titig, die ihre Zer-
_setzung herbeifiithren. Mission, westliche Wirtschaftsformen und Zi-



DER SCHWEIZER GEOGRAPH 151

vilisation werden in nicht all zu ferner Zukunft diese naturnahe Kultur
in ihren Fundamenten so erschiittert haben, dass sie zusammen-
stiirzen muss.

Literatur.

Batakspiegel (Uitgaven van het Batak Instituut, No. 3, Leiden 1910 en 1¢ en
2de suplement, Leiden 1913 en 1916).

Warneck, Joh., Die Religion der Batak, Gottingen 1909.

Volz, Wilhelm, Nord-Sumatra, Band 1, Bataklander, Berlin 1912.
Frobenius, Leo, Erlebte Erdteile, Band 2, Das Problem Ozeanien, 1925.
Frobenius, Leo, Erlebte Erdteile, Band 7, Monumenta Terrarum: Der Geist
itber den Erdteilen, Frankfurt 1929. .

—

ekl

Geographie als Lehre von der Gegenwart.

Im « Schweizer Geograph » vom 1. September 1930 heisst es auf
Seite 106 am Schluss einer Besprechung: « Die Geographie ist — und
darauf hat namentlich Ferdinand von Richthofen hingewiesen — eine
naturwissenschaftliche und historische Disziplin. »

Das hiesse fiir Geographie als Wissenschaft auf eine Aufgabe ver-
zichten. Es heisst aber auch, die Bedeutung der Forschung ver-
kennen. Denn was soll Geographie neben den Forschungsein-
richtungen der naturwissenschaftlichen Facher? Forschung ver-
langt vor allem geistige Selbstindigkeit. Da aber das Denken im
Bereich einer bestehenden Wissenschaft an vorhandenes Wissen ge-
bunden ist, also mit Sachen verbunden ist, so gibt es keine Forschung,
die ganz frei sich betitigen konnte: Es gibt keine Arbeit, die vom
Besitz unabhéangig wire. Was ist nun solcher Besitz anderes als eine
kiinstlich geformte Summe von hergebrachten Erfahrungen und Be-
kenntnissen? Und man pflegt diese konstruierte Summe gerne als
Ganzes zu betrachten, einem Kosmos gleich — und einer Kultur gleich.
Kultur wird ja meist als Erbschaft behandelt, als Inhalt der Vergangen-
heit gedeutet, gewiss zu Unrecht.

Muss aber Geographie stets als Summe erscheinen, im Sinne der
geschichtlichen Weltdeutung; das heisst Durchschnitt sein oder Aus-
wahl haben? Kann Geographie nicht vielmehr auf ein wirkliches
Ganzes verweisen, auf den ganzen Erdkreis und ein wahres Weltbild ?
Die historisch orientierte Geographie ist und bleibt Stiickwerk, ja sie
wird immer mehr Machwerk nach allgemeiner Uebereinkunft der
Sachverstiandigen. Es gilt heutzutage, die Gegenwart als Wirklichkeit
wahrzunehmen, das will sagen, die Gesamtheit einer irdischen Schop-
fung als Tatsache anerkennen. Und es ist der Geographie anheim-
gestellt, diese Gegenwart zu erkennen, diese eine und ganze Wirklich-
keit zu verstehen. Das ist ihre Bestimmung, ihre eigentliche Mission;
und das ist ihre Aufgabe neben den Naturwissenschaften. Gerade weil
Naturwissenschaft historisch gedacht zur Naturgeschichte gemacht



	Die Bataker in Nord-Sumatra

