
Zeitschrift: Gallus-Stadt : Jahrbuch der Stadt St. Gallen

Band: - (1983)

Artikel: Gallus und der Bär

Autor: Nef-Nyffeler, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-948483

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-948483
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gallus und der Bär

Das Tiersymbol der elementaren Kraft setzt den Anfang der

st. gallischen Geschichte

Geschichte ist das, was eine Epoche an einer andern interessiert.

Dieses Interesse wandelt sich nicht nur, wie E. G. Rüsch
anhand des Charakterbilds von Gallus aufgezeigt hat, im Lauf
der Generationen, sondern auch innerhalb der persönlichen
Entwicklung eines einzelnen Menschen. Gallus und der Bär
stehen am Ursprung der st.gallischen Geschichte. Die anschauliche

und unmittelbar einleuchtende Erzählung ist bei Kindern
beliebt, und sie hat zu Recht ihren festen Platz in der Heimatkunde.

Im Geschichtsunterricht an der Mittelschule erscheint
die Bärengeschichte allenfalls am Rande, als eine für das

mittelalterliche Weltbild typische Legende, die historisch-wissenschaftlich

und vor allem naturwissenschaftlich nicht ganz ernst

zu nehmen ist. Vielleicht braucht es - wie beim Schreibenden -
ein wiederholtes Weitererzählen der Geschichte an Kinder, bis

sich die Fülle der höchst aktuellen Bedeutungsinhalte, die hinter

dem unmittelbaren Sinn verborgen sind, neu erschliesst.*

Der Bär ist nicht nur für Gallus ein «hilfreiches Tier»
Nach der Jungschen Schule stellen Märchen, Sagen und

Legenden sehr häufig Entwicklungs- und Reifungsvorgänge dar,
die nicht die Pubertät betreffen, sondern die Lebensmitte. Das

«Geschichtenerzählen» kann also für den erwachsenen Erzähler

noch bedeutsamer sein als für das zuhörende Kind. Der
Märchenforscher Max Lüthi bemerkt hiezu folgendes: «Die

Anstrengungen zwischen Zwanzig und Vierzig richten sich darauf,

in der Welt Fuss zu fassen und sich in ihr einzurichten. In
der Mitte des Lebens aber tritt die Wirklichkeit des Todes ins

101 Blickfeld. Die jenseitige Welt, die Tiefen der eigenen Seele



werden neu und machtvoll erfahren. Der bisher stark nach aussen

gewandte Mensch tritt den Weg nach innen an. In der Reife
finden Bewusstsein und Unbewusstes eine neue Verbindung,
die Beziehungen zur äussern und innern Welt kommen zum
Einklang. Für Jung und seine Schüler ist der alte, oft kranke
König des Märchens ein Bild einer alt gewordenen,
erneuerungsbedürftigen Lebenseinstellung, der Sohn, der Prinz oder
Dummling Bild eines neuen, werdenden Bewusstseins, das den
Zugang zum Unbewussten sucht und schliesslich findet.»

Der Bär als Symbolgestalt in seiner Vieldeutigkeit

Der Bär verkörpert und versinnbildlicht als Symbolgestalt
unsere Instinkte, die sich von den höhern menschlichen
Eigenschaften des Intellekts, der Vernunft, der Willenskraft und des

guten Willens unterscheiden. Heinrich Zimmer hat in seiner
subtilen Deutung von keltischen Sagenmotiven die
kulturgeschichtliche Loslösung des Menschen vom Tier nachgezeichnet.

Der archaische Mensch, zwischen mächtigen Göttern und
Tieren stehend, konnte unter dem Einfluss jüdischer,
griechisch-römischer und christlicher Kultur einerseits das Göttliche

vermenschlichen und andererseits das Gefühl der wesens-
mässigen Verwandtschaft mit dem Tier überwinden. Dadurch
verschüttete er allerdings auch die helfenden und heilenden
Verbindungen zum Natürlichen, Animalischen. Die Natur
empfand er immer mehr als Gegner, den es galt, sich Untertan
zu machen. Das Animalische im Menschen, die Triebe, wurden
daher zum Unterdrückungs- und Verdrängungsobjekt. Die
keltische Überlieferung, die an eine Identifikation mit Naturwelt

und Tiernachbarn anknüpft, konnte über ihre Sagenwelt
einen «andern Weg» weisen als die tendenziell naturfeindliche
antik-humanistische, christliche Tradition. «Es gilt nicht, die
Tierseele in uns zu töten und von uns abzutun, sondern das Tier
zur Sache des Menschen zu bekehren, es für uns zu gewinnen,
damit es uns Helfer sei bei der grossen, so überaus schwierigen
Aufgabe: dem Zusammenschmieden der menschlichen mit den
aussermenschlichen Kräften, die nicht nur dem Kosmos,
sondern auch uns selbst innewohnen.»



Es bleibe dahingestellt, ob die Geschichte von Gallus und

dem Bären tatsächlich mit der keltisch-irischen Sagenwelt

verknüpft werden kann oder ob das Symbol des hilfreichen Tiers

direkt der unerschöpflichen Quelle des kollektiv Unbewussten

entsprungen ist. Losgelöst von der Frage nach der Herkunft der

Geschichte und ihrer Hauptperson, ist die Tatsache sicher

bedeutsam, dass unsere Gegend von Glaubensboten christianisiert

worden ist, die mit Irland direkt verbunden waren. Wir
haben dadurch einen persönlich fassbaren Bezug zur keltischen

Überlieferung, die nebst der jüdisch-römisch-christlichen
Tradition einen weitern, höchst bedeutsamen Weg offenhält.

Der Bär als «hilfreiches Tier» ist ein überaus starkes Sinnbild.

Wie alle Symbole ist es unendlich vieldeutig und hat

sowohl positive als auch negative Aspekte. In der keltischen Religion

verkörpert der Bär die königliche Funktion. In der Alche-

mie entspricht er den Instinkten und den Anfangsphasen der

Entwicklung. Der schwarze Bär symbolisiert den Zustand der

«nigredo», der zwischen dem natürlichen Ursprung («prima

materia») und der Wandlung zum Weissen, Hellen und Be-

wussten («albedo») steht. Mächtig, gewalttätig, gefährlich und

unkontrolliert, als primitive Kraft ist er traditionellerweise das

Emblem der Grausamkeit, der Wildheit und der Brutalität
gewesen. Aber, und darin zeigt sich die andere Seite des Symbols,
der Bär kann in gewissem Ausmass gezähmt werden: er tanzt

und macht Kunststücke. Man kann ihn anlocken mit Honig,
den er heiss begehrt. Welcher Unterschied zwischen der

Leichtigkeit der Biene, deren Honig er liebt, und der Tänzerin,
deren Schritt er imitiert, und seiner ursprünglichen Plumpheit!
Summa summarum symbolisiert der Bär die elementaren Kräfte,

welche der kulturellen Verfeinerung zugänglich sind, die

aber immer auch zur zweifelhaften Regression verleiten.

Victor Wallgren hat in einer Diplomarbeit des C. G.
Junginstituts den Bären als ein Symbol der Wandlung beschrieben.

Für ihn verkörpert der Bär jenes unbeschreibliche Etwas, das

unsere Einstellung in der Verzweiflung zur Hoffnung führen
kann. Die «Bärenkraft» setzt neue Ziele und ermöglicht die

Überwindung von Leid und Schmerz. Dadurch wird der Bär
103 zum Sinnbild des Selbst, das dem Ich in jenen Situationen hilft,



in denen es an seine Grenzen gelangt. Allerdings muss das be-
wusste Ich anerkennen, dass es durch ein spontanes
Regulationszentrum im kollektiv Unbewussten geleitet wird. In
existentiellen Krisen ermöglicht die helfende Kraft des Bären dem
Ich, seine angestammte Funktion wahrzunehmen.

Als «Selbst» bezeichnet C. G. Jung die «übergeordnete
Persönlichkeit». Er macht eine scharfe Trennung zwischen dem
Ich, das nur soweit wie das Bewusstsein reicht, und dem Ganzen

der Persönlichkeit, die Bewusstes und Unbewusstes mit
einbezieht.

Die Begegnung mit dem Bären als Hilfe aus dem Unbewussten

Gallus ist seinem hilfreichen Bären in einer akuten Lebenskrise

begegnet. Sein väterlicher Meister Kolumban, der «Alte
Weise», ist nach einem nicht ganz geklärten Zerwürfnis
(vielleicht ein Meister-/Schüler-Generationen-Konflikt?) ohne ihn
weitergezogen; er ist auf sich selbst angewiesen. Mit seiner
Missionstätigkeit am oberen Zürichsee und am Bodensee, die als

kompromissloser Kampf gegen das Heidentum charakterisiert
wird, hatte sich Gallus wohl etwelche Anhänger, aber auch
Feinde geschaffen. Sein Rückzug in den Arboner Forst trägt
Züge der Resignation. Er strauchelt an einer Stelle, wo kein
Weg mehr weiterführt. Den historisch so entscheidenden Sturz
deutet er als Fingerzeig Gottes. Er kann auch als eine jener
heilsamen psychischen Gleichgewichtsstörungen gedeutet werden,

die oft wichtige Schritte in der Persönlichkeitsentwicklung
einleiten. In dieser Situation wirft er sich vor dem Kreuz, das er
aus einem Haselstock gefertigt hat, zum Gebet auf den Boden,
und da erscheint das zugleich bedrohliche und hilfreiche Tier.

Der Bär - nicht nur die Bärin - wird in der Symbolforschung
dem weiblichen lunaren Bereich zugerechnet. Er ist ein Attribut

der Göttin Artemis/Diana und -wohl in Anknüpfung daran

- der Jungfrau Maria. Die Kelten verehrten die Bärengöttin
Artio.

Gallus, der Mönch, findet in dieser Begegnung mit den
weiblichen Kräften in seinem Unbewussten, mit der Hilfe Gottes,
ein neues Gleichgewicht. Er ist nun in der Lage, die vom Unbe- 104



wussten aufsteigenden Inhalte zu assimilieren und zu verarbeiten.

C.G. Jung bezeichnet diesen entscheidenden
Entwicklungsschritt mit «Selbstwerdung». Selbstwerdung heisst Ganz-

werdung, heisst Vereinigung der Gegensätze, Verbindung von
Geist und Natur und - für den Mönch Gallus in der Mitte seines

Lebens wohl besonders bedeutsam - von Männlichem und

Weiblichem. Der Bär erscheint ihm auch als Tieraspekt der

«grossen Mutter», des «Ewig-Weiblichen». Darauf wird noch

zurückzukommen sein. Das archetypische Bild, das aus der

Verbindung der beiden psychischen Teilsysteme - des Be-

wusstseins und des Unbewussten - durch einen gemeinsamen

Mittelpunkt führt, heisst das Selbst. Dieser Mittelpunkt, der im

Haselkreuz mit dem daran befestigten Reliquienkästchen
symbolisiert ist, ermöglicht die harmonische Beziehung zwischen

der innern und der äussern Wirklichkeit, mit der wir alle
konfrontiert sind. Die Selbstwerdung, die Geburt des Selbst als

Ursprung und Ziel - gibt es ein schöneres Symbol für den Anfang
der st.gallischen Geschichte?

Der Bär als hilfreiches Tier stellt den Kontakt her zu den

Instinkten und wird daher zum Ausgangspunkt für die Ganzheit.

Der Symbolgehalt der Geschichte ist aber damit noch längst
nicht ausgeschöpft. Gallus befiehlt dem Bären «in Gottes

Namen» Holz zu bringen, den ursprünglichen und universellen
Bau- und Brennstoff. Der Bär hilft ihm, das wärmende, erhellende

und bannende Feuer, das zu den kulturellen Errungenschaften

des Menschen gehört, zu unterhalten. Er wird dafür
mit einem ganzen Brot belohnt. Das Teilen eines Brotes mit
einem Tier wäre wohl eine unzulässige und gefährliche
Annäherung an die Kommunion gewesen... Die Verbindung mit
dem «hilfreichen Tier» soll weder total noch dauernd sein. Sie

ist ein begrenztes Geben und Nehmen. Während der Bär als

Tier dem Feuer des Menschen mit einem Stück Holz Nahrung
gibt, überreicht der Mensch dem «hilfreichen Tier» einen Laib
Brot. Holz als typisches Naturprodukt wird gegen Brot als

typisches Kulturprodukt getauscht. Dieser bedeutungsvolle
Tausch von Holz gegen Brot ist offensichtlich für Tutilo der
Wesenskern der Bärengeschichte, deren meisterhafte Darstel-

105 lung er auf seinen in Elfenbein geschnitzten Buchdeckeln mit



[GAUipANf poj\p rcirvpjo

folgendem Text überschreibt: «St.Gallus reicht dem Bären
Brot.» Bevor die bedrohlichen Aspekte, die jeder Hilfe aus
dem Unbewussten und vielleicht jeder Hilfe überhaupt
innewohnen, sich auswirken können, fordert Gallus den Bären auf,
sich «in Christi Namen» aus dem Tal auf die umliegenden Berge

und Hügel zurückzuziehen. Wie Jolande Jacobi feststellt,
muss man sich den Impulsen des Unbewussten aussetzen, «ohne

sich damit zu identifizieren und ohne davonzulaufen - eine
Identifikation mit diesen Impulsen würde heissen, dass man
seine Triebhaftigkeit hemmungslos ausleben, ein Davonlaufen
vor ihnen, dass man sie verdrängen würde...»

Vollständig verjagt hat Gallus seinen hilfreichen Bären
glücklicherweise nicht. Er begleitet ihn als Attribut, als «inneres

Tier», bis heute; und die Stadt St.Gallen wie auch die beiden

Appenzeller Halbkantone haben ihn als Wappentier,
obwohl es in unserer Gegend längst keine frei lebenden Bären
mehr gibt. Heinrich Zimmer erinnert uns mit folgenden Worten

an die bleibende und zunehmende Aktualität des «hilfreichen

Tiers»: «Wenn das Tier in uns durch übereifriges Moralisieren

getötet oder auch nur durch eine vollkommene
gesellschaftliche Routine zum Winterschlaf abgekühlt wird, kann die 106



bewusste Persönlichkeit niemals von den verborgenen Kräften,
die ihr zugrunde liegen, Belebung empfangen. Das innere Tier
will anerkannt werden und mit uns leben dürfen als ein etwas
sonderbarer und oft verblüffender Gefährte. Wenn auch

stumm und starrköpfig, weiss es doch vieles besser als unsere
bewusste Persönlichkeit, und wir würden sein besseres Wesen

erkennen, wenn wir bloss lernen könnten, seiner nur schwach

hörbaren Stimme zu lauschen. Diese Stimme ist der Drang des

Instinkts; sie ist das einzige, was uns retten kann aus den

Ausweglosigkeiten, in die unsere bewusste Persönlichkeit uns ständig

führen wird, solange wir befangen sind im Hochmut, ganz
menschlich zu sein, solange wir uns durch unsere Verachtung
von jedem intuitiven Kontakt mit dem verborgenen Lebensquell

der Welt abschneiden.»

Die Bedeutung des Bären in der christlichen Bildsymbolik

Der Bär hat in der christlichen Bildsymbolik noch eine weitere

Bedeutung, die an einen Zusammenhang anknüpft, der
nicht ohne weiteres sichtbar ist. Im Altertum und im Mittelalter
glaubte man, dass junge Bären formlos als Klumpen zur Welt
kämen und dass sie von der Mutter nach ihrem Bild geformt
würden. Erst ein sorgfältiges, liebevolles Lecken verlieh den

Jungen nach dieser Auffassung das Aussehen ihrer Eltern. Das

schöpferische, erzieherische, im ursprünglichen Sinn bildende
Verhalten der Bärenmutter wurde so zu einem Sinnbild für die

bildende Kraft der Zuwendung. Für S. Golowin ist die Sage

von der Bärin, die sorgfältig ihrem Nachwuchs die Gestalt
verleiht, ein «Symbol der Überzeugung, dass die Mächtigen als ihre

Hauptaufgabe zu sehen hätten, die Schwächeren, Hilflosen
in ihrer Umgebung zu behüten und ihnen die Möglichkeit zu

geben, sich langsam zu entwickeln».
Es ist auf diesem Hintergrund einleuchtend, wieso der Bär in

mancher Heiligenlegende (er ist auch Attribut des heiligen
Kolumban und des heiligen Romedius) zu einem Symbol der

Bekehrung und Wiedergewinnung von Ungläubigen geworden
ist. Im Zusammenhang mit Gallus und mit seiner Lebensgeschichte

lassen sich daraus wesentliche Einsichten gewinnen:



Durch die Begegnung mit dem Bären in einer entscheidenden
Lebensphase wandelte sich auch die Auffassung von seinem

Missionsauftrag. Der eifrige und feurige Prediger und Kämpfer,

der engagierte Zerstörer von Götzenbildern kommt zur
Einsicht, dass allein das demütige (ursprünglich: «dienstmutige»)

Vorbild, die liebende, pflegende und heilende Zuwendung

zu hilfebedürftigen Mitmenschen, den neuen Glauben an
das Evangelium begründen und festigen könne. Der Bezug des

neuen Wegs zur Christianisierung seiner Mitmenschen zum
innerlichen Erlebnis der Selbstwerdung ist offensichtlich. Das zu
sich selbst gelangte, integrierte Individuum ist der Ausgangspunkt

jeder wirksamen Verkündigung. Die kleine lebendige
Zelle des Einsiedlers hat schliesslich eine grössere Ausstrahlung

als jede wortreiche Publizität der «neuen Lehre» im grössern

Rahmen. Nicht der Kampf gegen das Animalische, Magische,

Heidnische, sondern der kultivierende Umgang mit ihm
und die stets Distanz wahrende, aber doch teilnehmende und
teilgebende, pflegende und bildende Zuwendung war der richtige

Weg.
Die Deutung des Bären als jenes «hilfreiche Tier», das dem

Manne Gallus die Integration des Weiblichen in den unbewuss-
ten Bereich seiner Seele ermöglichte, mag auf den ersten Blick
eher konstruiert erscheinen. Sie könnte leicht als modernes
Produkt einer allzu deutungsfreudigen psychologisierenden
Betrachtungsweise abgetan werden. Wie zu zeigen sein wird,
sind solche Zusammenhänge aber schon in den frühesten
künstlerischen Auseinandersetzungen mit der Bärengeschichte
dargestellt worden. Emma Jung hat in einem Aufsatz die Anima,

welche die dem Manne zugehörige Weiblichkeit
ausdrückt, die ihn stets begleitet, ergänzt und gelegentlich auch

beherrscht, als Naturwesen beschrieben. Es scheint ihr wichtig,
die Naturseite derselben hervorzuheben, da diese so
ausgesprochen zum Wesen des Weiblichen gehöre.

«Mit der Anerkennung und Integration der Anima entsteht
eine veränderte Einstellung zum Weiblichen überhaupt. Die
neue Bewertung des weiblichen Prinzips bedingt, dass auch der
Natur wieder die ihr gebührende Ehrfurcht zukommt, nachdem

der in der Ära der Wissenschaft und Technik vorherr-



sehende Standpunkt des Intellekts mehr zur Ausbeutung
derselben geführt hat als zu ihrer Verehrung. Glücklicherweise
lassen sich aber heute auch Zeichen beobachten, welche in letztere

Richtung weisen. Das gewichtigste und bedeutsamste ist

wohl das neue Dogma der Assumptio Mariae (Himmelfahrt
Mariä) und die Erklärung derselben zur Herrin der Schöpfung.
In unserer Zeit, wo trennende Gewalten so bedrohlich am
Werke sind und Völker, Individuen und Atome spalten, ist es

doppelt notwendig, dass auch diejenigen des Verbindens und
Zusammenhaltens zur Wirkung gelangen; denn das Leben
beruht auf dem Zusammenspiel männlicher und weiblicher Kräfte,

auch innerhalb des einzelnen Menschen.»
Gallus hat nach seiner Begegnung mit dem Bären (der

Naturseite seiner Anima) eine Abwendung von der
männlichkämpferischen Aktivität vollzogen und sein Leben auf die eher

weiblichen Grundwerte des Verzichts, der Einkehr und der

helfenden Zuwendung abgestützt. Es ist daher wohl in
verschiedener Hinsicht kein Zufall, dass Tutilo über der Darstellung

der Bärengeschichte ausgerechnet die Himmelfahrt Mariä
abbildet. Maria kann hier als höhere Erscheinungsform der

Anima aufgefasst werden...
Wir wollen hier in der Deutung der Bärengeschichte und

ihrer künstlerischen Darstellung durch Tutilo innehalten und
mit Heinrich Zimmer schliessen, der zu Recht bemerkt: «Wer

Symbole bereden will, sagt erklärend mehr über die eigene
Grenze und Befangenheit aus, gerade wenn er sich an ihrem
Sinn entzündet, als dass er deren Tiefe ausschöpfen könnte.»
Meint die Darstellung im obersten Drittel von Tutilos Meisterwerk

etwas Ähnliches? Der verstandesmächtige Löwe soll das

wunde, himmelwärts blickende Wild nicht ganz zerreissen...

Robert Nef-Nyffeler

* Den Zugang zur Welt der Symbole hat mir vor Jahren mein Freund Hermann

Jöhr eröffnet. Ich möchte an dieser Stelle meiner dankbaren Verbundenheit

mit ihm, der nicht mehr unter uns weilt, Ausdruck verleihen.

Ein Verzeichnis mit den vollständigen Angaben zur zitierten und verwendeten

Literatur kann unentgeltlich direkt beim Verfasser bestellt werden. Adresse:

109 St.Georgen-Strasse 21c, 9000 St.Gallen.


	Gallus und der Bär

