Zeitschrift: Gallus-Stadt : Jahrbuch der Stadt St. Gallen

Band: - (1983)

Artikel: Gallus und der Bar

Autor: Nef-Nyffeler, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-948483

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-948483
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gallus und der Bar

Das Tiersymbol der elementaren Kraft setzt den Anfang der
st.gallischen Geschichte

Geschichte ist das, was eine Epoche an einer andern interes-
siert. Dieses Interesse wandelt sich nicht nur, wie E. G. RUscH
anhand des Charakterbilds von Gallus aufgezeigt hat, im Lauf
der Generationen, sondern auch innerhalb der personlichen
Entwicklung eines einzelnen Menschen. Gallus und der Bér
stehen am Ursprung der st.gallischen Geschichte. Die anschau-
liche und unmittelbar einleuchtende Erzdhlung ist bei Kindern
beliebt, und sie hat zu Recht ihren festen Platz in der Heimat-
kunde. Im Geschichtsunterricht an der Mittelschule erscheint
die Béarengeschichte allenfalls am Rande, als eine fiir das mit-
telalterliche Weltbild typische Legende, die historisch-wissen-
schaftlich und vor allem naturwissenschaftlich nicht ganz ernst
zu nehmen ist. Vielleicht braucht es — wie beim Schreibenden -
ein wiederholtes Weitererzihlen der Geschichte an Kinder, bis
sich die Fiille der hochst aktuellen Bedeutungsinhalte, die hin-
ter dem unmittelbaren Sinn verborgen sind, neu erschliesst.*
Der Bar ist nicht nur fiir Gallus ein «hilfreiches Tier» . . .

Nach der Jungschen Schule stellen Méarchen, Sagen und Le-
genden sehr haufig Entwicklungs- und Reifungsvorgéinge dar,
die nicht die Pubertit betreffen, sondern die Lebensmitte. Das
«Geschichtenerzidhlen» kann also fiir den erwachsenen Erzéih-
ler noch bedeutsamer sein als fiir das zuhorende Kind. Der
Mairchenforscher Max LUTHI bemerkt hiezu folgendes: «Die
Anstrengungen zwischen Zwanzig und Vierzig richten sich dar-
auf, in der Welt Fuss zu fassen und sich in ihr einzurichten. In
der Mitte des Lebens aber tritt die Wirklichkeit des Todes ins

101 Blickfeld. Die jenseitige Welt, die Tiefen der eigenen Seele




werden neu und machtvoll erfahren. Der bisher stark nach aus-
sen gewandte Mensch tritt den Weg nach innen an. In der Reife
finden Bewusstsein und Unbewusstes eine neue Verbindung,
die Beziehungen zur dussern und innern Welt kommen zum
Einklang. Fiir JuNG und seine Schiiler ist der alte, oft kranke
Konig des Mirchens ein Bild einer alt gewordenen, erneue-
rungsbediirftigen Lebenseinstellung, der Sohn, der Prinz oder
Dummling Bild eines neuen, werdenden Bewusstseins, das den
Zugang zum Unbewussten sucht und schliesslich findet.»

Der Bar als Symbolgestalt in seiner Vieldeutigkeit

Der Bir verkorpert und versinnbildlicht als Symbolgestalt
unsere Instinkte, die sich von den hohern menschlichen Eigen-
schaften des Intellekts, der Vernunft, der Willenskraft und des
guten Willens unterscheiden. HEINRICH ZIMMER hat in seiner
subtilen Deutung von keltischen Sagenmotiven die kulturge-
schichtliche Loslosung des Menschen vom Tier nachgezeich-
net. Der archaische Mensch, zwischen méchtigen Gottern und
Tieren stehend, konnte unter dem Einfluss jiidischer, grie-
chisch-réomischer und christlicher Kultur einerseits das Gottli-
che vermenschlichen und andererseits das Gefiihl der wesens-
méssigen Verwandtschaft mit dem Tier iiberwinden. Dadurch
verschiittete er allerdings auch die helfenden und heilenden
Verbindungen zum Natiirlichen, Animalischen. Die Natur
empfand er immer mehr als Gegner, den es galt, sich untertan
zumachen. Das Animalische im Menschen, die Triebe, wurden
daher zum Unterdriickungs- und Verdringungsobjekt. Die
keltische Uberlieferung, die an eine Identifikation mit Natur-
welt und Tiernachbarn ankniipft, konnte iiber ihre Sagenwelt
einen «andern Weg» weisen als die tendenziell naturfeindliche
antik-humanistische, christliche Tradition. «Es gilt nicht, die
Tierseele in uns zu téten und von uns abzutun, sondern das Tier
zur Sache des Menschen zu bekehren, es fiir uns zu gewinnen,
damit es uns Helfer sei bei der grossen, so iiberaus schwierigen
Aufgabe: dem Zusammenschmieden der menschlichen mit den
aussermenschlichen Kréften, die nicht nur dem Kosmos, son-
dern auch uns selbst innewohnen.»

102



Es bleibe dahingestellt, ob die Geschichte von Gallus und
dem Biren tatsidchlich mit der keltisch-irischen Sagenwelt ver-
kniipft werden kann oder ob das Symbol des hilfreichen Tiers
direkt der unerschopflichen Quelle des kollektiv Unbewussten
entsprungen ist. Losgelost von der Frage nach der Herkunft der
Geschichte und ihrer Hauptperson, ist die Tatsache sicher be-
deutsam, dass unsere Gegend von Glaubensboten christiani-
siert worden ist, die mit Irland direkt verbunden waren. Wir ha-
ben dadurch einen personlich fassbaren Bezug zur keltischen
Uberlieferung, die nebst der jidisch-romisch-christlichen Tra-
dition einen weitern, hochst bedeutsamen Weg offenhilt.

Der Bir als «hilfreiches Tier» ist ein iiberaus starkes Sinn-
bild. Wie alle Symbole ist es unendlich vieldeutig und hat so-
wohl positive als auch negative Aspekte. In der keltischen Reli-
gion verkdrpert der Bar die konigliche Funktion. In der Alche-
mie entspricht er den Instinkten und den Anfangsphasen der
Entwicklung. Der schwarze Bér symbolisiert den Zustand der
«nigredo», der zwischen dem natiirlichen Ursprung («prima
materia») und der Wandlung zum Weissen, Hellen und Be-
wussten («albedo») steht. Méchtig, gewalttétig, gefidhrlich und
unkontrolliert, als primitive Kraft ist er traditionellerweise das
Emblem der Grausamkeit, der Wildheit und der Brutalitit ge-
wesen. Aber, und darin zeigt sich die andere Seite des Symbols,
der Bir kann in gewissem Ausmass gezihmt werden: er tanzt
und macht Kunststiicke. Man kann ihn anlocken mit Honig,
den er heiss begehrt. Welcher Unterschied zwischen der Leich-
tigkeit der Biene, deren Honig er liebt, und der Ténzerin, de-
ren Schritt er imitiert, und seiner urspriinglichen Plumpheit!
Summa summarum symbolisiert der Bar die elementaren Kréf-
te, welche der kulturellen Verfeinerung zugénglich sind, die
aber immer auch zur zweifelhaften Regression verleiten.

VictorR WALLGREN hat in einer Diplomarbeit des C. G. Jung-
Instituts den Biren als ein Symbol der Wandlung beschrieben.
Fiir ihn verkorpert der Bér jenes unbeschreibliche Etwas, das
unsere Einstellung in der Verzweiflung zur Hoffnung fihren
kann. Die «Birenkraft» setzt neue Ziele und ermdéglicht die
Uberwindung von Leid und Schmerz. Dadurch wird der Bér

103 zum Sinnbild des Selbst, das dem Ich in jenen Situationen hilft,




in denen es an seine Grenzen gelangt. Allerdings muss das be-
wusste Ich anerkennen, dass es durch ein spontanes Regula-
tionszentrum im kollektiv Unbewussten geleitet wird. In exi-
stentiellen Krisen ermoglicht die helfende Kraft des Biren dem
Ich, seine angestammte Funktion wahrzunehmen.

Als «Selbst» bezeichnet C. G. Jung die «iibergeordnete Per-
sOnlichkeit». Er macht eine scharfe Trennung zwischen dem
Ich, das nur soweit wie das Bewusstsein reicht, und dem Gan-
zen der Personlichkeit, die Bewusstes und Unbewusstes mit
einbezieht.

Die Begegnung mit dem Bdren als Hilfe aus dem Unbewussten

Gallus ist seinem hilfreichen Béiren in einer akuten Lebens-
krise begegnet. Sein viterlicher Meister Kolumban, der «Alte
Weise», ist nach einem nicht ganz geklirten Zerwiirfnis (viel-
leicht ein Meister-/Schiiler-Generationen-Konflikt?) ohne ihn
weitergezogen; er ist auf sich selbst angewiesen. Mit seiner Mis-
sionstitigkeit am oberen Ziirichsee und am Bodensee, die als
kompromissloser Kampf gegen das Heidentum charakterisiert
wird, hatte sich Gallus wohl etwelche Anhinger, aber auch
Feinde geschaffen. Sein Riickzug in den Arboner Forst trigt
Ziige der Resignation. Er strauchelt an einer Stelle, wo kein
Weg mehr weiterfiihrt. Den historisch so entscheidenden Sturz
deutet er als Fingerzeig Gottes. Er kann auch als eine jener
heilsamen psychischen Gleichgewichtsstérungen gedeutet wer-
den, die oft wichtige Schritte in der Personlichkeitsentwicklung
einleiten. In dieser Situation wirft er sich vor dem Kreuz, das er
aus einem Haselstock gefertigt hat, zum Gebet auf den Boden,
und da erscheint das zugleich bedrohliche und hilfreiche Tier.

Der Bar - nicht nur die Bérin — wird in der Symbolforschung
dem weiblichen lunaren Bereich zugerechnet. Er ist ein Attri-
but der Géttin Artemis/Diana und — wohl in Ankniipfung daran
— der Jungfrau Maria. Die Kelten verehrten die Bérengéttin
Artio.

Gallus, der Monch, findet in dieser Begegnung mit den weib-
lichen Kriften in seinem Unbewussten, mit der Hilfe Gottes,
ein neues Gleichgewicht. Erist nunin der Lage, die vom Unbe-

104



105

wussten aufsteigenden Inhalte zu assimilieren und zu verarbei-
ten. C.G. JuNG bezeichnet diesen entscheidenden Entwick-
lungsschritt mit «Selbstwerdung». Selbstwerdung heisst Ganz-
werdung, heisst Vereinigung der Gegensitze, Verbindung von
Geist und Natur und —fiir den Monch Gallus in der Mitte seines
Lebens wohl besonders bedeutsam — von Méannlichem und
Weiblichem. Der Bér erscheint ihm auch als Tieraspekt der
«grossen Mutter», des «Ewig-Weiblichen». Darauf wird noch
zuriickzukommen sein. Das archetypische Bild, das aus der
Verbindung der beiden psychischen Teilsysteme — des Be-
wusstseins und des Unbewussten — durch einen gemeinsamen
Mittelpunkt fiihrt, heisst das Selbst. Dieser Mittelpunkt, der im
Haselkreuz mit dem daran befestigten Reliquienkéstchen sym-
bolisiert ist, ermdglicht die harmonische Beziehung zwischen
der innern und der dussern Wirklichkeit, mit der wir alle kon-
frontiert sind. Die Selbstwerdung, die Geburt des Selbst als Ur-
sprung und Ziel — gibt es ein schoneres Symbol fiir den Anfang
der st.gallischen Geschichte?

Der Bir als hilfreiches Tier stellt den Kontakt her zu den In-
stinkten und wird daher zum Ausgangspunkt fiir die Ganzheit.
Der Symbolgehalt der Geschichte ist aber damit noch lédngst
nicht ausgeschopft. Gallus befiehlt dem Béren «in Gottes Na-
men» Holz zu bringen, den urspriinglichen und universellen
Bau- und Brennstoff. Der Bér hilft ihm, das warmende, erhel-
lende und bannende Feuer, das zu den kulturellen Errungen-
schaften des Menschen gehort, zu unterhalten. Er wird dafir
mit einem ganzen Brot belohnt. Das Teilen eines Brotes mit
einem Tier wire wohl eine unzuldssige und gefahrliche Anné-
herung an die Kommunion gewesen. .. Die Verbindung mit
dem «hilfreichen Tier» soll weder total noch dauernd sein. Sie
ist ein begrenztes Geben und Nehmen. Wihrend der Bir als
Tier dem Feuer des Menschen mit einem Stiick Holz Nahrung
gibt, iiberreicht der Mensch dem «hilfreichen Tier» einen Laib
Brot. Holz als typisches Naturprodukt wird gegen Brot als typi-
sches Kulturprodukt getauscht. Dieser bedeutungsvolle
Tausch von Holz gegen Brot ist offensichtlich fiir TutiLo der
Wesenskern der Biarengeschichte, deren meisterhafte Darstel-
lung er auf seinen in Elfenbein geschnitzten Buchdeckeln mit



folgendem Text iiberschreibt: «St.Gallus reicht dem Biren
Brot.» Bevor die bedrohlichen Aspekte, die jeder Hilfe aus
dem Unbewussten und vielleicht jeder Hilfe iiberhaupt inne-
wohnen, sich auswirken konnen, fordert Gallus den Biren auf,
sich «in Christi Namen» aus dem Tal auf die umliegenden Ber-
ge und Hiigel zuriickzuziehen. Wie JoLANDE JAcosI feststellt,
muss man sich den Impulsen des Unbewussten aussetzen, «oh-
ne sich damit zu identifizieren und ohne davonzulaufen — eine
Identifikation mit diesen Impulsen wiirde heissen, dass man
seine Triebhaftigkeit hemmungslos ausleben, ein Davonlaufen
vor ihnen, dass man sie verdrangen wiirde . . .»

Vollstindig verjagt hat Gallus seinen hilfreichen Biren
gliicklicherweise nicht. Er begleitet ihn als Attribut, als «inne-
res Tier», bis heute; und die Stadt St.Gallen wie auch die bei-
den Appenzeller Halbkantone haben ihn als Wappentier, ob-
wohl es in unserer Gegend ldngst keine frei lebenden Biren
mehr gibt. HEINRICH ZIMMER erinnert uns mit folgenden Wor-
ten an die bleibende und zunehmende Aktualitit des «hilfrei-
chen Tiers»: «Wenn das Tier in uns durch iibereifriges Morali-
sieren getdtet oder auch nur durch eine vollkommene gesell-
schaftliche Routine zum Winterschlaf abgekiihlt wird, kann die

106



107

bewusste Personlichkeit niemals von den verborgenen Kriften,
die ihr zugrunde liegen, Belebung empfangen. Das innere Tier
will anerkannt werden und mit uns leben diirfen als ein etwas
sonderbarer und oft verbliiffender Gefihrte. Wenn auch
stumm und starrkopfig, weiss es doch vieles besser als unsere
bewusste Personlichkeit, und wir wiirden sein besseres Wesen
erkennen, wenn wir bloss lernen konnten, seiner nur schwach
horbaren Stimme zu lauschen. Diese Stimme ist der Drang des
Instinkts; sie ist das einzige, was uns retten kann aus den Aus-
weglosigkeiten, in die unsere bewusste Personlichkeit uns stan-
dig fithren wird, solange wir befangen sind im Hochmut, ganz
menschlich zu sein, solange wir uns durch unsere Verachtung
von jedem intuitiven Kontakt mit dem verborgenen Lebens-
quell der Welt abschneiden.»

Die Bedeutung des Bdren in der christlichen Bildsymbolik

Der Bér hat in der christlichen Bildsymbolik noch eine weite-
re Bedeutung, die an einen Zusammenhang ankniipft, der
nicht ohne weiteres sichtbar ist. Im Altertum und im Mittelalter
glaubte man, dass junge Béren formlos als Klumpen zur Welt
kdmen und dass sie von der Mutter nach ihrem Bild geformt
wiirden. Erst ein sorgfiltiges, liebevolles Lecken verlieh den
Jungen nach dieser Auffassung das Aussehen ihrer Eltern. Das
schopferische, erzieherische, im urspriinglichen Sinn bildende
Verhalten der Barenmutter wurde so zu einem Sinnbild fiir die
bildende Kraft der Zuwendung. Fiir S. GoLowIN ist die Sage
von der Bérin, die sorgféltig ihrem Nachwuchs die Gestalt ver-
leiht, ein «Symbol der Uberzeugung, dass die Méchtigen als ih-
re Hauptaufgabe zu sehen hétten, die Schwicheren, Hilflosen
in ihrer Umgebung zu behiiten und ihnen die Moglichkeit zu
geben, sich langsam zu entwickeln».

Es ist auf diesem Hintergrund einleuchtend, wieso der Bir in
mancher Heiligenlegende (er ist auch Attribut des heiligen Ko-
lumban und des heiligen Romedius) zu einem Symbol der Be-
kehrung und Wiedergewinnung von Unglaubigen geworden
ist. Im Zusammenhang mit Gallus und mit seiner Lebensge-
schichte lassen sich daraus wesentliche Einsichten gewinnen:




Durch die Begegnung mit dem Béren in einer entscheidenden
Lebensphase wandelte sich auch die Auffassung von seinem
Missionsauftrag. Der eifrige und feurige Prediger und Kamp-
fer, der engagierte Zerstorer von Gotzenbildern kommt zur
Einsicht, dass allein das demiitige (urspriinglich: «dienstmuti-
ge») Vorbild, die liebende, pflegende und heilende Zuwen-
dung zu hilfebediirftigen Mitmenschen, den neuen Glauben an
das Evangelium begriinden und festigen konne. Der Bezug des
neuen Wegs zur Christianisierung seiner Mitmenschen zum in-
nerlichen Erlebnis der Selbstwerdung ist offensichtlich. Das zu
sich selbst gelangte, integrierte Individuum ist der Ausgangs-
punkt jeder wirksamen Verkiindigung. Die kleine lebendige
Zelle des Einsiedlers hat schliesslich eine grossere Ausstrah-
lung als jede wortreiche Publizitit der «neuen Lehre» im gros-
sern Rahmen. Nicht der Kampf gegen das Animalische, Magi-
sche, Heidnische, sondern der kultivierende Umgang mit ihm
und die stets Distanz wahrende, aber doch teilnehmende und
teilgebende, pflegende und bildende Zuwendung war der rich-
tige Weg. '

Die Deutung des Béren als jenes «hilfreiche Tier», das dem
Manne Gallus die Integration des Weiblichen in den unbewuss-
ten Bereich seiner Seele ermdglichte, mag auf den ersten Blick
eher konstruiert erscheinen. Sie konnte leicht als modernes
Produkt einer allzu deutungsfreudigen psychologisierenden
Betrachtungsweise abgetan werden. Wie zu zeigen sein wird,
sind solche Zusammenhédnge aber schon in den frithesten
kiinstlerischen Auseinandersetzungen mit der Barengeschichte
dargestellt worden. EMMA JUNG hat in einem Aufsatz die Ani-
ma, welche die dem Manne zugehorige Weiblichkeit aus-
driickt, die ihn stets begleitet, erganzt und gelegentlich auch
beherrscht, als Naturwesen beschrieben. Es scheint ihr wichtig,
die Naturseite derselben hervorzuheben, da diese so ausge-
sprochen zum Wesen des Weiblichen gehore.

«Mit der Anerkennung und Integration der Anima entsteht
eine verdnderte Einstellung zum Weiblichen iiberhaupt. Die
neue Bewertung des weiblichen Prinzips bedingt, dass auch der
Natur wieder die ihr gebithrende Ehrfurcht zukommt, nach-
dem der in der Ara der Wissenschaft und Technik vorherr-

108



schende Standpunkt des Intellekts mehr zur Ausbeutung der-
selben gefiihrt hat als zu ihrer Verehrung. Gliicklicherweise
lassen sich aber heute auch Zeichen beobachten, welche in letz-
tere Richtung weisen. Das gewichtigste und bedeutsamste ist
wohl das neue Dogma der Assumptio Mariae (Himmelfahrt
Marié) und die Erkldrung derselben zur Herrin der Schopfung.
In unserer Zeit, wo trennende Gewalten so bedrohlich am
Werke sind und Volker, Individuen und Atome spalten, ist es
doppelt notwendig, dass auch diejenigen des Verbindens und
Zusammenbhaltens zur Wirkung gelangen; denn das Leben be-
ruht auf dem Zusammenspiel médnnlicher und weiblicher Krif-
te, auch innerhalb des einzelnen Menschen.»

Gallus hat nach seiner Begegnung mit dem Biren (der Na-
turseite seiner Anima) eine Abwendung von der ménnlich-
kampferischen Aktivitdt vollzogen und sein Leben auf die eher
weiblichen Grundwerte des Verzichts, der Einkehr und der
helfenden Zuwendung abgestiitzt. Es ist daher wohl in ver-
schiedener Hinsicht kein Zufall, dass TuTtiLo iiber der Darstel-
lung der Barengeschichte ausgerechnet die Himmelfahrt Maria
abbildet. Maria kann hier als hohere Erscheinungsform der
Anima aufgefasst werden. . .

Wir wollen hier in der Deutung der Barengeschichte und ih-
rer kiinstlerischen Darstellung durch TuriLo innehalten und
mit HEINRICH ZIMMER schliessen, der zu Recht bemerkt: «Wer
Symbole bereden will, sagt erkldrend mehr iiber die eigene
Grenze und Befangenheit aus, gerade wenn er sich an ihrem
Sinn entziindet, als dass er deren Tiefe ausschopfen konnte.»
Meint die Darstellung im obersten Drittel von TutiLos Meister-
werk etwas Ahnliches? Der verstandesméchtige Lowe soll das
wunde, himmelwirts blickende Wild nicht ganz zerreissen. ..

Robert Nef-Nyffeler

* Den Zugang zur Welt der Symbole hat mir vor Jahren mein Freund Hermann
Johr eroffnet. Ich mochte an dieser Stelle meiner dankbaren Verbundenheit
mit ihm, der nicht mehr unter uns weilt, Ausdruck verleihen.

Ein Verzeichnis mit den vollstindigen Angaben zur zitierten und verwendeten
Literatur kann unentgeltlich direkt beim Verfasser bestellt werden. Adresse:
109 St.Georgen-Strasse 21c, 9000 St.Gallen.



	Gallus und der Bär

