
Zeitschrift: Gallus-Stadt : Jahrbuch der Stadt St. Gallen

Band: - (1980)

Artikel: Wie die alten sungen, so zwitschern nicht immer die Jungen : oder:
Sangallertütsch, wie es war und sich entwickelt hat

Autor: Bauer, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-948542

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-948542
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie die Alten sungen,
so zwitschern nicht immer

die Jungen
Oder: Sangallertütsch, wie es war und sich entwickelt hat

«Goht's no?» Wenn wir älteren Sanggaller früher diese Frage
stellten, so klang sie besorgt, mitleidig, galt sie jemandem, der
es infolge von Schmerzen oder Sorgen «uuring» hatte. «Goht's
no, Grossmuetter?» hiess es liebevoll, wenn diese, «e chli
fescht», wie sie war und wie man eine korpulente Erscheinung
zu umschreiben pflegte, beispielsweise Mühe hatte auf einer
steilen Strasse. Wenn heute die Frage «Goht's no?» gestellt
wird, so kann sie zwar noch denselben besorgten Sinn haben,
aber im Jargon der Jungen auch einen durchaus anderen, einen
spöttischen, vorwurfsvollen, ungeduldig-unwirschen. «Goht's
no?» heisst da soviel wie «Wie chamme-n-au?» so langsam, so

altmödig, so begriffstutzig sein, ist denn so etwas möglich,
angängig, erlaubt? Da erklärt etwa einer, bei dieser oder jener
Unternehmung mache er nicht mehr mit, dazu fühle er sich
nicht mehr fähig. «Goht's no?» tönt es darauf zurück. Damit
haben wir ein Muster vor uns, wie eine gängige Redewendung
bei den Jüngeren einen andern Sinn erhält, sich in der Bedeutung

verschoben hat.
Zuweilen nimmt die Jugend auch altes Sprachgut wieder auf

und aktiviert es in einer neuen Version. Ein Beispiel dafür ist
die Redensart

«'s isch nöd de Hüffe»

Früher war damit eher ein «'s isch nöd en Hüffe» anvisiert, also,
dass von dem oder jenem nicht viel vorhanden sei. Haufen,
vermutlich auf ein Verb zurückgehend, das «sich ballen» bedeutete,

hatte Hüffe später den Sinn eines Masses für eine Menge
oder eine Vielzahl, Vielheit: «En Hüffe Gält» habe der, «en



Hüffe zemeschwätze» täte die, «Hüffe Volch» seien zu einem

Fest zusammengekommen. Wenn nun heute beispielsweise die

Jungen feststellen, ein Popkonzert sei «nöd de Hüffe gsii», so

nehmen sie damit den alten Begriff «de Hüffe» wieder auf, lassen

ihn aber, qualitativ statt quantitativ pointiert, fröhliche
Urständ feiern. Damit ist aufgezeigt, dass unsere Sprache nie auf
einem bestimmten Stand stehenbleibt, sondern sich weiterentwickelt.

Und davon, dass die Jungen nicht mehr zwitschern,
wie die Alten sungen, oder oft in anderer Bedeutung, sei hier
die Rede.

Ein jeder möge in seiner eigenen Erinnerung kramen. Als
ich ein kleiner Junge war, um mit Erich Kästner zu reden, gab

es ein Modewort, wie es bei den Jungen heute etwa «lääss» oder

gar «irrlääss» ist. Es war der Ausdruck «tschent» (aus dem

Englischen). Heute kommen wir mit diesem Ausdruck nicht mehr

weit, weil er bei der jungen Generation längst nicht mehr à la

mode, sondern antiquiert ist. Damals, in den dreissiger Jahren,
aber fanden wir alles «tschent», ein Auto, einen Ausflug, ein

Buch. Hingegen kam mir damals die Wendung, ich solle etwas

«onderwäge loo», also etwas unterlassen, altertümlich, altvaterisch

vor, während sie meinen Eltern und Grosseltern völlig
geläufig war. Dass sie allerdings damit etwas Uraltes im Munde

führten, war ihnen kaum bewusst. Die heutige junge Generation

kennt sie nicht mehr, diese Redewendung, auf die ich beim

Nachgestalten des mittelhochdeutschen St.Galler Weihnachtsspiels

für die Kellerbühne in Sanggallertütsch gestossen bin.
Ich konnte den Vers 620 aus König Melchiors Rede vor Hero-
des praktisch so, wie er lautete, stehenlassen. In diesem Vers

und in den folgenden erklärt er nämlich Herodes, «was es mit
üserer Reis zo drett im Grond för e Bewandtnis hät». Im
mittelhochdeutschen Text aus dem 13. Jahrhundert lautete besagter
Vers 620: «Och lass ich under wegen nicht, dass wilent wass ein

wiser man in unserem land, hiess Balaam», dass also seinerzeit
ein weiser Mann namens Balaam im Land war. In der Mundart-
Fassung heisst es nun: «Nöd onderwäge loo i cha, waa sinnerzitt
e glehrte Maa, de Balaam, hät prophezeit ...» Ältere Leute
verstehen es sofort, jüngere werden es allfällig sinngemäss
erfassen, dass dieses «nöd onderwäge loo i cha» meint, er - Mel-



chior - könne es nicht unterlassen, buchstäblich: auf dem Weg,
unterwegs liegen lassen, von Balaam zu sprechen.

Vieles Alte ist noch vorhanden

Dafür, dass wir uraltes Sprachgut noch immer verwenden, gibt
es manche Beispiele, u.a. auch unser typisch sanggallisches
«gschmoge». Damit sprechen wir noch heute bewusst in
Dichtersprache, und zwar keiner geringeren als der Walters von der
Vogelweide. Wenn Mama meint, ein Kleid gehe ihr gerade
noch «gschmoge», wenn einer «gschmoge», in die nächste Klasse

aufsteigt, dann ist dies jenes mittelhochdeutsche Wort «ge-
smogen», das wir wie Walter von der Vogelweide gebrauchen,
als er dichtete:

«Ich saz ûf eime steine
und dahte (deckte) bein mit beine,

dar ûf sazt ich den eilenbogen;
ich hete in mine hand gesmogen
daz kinne und ein min wânge.»

In diesem «gesmogen» haben wir die starke Partizipform des

mittelhochdeutschen Verbs smiegen vor uns, und wir Sanggal-
ler haben sie, obgleich sie längst zu geschmiegt geschwächt
wurde, stark, mit dem klangvolleren o,. und auch dem Sinn
nach einigermassen bewahrt.

Unsere Sprache wandelt sich, entwickelt sich, schafft Neues
und trägt in ihrem Fluss Uraltes mit. Falsch wäre es daher zu

klagen, sich über zu schnelle oder zu langsame Veränderung zu

ärgern, zu meinen, die Sprache müsse stets dieselbe bleiben
oder

sogenannte «Fortschritte»

machen. Einer, der letzteres vehement befürwortete, war jener
Ehrenzeller, der Herausgeber der «St.Gallischen Jahrbücher»,
der dort triumphierend in den ersten Jahrzehnten des letzten
Jahrhunderts den reinigenden Einfluss der Schriftsprache
feststellt. «Es ist auffallend», schrieb er 1833 dort, «wie sehr sich

die Sprache innert 20 Jahren unter dem männlichen Geschlechte

verbessert hat. Seit dem unsere Bürgerschaft aus ihrer frühe-



ren Abgeschlossenheit herausgetreten ist, hat die Sprache unter

uns an Reichtum und Reinheit gewonnen. Wendungen und

Ausdrücke, die der Schriftsprache angehören und früher nie
oder selten angewandt wurden, sind in der Umgangssprache
ziemlich allgemein in Gebrauch gekommen; dagegen haben
sich eine Menge eigentümlicher St.Galler Ausdrücke aus dem

Munde der Männer gänzlich oder doch grossenteils verloren
und werden bei immer grösser werdendem Verkehr im öffentlichen

Leben und durch die bessere Jugendbildung noch mehr
verschwinden. In der Aussprache selbst haben sich die Härten
und das schleppende Wesen bedeutend gemildert. Die Endsilben,

die noch alle bei uns auf ein eigentümliches a ausgingen,
verwischen sich mehr und mehr, und die Umlaute in der Mitte
der Wörter werden schon ziemlich allgemein ausgesprochen.
Zum Beispiel würde der ältere St. Galler immer noch sagen: Ich
globa, während der jüngere schon sagen wird: Ich glaub. Unser
Baa hat sich in Bei, unser Staa in Stei, zwee in zwei, Blaache in

Bleiche, unser Naa in Nei verwandelt etc. Was die Sprache

des weiblichen Geschlechtes betrifft, so müssen wir bedauern,

dass dieselbe hinter jener des männlichen Geschlechtes

zurückgeblieben ist. Viele Ausdrücke der St.Galler Mundart
werden einzig noch von ihm fortgepflanzt; das Grelle oder das

Singende, Schleppende in der Aussprache hat sich nur hin und
wieder verloren, dürfte sich aber allmählich immer mehr verlieren.

Es wäre sehr zu wünschen, dass vom ersten Lese- und

Sprachunterricht an hierauf mehr Aufmerksamkeit gerichtet
würde.»

Angesichts dieses sprachlichen Übereifers des Herrn Ehren-

zeller kann man nur gut sanggallerisch sagen «Wie chamme-n-

au» oder eben «Goht's no?». Glücklicherweise aber ist die

Entwicklung nicht ganz so verlaufen, wie sie sich Ehrenzeller in
falschem Fortschrittsdenken erhofft hat. Es scheint zwar nicht so,

wenn man in Gottlieb Felders Heimatkundebuch «Die Stadt

St.Gallen und ihre Umgebung» von 1916 den Beitrag von Dr.
Ernst Hausknecht über «St.Galler Mundart» nachliest, worin

es in bezug auf Ehrenzeller heisst: «Seither sind Schriftsprache
und Mundarten mächtig an der Arbeit gewesen, dem

angestammten Idiom an Leib und Seele, d.h. an Lautgebung und



Wortschatz, zuzusetzen, und der gute alte Ehrenzeller hätte
wahrscheinlich an der gebesserten' Sprache unserer Schulkinder

seine helle Freude gehabt. Mir aber kommen diese ,Luft,
Zucker, putze, Schlitte, binde, drin, z'fride' statt ,Zokker, pot-
ze, bende, z'frede' geziert und unnatürlich vor. Noch deutlicher

als im Lautstand macht sich der Zerfall der Mundart in der
abnehmenden Kenntnis der gut sanktgallischen Wörter
bemerkbar. Ich habe in einzelnen Familien beobachten können,
wie Wörter und Redensarten stufenweise, von Generation zu
Generation, aussterben.»

Gebessert oder gemindert?

Das ist nun angesichts unseres im Lauf der Zeit veränderten
Sanggallertütsch wohl kaum die Frage - es ist erfreulicherweise
noch viel besser dran, als Hausknecht es befürchtete, und nicht
so schlimm, wie Ehrenzeller es in falschem Fortschrittsdenken
erhoffte. Abzufinden haben wir uns damit, dass sich unser
Idiom verändert, entwickelt hat, dass vieles in Lautstand und
Wortbestand verlorenging. Andererseits ist aber auch viel
dazugekommen, nachgewachsen. Wir brauchen nicht 150 Jahre
bis zu Ehrenzeller zurückzugehen, wir erlebten es in unseren
letzten zwei Generationen mit, dass die heute Jungen schon
nicht mehr oder anders verstehen, was für mich, der ich vor
40-50 Jahren Kind war, noch selbstverständlich, aber seinerseits

schon wieder anders war als zu Ehrenzellers Zeiten hundert

Jahre zuvor.

Verlorener Wortschatz

Tun wir einmal einen Blick zurück auf jenen Wortschatz, der,
wie Dr. Hausknecht 1916 schrieb, bereits der jungen Generation

jener Zeit nicht mehr oder nur vage vom Hörensagen her
bekannt war. Zum Teil natürlich, weil es auch Dinge, die damit
bezeichnet wurden, kaum mehr gab. Hausknecht erwähnt in
diesem Zusammenhang, dass schon früh in St. Gallen Versuche
gemacht wurden, mundartliche Wörter zu sammeln. So seien
zwei Mundartwörtersammlungen zu nennen, der Verfasser der



einen von 1790 ist unbekannt, derjenige der anderen war der
Buchdrucker Peter Wegelin, der es in den ersten Jahrzehnten
des 19. Jahrhunderts zusammenstellte. Diesen beiden Idiotika
entnahm Hausknecht eine Anzahl von Wörtern, die der jungen
Generation des ersten Viertels unseres Jahrhunderts bereits
nicht mehr bekannt waren.

Vergessene Ausdrücke

amig dennoch (niene wäärd und amig doo); Aahau ein

Klotz zum Holzspalten; aaglegig passend, schicklich; Bader
weibliches Badegewand; chrüzge Kreuzprozession halten;

Gschwäi Schwieger; Hüerepaass Imbiss; Halftel Hälfte;
Löbli Abtritt; uufzokke die Tür aufziehen via Draht; Bu-
uchgade Waschhaus; iibuuche Wäsche einlegen; Gugle

turbanförmige Wintermütze für Frauen; Gsipt weitläufige
Verwandtschaft; Gnippe sichelförmiges Brotmesser; Haber-
teeri zum Haberdörren bestimmtes Haus; Hottelchammer
(Hudlechammer) Raum zum Aufbewahren schmutziger
Wäsche; Huuserli Lichtknecht; Hotteli kleines Pferd; Leng-
getatzi Linkshänder; jünkerle Übelriechen nicht mehr
frischen Fleisches; Rongge grosses Stück; Gsonkellompe
Kopftuch der Frauen; Studegüggi früherer Name des

Freudenberges; Schöpftribel kurze Bürste zum Fensterputzen;
Spetteri Aushilfe; uugsööd nicht weich werdende Speisen
beim Kochen; simpfierle nicht ernsthaft arbeiten; ferwäfere

sich übereifern; Scharebäggeli goh Spazierengehen, um
seine Kleider zu zeigen; Schlettehafe langsamer Mensch;
Tiich langgewachsener Mensch; Pfondbusle, Bötterech

Dickleibiger; Schilemööggi Schieläugiger; Lootsch

Unordentlicher; Chlööti Unanstelliger, unbrauchbarer Kerl;
Gschendhuffe unruhiger Mensch, Pfuscher; Chrips
boshafte Person; Uufloot widerlicher Mensch; vergööschtig
neidisch; stigelisinnig verrückt; schiegge schief gehen; ver-
chrime in den falschen Schluck geraten; fischpere unruhig
sein; rimsche-ramsche kauderwelschen; schnipfe stehlen;
Gmöder Holzabfälle; Schapfi Schöpfeimer; Ferggel
Rinnstein in Küche und Waschhaus; Töötli kleine Schub-



lade; Späckli — kleine Holzstücke zum Anfeuern; Bschötti-
lägele längliches Güllenfass; Florz Floss; Chäär Keller;
Schlöffli kleiner Gehälter; Störggeli kleine Waschstande;
Näpper Bohrer; Guggeerli kleine Dachluke; Chnummel
Garnknäuel; Berehüngel aus Stricken gedrehte Schlagwaffe;
Libet Leinwand; Plegi Futter am Rocksaum; Hanteli
Halbhandschuhe; Ringge Schuhhaken; Riestere Schuhflick;

Baschlik eine Art Kapuze; Lilachezoog Bettanzug;
Oostlech Unschlitt; Spessli an Spiess gebratenes, kleines
Fleischstück; Wulipusche eine Art Butterbirne; Glöör
unsaubere Brühe; möschig trockenfaul bei Äpfeln; schlagfellig

Holz, das geschlagen werden soll; weser hölzig; hadampfig
dünstig; störzig aus Sturzblech; Bläueli Blaumeise;

Haagschlopferli Zaunkönig; Holzerli Kohlmeise; chräche-
le röcheln; fächtle wetteifern; glinzele glänzen vom
Schnee; glöggle viel trinken; schmälzele stark nach gesottener

Butter riechen; ferteggele zärteln.

Angesichts einer solchen Auslegeordnung von ausgestorbenem,

vergessenem Wortgut bedauert man, dass es so viel Farbiges,

Plastisches, Originell-Träfes in der Bezeichnung von Dingen,

Erscheinungsformen und Zuständen nicht mehr gibt. Man
möchte es gern reaktivieren. Aber das hiesse, das Rad der Zeit
zurückdrehen wollen. Andererseits muss man sich stets be-
wusst bleiben, dass die sprachliche Entwicklung, auch wenn sie
manches zurücklässt, auch wieder neu schöpferisch ist - gerade
die Jugend ist da von einer besonderen, unbekümmerten
Kreativität -, dass sie auch zuweilen auf Altes zurückgreift und in
einem neuen Zusammenhang wieder verwendet.

Auf was es ankommt

im Umgang mit unserer Mundart, ist: Verzicht auf unnötige
schriftdeutsche Anpassungen; sich stets erinnern, ob es dafür
keinen Dialektausdruck gibt; nicht schriftdeutsche Lautgebung
übernehmen, wo wir eigene haben, also beispielsweise nicht
Zucker, sondern Zocker oder Zogger, nicht rund, sondern
rond, gsund, sondern gsond, Bömm statt Bäum, Tröm statt



Träum sagen und wo immer möglich bloss modische Fremdwörter

meiden (effektiv!). Der Art, wie uns Sanggallern der

Schnabel gewachsen ist, treu bleiben, bedeutet nicht «nööch-

berle», weder «uf Zöri abe» noch in Richtung Bundesrepubli-
kanien und schon gar nicht in Richtung überhandnehmender

Anglisierung unserer Sprache. Hier erfüllen Elternhaus und

Schule tatsächlich eine wichtige Aufgabe (allerdings nicht so,

wie Ehrenzeller es gemeint hat). Hier sollte aber auch jeder
erwachsene Sanggaller sich selbst und seiner Sprache gegenüber
eine Verpflichtung fühlen und Manns bzw. «Fraus» genug sein,

zu einer angestammten Mundart zu stehen. Niemand nämlich

braucht sich ihrer zu schämen und ihretwegen in deplacierten

Minderwertigkeitskomplexen zu machen. Ich kann da nur
wiederholen was ich 1965 unter dem Titel «Wie den St. Gallern der

Schnabel gewachsen ist» im Buch «Schweizer Dialekte», Verlag

Birkhäuser, Basel, worin zwanzig deutschschweizerische

Mundarten porträtiert wurden, betont habe: «Sanggallertütsch
ist viel eigenständiger, reicher, nüancierter, als der flüchtige
Zuhörer glaubt. Voreilig wähnt man oft, mit den sanggallisch

spitzig-grellen als charakteristisch zitierten gäggeligääl, wele-

wäg, grääsgrüe habe man es erfasst. Dabei sind sie nur die obersten

Zipfelchen! Freilich sind die hellen e typisch für die ,Gäle',
mit der die Sanggaller ihr unüberhörbares Mundwerk bezeichnen

und welche die lieben Miteidgenossen selbst aus dem

Stadtnamen heraushören, wenn sie neckend fragen: Gäledsi, Si

sind von Sänggäle? Man hat in der Stadt und um sie herum eine

Vorliebe für die e und setzt sie, wo andere ein i gebrauchen:

d'Stefel, d'Schreft, d'Chend, d'Cherche, d'Bende, d'Lende.
Aus u aber macht man o: Schold, de Loog, de Rogge, de Bro-

ne, d'Glofe. Zur Angel, an der man die Sanggaller hochnimmt,
wird das zum o gewordene au: de Bomm, de Tromm. Im übrigen

windet es in St.Gallen nicht, sondern 's goht de Loft und

globt man etwas. Und öberhopt: Mit breiten, offenen ä weiss

man nichts anzufangen, und darum heisst der übliche schweizerische

Määntig hier Meentig, d'Händ aber werden zu Hend,
und der Mond leuchtet über St.Gallen halt einfach als Moo, so

unmöglich die lieben Miteidgenossen das auch finden .).»

Und weiter unten heisst es: «St.Gallen ist eine ,Stadt der Tü-



cher und Bücher', der ,Texte und Textilien', wie Prof. Georg
Thürer es recht hübsch formuliert hat. Man kommt seiner
Mundart denn auch vom Textilen her recht nahe. Der Einfluss
feinster Leinwand, veredeltster Baumwolle, zierlichsten Stik-
kerei- und Spitzenwerks, das Kleinteilige, im Detail besehen,
oft Kleinliche solchen seit Jahrhunderten geübten Tuns wirkt
sich auch auf die Sprache aus. Auch sie ist ein feines, detail- und
nüancenreiches Gewebe, dessen Besonderheiten man nicht bei
flüchtigem Betrachten, sondern nur in liebevollem Umgang
erkennt.»

Bemühen wir uns immer wieder um diesen liebevollen
Umgang!

Hermann Bauer


	Wie die alten sungen, so zwitschern nicht immer die Jungen : oder: Sangallertütsch, wie es war und sich entwickelt hat

