
Zeitschrift: Gallus-Stadt : Jahrbuch der Stadt St. Gallen

Band: - (1948)

Artikel: Ein Gespräch im Klosterhof von St. Gallen

Autor: Fiechter, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-947915

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-947915
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein Gespräch im Klosterhof von St.Gallen

Ernst Fiechter

Martin und Georg treffen sich im Klosterhof:
Martin : Wie großartig ist doch die Choransicht von der

Klosterkirche! Welch ein Reichtum an Formen belebt die
mächtigen Stockwerke, und wie bewegt endigen die schönen

Türme mit ihren Kuppelhauben! Es ist sicher die
vollkommenste Front dieser Art in der Schweiz. Ein ganz
besonderes Schmuckstück aber ist das prächtige Giebelrelief,
das die Krönung Mariens darstellt. Etwas Köstliches ist es
um solche großartigen Denkmäler, die das Gesicht der
Heimat prägen; und man versteht den Schmerz, wenn
solche Kulturwerke zerstört werden. Aber ich habe eine
Frage: Warum hat eigentlich die Kirche zwei Türme, und
warum stehen sie so ganz abseits, nicht einmal so, daß die
ganze Schönheit von dem, der in die Kirche hineingeht,
gesehen wird? Ich erinnere mich, es gibt auch andere
Zweiturmfronten, zum Beispiel in Einsiedeln oder drüben
im württembergischen oder bayrischen Land oder in Österreich.

Ich habe schon einmal gehört, daß sogar St.Peter in
Rom im 17.Jahrhundert zwei Türme bekommen sollte.
Über der breiten Front mit den schweren Säulen sollten sie
den Blick auf die majestätische Kuppel einrahmen. Bernini
sollte sie bauen; aber sein lockeres Machwerk stürzte bald
wieder ein. - Also noch einmal die Frage: Warum zwei
Türme? Einer würde doch für die Glocken genügen!

Georg: Nun, vom künstlerischen Standpunkt aus sind
die zwei Türme ja durchaus überzeugend. Überall, wo eine

44



großartige Komposition einem Bau den Charakter des

Besonderen und Bedeutenden geben soll, ist die Symmetrie
notwendig. Und der Mensch hat sie ja in sich selber, in
Haupt und Gliedern. Es liegt uns also in den Gliedern, wie

man sagt, daß wir menschliches Schaffen immer wieder auf
dieses Gesetz der Symmetrie aufbauen, soweit ein Anspruch
aufetwas Besonderes und Bedeutendes gemacht werden soll.

Oder könntest du dirvorstellen, daß Würde und Feierlichkeit

empfunden werden, wenn willkürliche und ganz
verschiedenartige Formen ohne Ordnung nebeneinander stünden?

Gerade die Symmetrie ist der Ausdruck der Sicherheiteines
bewußten Gestaltens, des Gleichgewichtes, j a der Notwendigkeit.

Und wo Notwendigkeit ist, da ist Gott, sagt Goethe.

Martin: Hier in St.Gallen sind die beiden Türme wirklich

genau gleich wie Zwillingsbrüder, und sie wirken in
ihrer Einheit auch bedeutend als Kunstwerk. Du meinst

also, bloß die Symmetrie sei der Grund für solche Zweiturm-
Kompositionen. Ganz glauben kann ich dir das nicht. Ich
bin von deiner Antwort nicht voll befriedigt. Man könnte
doch auch mit einem Mittelturm eine symmetrische Anlage
herstellen, da man doch nur einen Turm für die Glocken
braucht. Es muß etwas anderes noch mit im Spiel sein. Die
alte Zeit hat ein Wissen gehabt von Dingen, an die wir
heute nicht mehr denken. Wie viel konnten früher die Väter
der Kirche den Künstlern vorschreiben und sie anregen für
die Gestaltung ihrer Werke! Sie wußten und überschauten
die tieferen Inhalte, die sie den Malern und Bildhauern als

Vorlage gaben. Woher sollten diese sonst für die alten

Heiligenbilder und Geschichten ihr Wissen gehabt haben?

Muß man nicht annehmen, daß auch den Baumeistern

Anordnungen gegeben wurden für die Anlage der Kirchen,
wie sie die Väter aus uralten Traditionen erbaut haben
wollten? Gab es da in der Baukunst nicht auch Regeln und
Vorschriften über die Gestaltung und Folge der Räume?

45



KL0STtRKlRCDÉ-5r<^itcn
GdST- SÎT.RtK.s«(»«

nachdem fidn v. gzo.

i-

WlICft/Kl SûMiêL 1

Georg : Du hast vollkommen recht. Du bistja ein Mensch,
der gerne durch alte Hallen und Kirchenräume würdevoll
schreitet, und da empfindest du etwas von der Atmosphäre,
die in solchen Räumen noch lebt, etwas, das nicht sichtbar
ist, aber eben wirkt auf den Menschen, der spürt, daß im
Sichtbaren sich Unsichtbares manifestiert. Es ist ja so: Das

Sichtbare allein ist nur das äußere Zeichen, gewissermaßen
die Schrift für einen viel tieferen, geistigen Inhalt. Die
höhere Welt bedarf ja auch des Menschen, um sich zu
äußern. Der Mensch schafft seine Arbeit, und sie ist der
Ausdruck der Gaben, die ihm verliehen sind. Da stoßen wir
aber an Gebiete, die sich unsern Sinnen entziehen. Doch sie

sind da und existieren, denn sonst wären wir ja auch nicht
da. Das Urschöpferische geht allem anderen voran. Wir

46



spüren es, und mit herrlichen Worten sprechen es die
Dichter aus; denke nur an den Faust-Prolog im Himmel
oder an den göttlichen Prolog im Johannes-Evangelium.
Lies diesen einmal in Ruhe.

Wir wollen aber auf deine Frage zurückkommen. Du
hast recht, in jedem Bauwerk steckt stets ein bewußter
Plan. Man baut nicht planlos aus einem Bedürfnis nach
Raum, sondern man verbindet Räume als Folge eines

Vorgangs der Benützung. Bei einer Fabrik paßt man die Räume
dem Arbeitsprozeß an: Einlieferung der Rohstoffe,
Ordnung, Verteilung, Verarbeitung bis zum Fertigfabrikat,
Verpackung usw. So war auch bei den mittelalterlichen
Kultbauten eine innere Folgerichtigkeit vorhanden, die
sich aus der Natur der Sache ergab. Gewisse Grundelemente,
die ganz allgemein dieselben sind, findest du überhaupt bei
den verschiedensten religiösen Kulten, bei Chinesen und
Indianern. Schau dir nur die Kulte genau an. Es wird
immer am Anfang die Anrufung und zuletzt die Gemeinschaft

im Opfermahl Anhaltspunkt sein für die Form und
Folge der Räume. Heute sind davon bei uns die Überreste

allerdings ganz zusammengeschmolzen, wenn auch der
innere Vorgang derselbe geblieben ist.

Martin: Du meinst damit die Folge von Tor, Vorhof,
Vorhalle, Kirchenraum und Chor, wie man sie in den
älteren katholischen Kirchen, besonders im Süden, noch
oft sehen kann? Man nähert sich durch Vorräume
allmählich dem Ziel. Doch ich habe auch gehört, daß sehr oft
bei alten Anlagen die Vorhallen den Namen Galiläa
tragen. Das Ganze soll wohl an den Weg erinnern, den Jesus

von Galiläa nach Golgatha ging? Wir sehen, wie du richtig

sagst, daß die architektonische Anordnung in einem
Kultraum früher das deutliche Abbild eines Vorgangs
darstellte oder eines Prozessionsweges, wie wir auch sagen
können. Aber welchen Platz haben darin die Türme? Ge-

47



hören sie auch in den Ablauf eines solchen Vorganges? In
Italien und in der Südschweiz steht doch der Campanile
meist sogar seitlich, abseits, und bei uns an den gewöhnlichen

Kirchen auch irgendwo aufder Seite, wie zum Beispiel
bei St.Mangen, wo er sogar viel später erst angebaut wurde

Georg: In den Büchern findest du keine Antwort auf
deine Frage. Da steht nur, daß man die Türme als Glockentürme

benützte, früher oft auch gleichzeitig zur Befestigung
bei den sogenannten «Wehrkirchen», wie sie in einsamen

Gegenden nötig waren, wo man kriegerische Überfälle
fürchtete. Wenn wir uns aber umschauen, so ist in Frankreich,

schon vom iO.Jahrhundert an, und dann vor allem
im Zeitalter der Gotik bei allen Bischofskirchen, zum
Beispiel in Paris, Chartres, Reims und in Deutschland, bis

hinunter an den Rhein nach Köln, dann in England, überall

die Doppelturmfront das charakteristische Zeichen ihrer
Bedeutung. Diese Türme stehen an der Eingangsseite, nicht
wie hier in St. Gallen am östlichen Ende, wo kein Eingang
ist. Sie flankieren also den Hauptzugang. Man könnte

sagen, sie wenden sich, wie mit einem mächtigen Ruf, an
die Menschen. Und je größer die Bedeutung des Baues war,
um so gewaltiger und mächtiger ragen sie empor, weit über
das Land hinaus, über die Dächer der Menschen, wo die

Vögel fliegen und man die Wolken sieht. Ich denke an
Basel mit seinen beiden gotischen Münstertürmen, hoch
über dem Rhein.

Martin: Du weißt wohl auch, daß jeder der Türme in
Basel einen Namen hat? Ich vermute, daß man ihnen ihre
Namen gab nach den Standbildern, die sich rechts und
links vom Portal befinden. Rechts ist es der heilige Martin,
der hoch zu Roß mit seinem Schwert von seinem Manteltuch

dem nackten Bettler die Hälfte wegschneidet. Freilich
fehlt heute am Basler Münster die Figur des nackten Bettlers;

sie fiel einmal herunter und wurde nicht wieder er-

48



setzt. Auf der linken Seite steht, ebenfalls hoch zu Roß, der
heilige Georg, der mit langem Speer ein Drachenscheusal
durchbohrt. Beide sieht man oft abgebildet. Es sind schöne,
alte Bildwerke, die immer noch an die besonderen Taten
erinnern, die zum Symbol geworden sind. Jeder versteht sie

ohne viel Fragen. Das eine stellt die Barmherzigkeit dar,
das andere den Kampfwider das Böse.

Georg: Und als Ritter sind die beiden Heiligen überall
abgebildet. Im Mittelalter war die vornehme weltliche
Macht der Ritterstand. Wir wissen ja aus der
Schweizergeschichte, daß diese Ritterschaft im 12. und 13.
Jahrhundert ihre Macht sehr häufig mißbrauchte. Gegen sie

richtete sich der Kampf der alten Eidgenossen. Sie wollten
in ihren Bergen als freie Menschen leben und wehrten sich

gegen alle, die ihre Unabhängigkeit ihnen rauben und ihre
idealen Güter antasteten. Um höchstes Menschenrecht
ging ihr Kampf, nicht um Besitz und Macht. Und als sie in
verschiedenen Schlachten die Ritterschaften geschlagen
hatten, ging die Rede um : Es scheinet gar, daß der Herrgott
ein «Schwizer» geworden ist und in ihren Reihen kämpft.
Der heilige Georg ist damals der besondere Schutzpatron
der Ritter gewesen. In ihren Burgkapellen verehrten sie ihn
und stellten sein Bild mit dem Drachen auf. Damit kommen
wir schon näher an den Punkt, von dem aus wir auch die
mittelalterlichen Kultbauten betrachten können: Sie sind
selbst unter den Schutz von Heiligen gestellt. Der Mensch

empfand, daß die übersinnlichen Mächte ihm helfen,
denen er seine Kirchen und Kapellen weihte. Das war für
ihn eine reale Tatsache.

Martin : Was willst du damit sagen?
Georg: Ich meine, wir Menschen der Gegenwart denken

über vieles anders als das Mittelalter, und wenn
jemand mittelalterlich denkt und doch ein Mensch der
Gegenwart ist, so kommt er in Konflikte.

49



Martin : Du lebst bewußter als ich, das merke ich wohl.
Ich lebe gerne in meinen Gedanken, in alten Zeiten und
Bräuchen, weil dort so viel mehr Schönheit und Seelenfülle
ist als in unserer frostigen und gefühlsrohen Gegenwart.
Auch der Träumer ist ein Geschöpf Gottes, es gehört ihm
doch auch noch ein «Plätzli» unter der Sonne, oder nicht?

Georg: Wir sagten, das Mittelalter verehrte Schutzheilige

für die geweihten Orte der Kirchen. Du kennst
gewiß das schöne Bild von Jakobs Traum von der Himmelsleiter,

auf der Engel auf und nieder stiegen. Diesen Ort
nannte er, da ihm Gott im Traum erschienen war, das Haus
des Herrn. Solchen Erlebnissen verdanken viele Kirchen
ihren Ursprung. Und von einem solchen Erlebnis erzählt
auch das Neue Testament in der Verkündigung des

Erzengels Gabriel an Maria.
Martin: Wie viele lieben das Bild des Erzengels Gabriel

mit der Lilie, der zur betenden Maria in die Stube kommt,
um ihr das schönste Geheimnis zu verkünden! Das «Ave
Maria» greift in die tiefsten Seelengründe des Menschen;
jeder kann es verstehen.

Georg: Höre nur: Die Geschichte von Gabriels
Erscheinung steht am Anfang bei der Ankunft des Gottessohnes

auf Erden. Und mit ihm ist auch noch eine zweite

Erzengel-Erscheinung verbunden, die in der apokalyptischen

Schau des Johannes am Ende des Neuen Testamentes

geschildert wird : das ist Michaels Kampfmit dem Drachen,
welcher das Kommen des Gotteswesens bedroht. Und
Michael stürzt ihn und seine Scharen auf die Erde. So wirken

bei der Erscheinung des göttlichen Kindes zwei

Erzengelgestalten mit: Gabriel und Michael. Wenn du es nun
richtig verstanden hast, daß ein Kirchenplan den Ablauf
eines ganzen Geschehens darstellt, wo müssen dann wohl
diese Erzengel ihren Platz haben?

Martin : Ich denke am Eingang.

50



Georg: Ja, am Tor zum Heiligtum; aber wo hätten
dann ihre Altäre einen Raum?

Martin: Das weiß ich nicht, davon habe ich nie etwas

gelesen oder gehört.
Georg: So wollen wir nun noch hinaufgehen in die herrliche

Klosterbibliothek. Leider lebt ja der so gütige und
verehrte Klosterbibliothekar Dr. Müller nicht mehr. Wenn ich
an ihn denke, so steht vor mir immer das Bild von Dürers
Kupferstich: «Hieronymus im Gehäuse.» So saß er unter
seinen Büchern wohlgeborgen. Gewiß wird uns seine

Schwester hinführen an den Schrank, in dem der älteste

Klosterplan aus der Zeit um 820 n.Chr. aufbewahrt wird.
Wenn man diesen Plan genau studiert, so offenbart er uns
ein Geheimnis.

- Sie gehen hinauf und stehen nun vor dem alten
Pergament. -

Du erkennst deutlich, wo das Tor ist; beidseitig daneben
ist ein Kreis gezeichnet, der mit einer Spirale ausgefüllt
wird. Diese Kreise bedeuten in der Zeichensprache des

Planes runde Türme mit Wendeltreppen. Und dabei ist am
Turm rechts des Tores geschrieben (ich übersetze die
lateinischen Worte) : «Im obersten Stock ist ein Altar des

Erzengels St.Gabriel», und genau so ist es beim Turm links

vom Tor, da heißt es: «Im obersten Geschoß ist ein Altar
des Erzengels St. Michael.» Da waren also am Tor zwei

Türme, und diese Türme trugen Altäre. Du bist erstaunt,
daß hier diese Erzengel Verehrung genossen. Sie waren die
Hüter am Tor zum Heiligtum, und in hochliegenden
Kapellen wurden sie verehrt, also in Türmen. Du merkst

schon, da sind wir an der Quelle der ganzen Überlieferung
von den zwei Türmen. Der St.Galler Klosterplan ist das

älteste Dokument dafür. Diese zwei himmlischen Gestalten
sind die geistigen Bewohner der Türme. Solche Türme
sollen also nicht bloß eine gewöhnliche Befestigung sein,

51



sondera Wohnungen der himmlischen Wesen, und es
bedeuten dann die ältesten Kirchtürme, die wir an den Fronten

rechts und links vom Portal finden, Nachkommen dieser
Tradition.

Martin : Das leuchtet mir ein, das ist eine Begründung,
die ich nie gehört habe. Kannst du das auch an andern
Beispielen nachweisen?

Georg: An so vielen, daß ich dir noch unendlich lange
davon erzählen könnte. Bis in die Zeit um 1200 hat man
von den Erzengeln ein Wissen in sich getragen ; allmählich
aber verschwand diese Anschauung. Länger noch galt die
Verehrung dem Michael allein, der als Hüter in einer
hochliegenden Kapelle seinen Altar hatte, bis auch diese
Tradition verblaßte. Die beiden Türme aber blieben als
leere und doch so ausdrucksvolle Hülle, die nun ganz für
die Glocken zur Verfügung stand und der Front einer
Kirche als schönster Schmuck diente, bis auf unsere Zeit.
Es sind wunderbare Dinge, die sich in der Bautradition der
Zweiturmfront verbergen.

Martin: Aber warum stehen dann diese Türme
ausgerechnet in St.Gallen nicht am Eingang der Klosterkirche?

Georg: Die heutige Kirche hat eben keinen Eingang
an der Westseite; darum hat man die Türme an die
Ostseite gestellt. So flankieren sie den wichtigsten Teil der
Kirche, das Chor mit dem Hochaltar. Das wurde oft so

angeordnet und hat also auch seine Bedeutung. Gabriel und
Michael sind die himmlischen Hüter, sie stehen am Tor des

Lebens und des Todes. Man kann die Gestalten auch
symbolisch auffassen und sagen : Gabriel schenkt dem Menschen
die leibliche Gestalt als Hülle seines innern Wesens. Er
führt ihn ins Leben hinein. Michael, der den Drachen
niederringt, hilft dem Menschen, selbst das Böse zu
bekämpfen, er leitet aber auch den Menschen durch das Tor
des Todes in die jenseitige Welt. Diese symbolische Auf-

52





fassung beherrschte im 13.Jahrhundert und weiterhin noch
die Vorstellung von den beiden Erzengeln. Später, als das

Erleben der himmlischen Gestalten mehr in den Hintergrund

trat und irdisch Sichtbares anfing die Gedanken

ganz zu beherrschen, da traten St. Martin und St. Georg als

irdische Repräsentanten an Stelle von Gabriel und Michael.
Martin: Das ist ja etwas Wunderbares, zu erfahren, daß

jeder alte St.Galler, ob er es wußte oder nicht, durch die
Klostertürme wie von zwei Erzengeln gegrüßt und beschützt
wurde. Rufen solche Bilder und Vorstellungen nicht auch
den Gegenwartsmenschen zum Aufschauen zu den
himmlischen Mächten und zur verpflichtenden Verantwortung
auch für unser Wirken und Wort? Das ist jetzt nach unserem

Gespräch die neue Frage. Was meinst du dazu? Für
mich ist das «Ja» die einzige Antwort.

54


	Ein Gespräch im Klosterhof von St. Gallen

