Zeitschrift: bulletin.ch / Electrosuisse
Herausgeber: Electrosuisse

Band: 102 (2011)

Heft: (20)

Artikel: Geist und Wirklichkeit im Computerzeitalter
Autor: Scharti, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-856864

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-856864
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

36

PHILOSOPHIE VIRTUELLE REALITAT

PHILOSOPHIE REALITE VIRTUELLE

Geist und Wirklichkeit im
Computerzeitalter

Ein philosophischer Zugang zur virtuellen Realitat

Auch in der Philosophie sind schon lange jene Fragen
angekommen, die einst den Science-Fiction-Film am
Ende des letzten Jahrhunderts dominiert hatten: das
Verhaltnis des Menschen zur elektronischen Medialitat.
Dabei wird es nicht in erster Hinsicht als bedenkenswert
empfunden, dass Menschen elektronische Medien
benutzen. Die eigentliche Frage ist eher die, wen und
was sich der Mensch mit der durch elektronische Medien
erzeugten «virtuellen Realitdt» erschaffen hat.

Thomas Schartl

Der Funktionalismus in der Philoso-
phie des Geistes und die kybernetische
Beschreibung von Informationsprozes-
sen und kognitiven Leistungen verschie-
dener Grade haben uns auf eine sehr
subtile Weise mit der Computer-Analogie
des Geistes konfrontiert: Unser Geist ist
- so sagt diese Analogie - im Wesentli-
chen nichts anderes als eine sehr ausge-
kliigelte, von der Evolution feinporig
angepasste Programmierung, die in einer
biologischen Hardware realisiert ist.
Theoretisch — und hier wéren sich Funk-
tionalisten und Cyberphilosophen einig
- konnte ein ausgefeiltes kognitives Pro-
gramm auch in einer anderen, nicht-bio-
logischen Form realisiert sein.! Der Weg
vom menschlichen Gehirn hin zur kiinst-
lichen Intelligenz sei daher keine prinzi-
piell metaphysische, sondern eine rein
technologische, genauerhin: ingenieur-
wissenschaftliche Frage.

Der Geist als Computer?

Was sich der Computer-Analogie (und
damit vielleicht auch der technischen Re-
produzierbarkeit von Geist und Bewusst-
sein) zu widersetzen scheint, sind zwei
zusammenhédngende Phanomene, die
heute philosophisch immer noch disku-
tiert werden: das sogenannte Problem
der «Qualia» und das Phdnomen der
«propositional attitudes».

Qualia

Spezifische Empfindungsqualitdten
werden als Qualia bezeichnet; die Wahr-
nehmung dieses kleinen roten Quadrats

Bulletin 10s/2011

M ist mit einem Farb-Erlebnis nicht nur
verkoppelt, sondern besteht in einem
Farberleben. Deshalb besagt dieses Erle-
ben von M als Erleben «mehr» und ist
gehaltlich reicher als der Satz «Auf dieser
Seite ist ein Beispiel fiir die Farbe rot ab-
gedruckt». Waren Qualia-Erlebnisse nur
besondere Erkenntniswege, die theore-
tisch auch durch andere, nicht-erlebnis-
generierte Wege ersetzt werden konnen,
dann konnte auch Farbwahrnehmung
rein informationsverarbeitungs-analog
reproduziert werden.? Sind Empfindun-
gen aber typisch fiir unseren Geist, dann

konnten wir hier auf ein rétselhaftes Pha-
nomen gestossen sein, das uns zwingt,
eine rein physikalisch-biochemische oder
kybernetische Beschreibung geistiger
Prozesse fiir unzureichend zu erachten.

Propositional Attitudes

Propositional Attitudes sind Einstel-
lungen, die wir als Erkenntnissubjekte zu
Sachverhalten einnehmen. Wir konnen
etwas glauben oder wissen, meinen oder
erkannt haben. Einige Theorieansitze
gehen davon aus, dass sich diese Unter-
schiede einfach aus den Wahrscheinlich-
keitsgraden der im Fokus stehenden
Sachverhalte ergeben, so dass eines Ta-
ges auch ein kiinstliches System iiber
Propositional Attitudes verfiigen kann,
sobald es in der Lage ist, auf die Wahr-
scheinlichkeit eines Sachverhaltes zu re-
agieren und sie dadurch zu «ermessen».
Andere philosophische Stimmen wiede-
rum halten an der klassischen Idee fest,
dass Propositional Attitudes Weisen sind,
in denen ein Erkenntnissubjekt eine Re-
lation zu einem Sachverhalt aufbaut und
einfarbt. Wir kénnen nicht nur meinen,
glauben oder wissen, sondern wir hoffen
und zweifeln auch, wir beklagen und be-
dauern etc. Die Einfdarbung dieser Rela-

eingesetzt kann VR beispielsweise Ausriistungsfehlfunktionen beim Fallschirmspringen simulieren
und Beinbriiche oder Schlimmeres vermeiden helfen.

ITG-Sonderausgabe / Numéro spécial ITG

electro >

VS=
ASS

=]
=
S
=
5
<
a
=
()
=
®
b=
el
=




PHILOSOPHIE VIRTUELLE REALITAT

PHILOSOPHIE REALITE VIRTUELLE

tion - und wie anders als durch solche
Einfarbungen sollte man den Unterschied
zwischen Meinen und Bedauern, Wissen
und Bezweifeln erkldren - verweist zu-
riick auf die eigenartige Erlebnisdimen-
sion, in die menschliches Bewusstsein
eingetaucht ist und in die es alle seine
Erkenntnisgegenstdnde stellen kann. Es
ist diese Dimension, die sich der compu-
ter-analogen Beschreibung des menschli-
chen Geistes zu widersetzen scheint. Als
philosophischer Spielzug bliebe hier nur
der radikale Schritt, diese Dimension zu-
sammen mit den Qualia als illusionar
oder irrelevant zu betrachten.

Eine Ontologie und Ethik des

Virtuellen

Mehr noch als die Computer-Analogie
des Geistes bohrt uns das durch Compu-
ter ermoglichte Erzeugnis - eine Realitét,
die nicht den Anspruch hat, reell zu sein
- buchstéblich einen Stachel in unser bio-
logisches Fleisch. Denn sind die Bilder
und Icons, die bewegten Animationen
und die schier raum- und zeit-entschrén-
kenden Verbindungen, die wir etablieren
und benutzen bloss Zeichen, die auf die
echte, robuste Wirklichkeit verweisen?
Oder haben sich diese oft genug um sich
selbst «tanzenden Zeichen» schon so von
ihrer Verweisfunktion emanzipiert, dass
wir den Eindruck haben miissen: Hier
schiebt sich eine andere Wirklichkeit zwi-
schen uns und «die» Wirklichkeit. Virtu-
elle Objekte sind ontologisch, d.h. beziig-
lich ihres Seins/Wesens ausgesprochen
eigenartig: Sie sind keine abstrakten Enti-
tdten (wie Zahlen), sie sind keine institu-
tionellen Entitdten (wie Banken oder Uni-
versitdten); sie sind vergleichweise kon-
kret, ihnen fehlt aber die «Dicke» echter
Entitdten. Virtuelle Entitdten wirken auf
uns (und wir konnen auf sie einwirken),
aber diese Wirksambkeit ist vermittelt {iber
die kausalen Pfade elektronisch-physika-
lischer Zusammenhénge (Bild 1).°

Solche Vermittlungen gibt es natiirlich
iiberall: Die Tageszeitung, die ich auf-
schlage, besteht aus Druckerschwérze
und Papier. Die Informationen, die ich ihr
entnehme, gehen natiirlich immer tiber
die im Material als Material gegebenen
Informationen hinaus (auf letztere kommt
es gar nicht an). Aber: Worin besteht der
Unterschied zwischen der Tageszeitung,
die ich in der Hand halten kann und dem
Magazin, das ich auf einem Tablet-PC
«aufschlage»? Virtuelle Entitdten dhneln
Universalien - sie sind mehrfach realisier-
bar; ich kann ein- und dieselbe Datei, ein-
und denselben Account, ein- und dasselbe

V=

A electro >

Stiick Information an verschiedenen Or-
ten und zu verschiedenen Zeiten zugéng-
lich machen. Fiir normale physische Ge-
genstande gilt das nicht: Die Emanzipa-
tion von einer einlinig-stabilen Bindung
an Raum und Zeit etabliert - so kdnnte
man philosophisch hochtrabend formulie-
ren — «neue» Seinsmodi: Neben konkre-
ten und abstrakten Dingen, neben dem
strikt Individuellen und dem Allgemeinen
finden sich plotzlich Entitdten, die vom
Konkreten und Abstrakten, vom Individu-
ellen und Allgemeinen je etwas an sich zu
haben scheinen: die virtuelle Welt.

Ethische Fragen

Das Verstorende des Virtuellen entfal-
tet sich aber nicht nur auf dem Feld der
Ontologie. Weitaus wichtiger, weitaus
unmittelbarer und gravierender sind die
ethischen Fragen, die sich aus den neuen
technologischen Moglichkeiten ergeben.
Dabei ist der Ausdruck »virtuelle Reali-
tdt« schon fiir sich verfiihrerisch, weil er
einerseits eine Wirklichkeitsdimension
unterstellt, die er aber andererseits mit
dem Zusatz »virtuell« wieder zuriick-
nimmt - als ob das, was da »virtuell«
geboten werde, nicht so ernst zu nehmen,
nicht so schwerwiegend, nicht so mit
ethischen Fragen und moralischen Kon-
sequenzen behaftet sei wie die echte, ro-
buste Wirklichkeit.

Aber welchen Status haben die com-
putergenerierten «Wirklichkeiten», die
wir uns erschaffen? Handelt es sich um
besondere Arten von Fiktionen (Filmen
vergleichbar, die einfach um die Méglich-
keit des interaktiven Ein- und Zugriffs
bereichert wurden)? Sind es lediglich
von uns selbst erdachte Inszenierungen,
in die wir uns hineinziehen lassen - ver-
gleichbar den fesselnden Kriften eines
guten Romans, der in uns zahlreiche Bil-
der im Kopf erzeugt, oder dem Bann ei-
nes Kinofilms, der uns fiir eine Zeit
selbstvergessen macht? Oder ist mit der
Simulation von Wirklichkeit unsere Ein-
stellung der Wirklichkeit gegeniiber doch
irgendwie aufgerufen und angefragt, auch
wenn sich die Oberfldche der «virtuellen
Realitédt» als Fiktion gibt, die unverbind-
lich und damit ethisch unproblematisch
zu sein vorgibt?

Die ethischen Implikationen kreisen
um zwei verschiedene Pole, die mit den
oben gestreiften ontologischen Fragen zu
tun haben: Virtuelle Realitét ist nicht ein-
fach eine verdoppelte Realitét - eine Zwi-
schenebene oder eine, durch die computer-
verstarkten Medien neu eingezogene
Ebene von Wirklichkeit. Sie bleibt selbst in

Bulletin 10s/2011

SeQRe 70

LiveS 99

Bild 2 Fressen und gefressen werden: Bei Pac-
Man drangen sich ethische Fragen noch nicht
wirklich auf. Bei neueren, realistischeren Com-
puterspielen (Doom etc.) mit hoherem Immersi-
onsgrad sieht dies anders aus.

ihrer spielerischen Weise auf «die» Wirk-
lichkeit bezogen, stellt sie nach, bildet sie
ab oder bildet sie (in all den phantastischen
Moglichkeiten der Technik) um.

Virtuelle Realitdt nimmt ihren Aus-
gangspunkt bei der Fiktion. Aber die tech-
nische Raffinesse macht es doch maglich,
dass sich das Virtuelle ontologisch so voll-
saugt, dass es sich so anreichert, dass wir
ihm mit wirklichkeitsanalogen Begriffen
begegnen miissen, obwohl eben dieser
Schritt in seiner letzten Konsequenz ein
ungedeckter Scheck bleiben muss: Wenn
sich eine reelle Person in der virtuellen
Welt eine andere Persona zurecht schnei-
dert, dann bleibt die Design-Persona in
ihrer ganzen Handlungs- und Wirkungs-
weise auf die reelle Person bezogen. Doch
die reelle Person verschwindet dahinter
so, dass man die Design-Person nicht
mehr bloss als einer Art elektronisch ge-
nerierte Handpuppe betrachten kann.*
Sie fiihrt ihr «Eigenleben» in einer Welt,
die - wie es scheint - auch neuen, eigenen
Gesetzmassigkeiten unterliegt.

Bewertungskriterien

Wie sollen sich hier aber ethische Mass-
stibe entwickeln lassen? Besteht der
ethisch relevante Unterschied zwischen
einem Flugsimulator und einem Kriegs-
spiel nur darin, dass es neben den ver-
schiedenen Anwendungsbereichen auch
einen Genre-Unterschied (vergleichbar
dem Genre-Unterschied bei Filmen, die
dann unterschiedliche Altersbeschrankun-
gen veranlassen) gibt, den wir in Rechnung
stellen miissen? Oder gibt es dariiber hin-
aus auch Aspekte, die mit dem Grad an

ITG-Sonderausgabe / Numéro spécial ITG

Wwww.neave.com

37



38

PHILOSOPHIE VIRTUELLE REALITAT

PHILOSOPHIE REALITE VIRTUELLE

technischer Raffinesse zu tun haben, wes-
halb zwischen den, aus ganz verschiede-
nen Generationen stammenden Compu-
terspielen «Pac-Man» (Bild 2) und «<Doom»
Welten liegen. Es gibt zwei Aspekte, die
sich vielleicht fiir eine ethische (und in Zu-
kunft sicher auch verstarkt rechtliche’)
Bewertung des «bloss» Simulierten heran-
ziehen lassen: erstens der Grad der Ahn-
lichkeit, zweitens der Grad der Immersion.
Das Ahnlichkeitskriterium bezieht sich
darauf, wie sehr es der virtuellen Welt ge-
lingt, als in seinen Charakteristika eigen-
standige Erscheinung die «wirkliche Wirk-
lichkeit» zu imitieren oder in freier, fabu-
lierender Komposition imitationsédquiva-
lente Konstruktionen zu erzeugen. Zu
diesem Ahnlichkeitsbemessungsgrad zihlt
auch das Mass an interaktiver Einschal-
tung und Einmischung, die diese «Konst-
ruktion» erlaubt.

Das zweite Kriterium hat den Rezipi-
enten im Blick: Je feiner und ausgefacher-
ter die Méglichkeiten des Eintauchens in
die virtuelle Welt werden (wenn sie iiber
optische und akustische Reize hinausge-
hen und auch taktile und haptische oder
eines Tages sogar den Geruchssinn an-
sprechende Inputs liefern), desto weniger
ist unser Gehirn in der Lage, das Virtuelle
als etwas bloss Virtuelles stehen zu lassen:
Die in einer virtuellen Welt mit hohem
Immersionsgrad empfundene Angst,
Freude oder Lust unterscheiden sich hin-
sichtlich der Erlebnisqualitdt nicht von
den Empfindungen, die sich auf die wirk-
liche Welt richten.

Ethisch geht es dann allerdings nicht
um die Frage, ob wir mit virtuellen Enti-
tdten alles machen diirfen, was wir ma-
chen konnen, sondern ob wir - aufgrund
der Moglichkeit, der realen Empfindung
in allem dhnliche und uns nahezu gleich
stark okkupierende Erlebnisse zu erzeu-
gen — nicht uns selbst gegeniiber eine
Pflicht besitzen, die uns dazu anhélt, uns
selbst gewissermassen zu schiitzen und
unsere Eigenart nicht preiszugeben, die

durch immer hohere Grade von Ahnlich-
keitskonstruktionen und Immersions-
techniken herausgefordert wird.

Das menschliche Fleisch

Der letzte Punkt beriihrt einen Gedan-
ken, der zum Kerninhalt der religiosen
Tradition des Christentums gehort - ein
Inhalt, den das Christentum gegeniiber
allen Versuchungen, dariiber hinwegzuge-
hen, festgehalten hat: Zum Menschsein
gehort eine fleischliche Dimension. Die-
ser sehr robuste Gedanke schliesst die
biologische Seite menschlicher Existenz
in die menschliche Selbstbeschreibung
wesentlich ein. Philosophisch kénnen wir
das Theologumenon der «fleischlichen
Existenz» in eine mahnende Anfrage
iibersetzen: Was wird aus dem Menschen,
wenn es uns technologisch gelénge, seine
biologische Daseinsseite immer weiter zu
ersetzen - und zwar durch synthetische,
kybernetische Elemente? Wire das Resul-
tat solcher Ersetzungsvorgidnge am Ende
noch ein «Mensch»? Oder hitte es der
Mensch dann fertig gebracht, sich in einen
Hybrid seiner selbst zu verwandeln? Die
Verlockungen dieser Verwandlungsmog-
lichkeiten sind vielleicht inzwischen gro-
sser als etwaige Schreckensszenarien, die
den Menschen der kommenden Jahrhun-
derte als Cyborg ausmalen wollten: Im-
plantate als Hilfe fiir akustische oder (in
nicht allzu ferner Zukunft auch) optische
Reizsignaliibertragung ersetzen, was das
«Fleisch» in seiner Mangelgestalt dem
Menschen schuldig bleiben kann. Die
Grenzverwischungen zwischen virtueller
und «echter» Wirklichkeit (Stichwort:
«augmented reality») scheinen es uns zu
gestatten, zu Bewohnern zweier Welten
zu werden mit der reizvollen Lizenz, das
Echte durch die Brille des Virtuellen zu
betrachten. Aber bleibt das Echte dadurch
noch echt?

Was wiirde passieren, wenn wir die
Grenzen noch fliessender gestalten konn-
ten — wenn eine Mischung aus transparen-

m Esprit et réalité a I'ére de I'ordinateur

Un acces philosophique a la réalité virtuelle

La philosophie elle-méme a intégré depuis longtemps les concepts et les questions ayant
dominé les films de science-fiction a la fin du siécle dernier: le rapport de I'Homme a la
«médialité » électronique. A ce niveau, le fait que les Hommes utilisent des médias électroni-
ques n'est pas jugé essentiel en premier lieu. Dans ce cas en effet, les ordinateurs ne seraient
éthiques et ontologiques qu’en tant que stylet et regle a calcul améliorés se distinguant de
leurs grossiers ancétres par un niveau élevé de flexibilité et une multiplicité de fonctions. La
vraie question est plutdt de savoir qui et ce que I'Homme a créé avec la « réalité virtuelle »
produite au moyen des médias électroniques et s'il est en droit de voir une représentation de

lui-méme dans ces facultés qu'il a produites.

No

Bulletin 10s/2011

ITG-Sonderausgabe / Numéro spécial ITG

ten Monitoren (die sich unauffillig wie
Sonnenbrillen tragen lassen), Implantaten
und immer vollstandigerer Immersion in
die virtuelle Realitdt unsere biologischen
Parameter entgrenzen und vielleicht voll-
stindig ersetzen konnten, wenn wir uns
ein unendliches Leben in einer nicht-bio-
logischen Welt schaffen konnten ?®

Viel steht dafiir, diese Fragen nicht ein-
fach als Vorstellung des Unmdglichen
abzutun, aber doch darauf zu beharren,
dass der Mensch sich in diesem Falle
selbst abschaffen wiirde: Unser Fleisch
préagt unser Zugehen auf die Welt, kleidet
die Verarbeitung und damit auch die Er-
lebnisseite der Inputs, die wir aus der
Wirklichkeit empfangen aus, pragt die
grundsatzlichen Formen, in denen wir
uns vorfinden und in denen wir leben.

Das Fleisch verleiht uns - auch wenn
sich dies paradox anhort - eine vermit-
telte Unmittelbarkeit. Der Kontakt mit
dem Echten wird dadurch hergestellt,
dass wir es (in einem ganz archaischen
Sinne) beriihren konnen. Wenn - und
diese These bleibt zu diskutieren - das
Beriihren wiederum eine besondere Er-
lebnisqualitét darstellt bzw. vermittelt, die
nicht mit einem erlebnislosen Informati-
onsinput gleichgesetzt werden kann (der
geneigte Leser bzw. die geneigte Leserin
moge sich hier kurz vorstellen und fragen,
wie es sich anfiihlt, {iber den Riicken ge-
streichelt zu werden, und ob sich dieses
Gefiihl ersetzen ldsst durch eine Angabe
iiber eine Information, die besagt: «Ich
nehme wahr, dass x in physischen Kon-
takt mit meinem Riicken tritt» oder der-
gleichen), dann kann man die These wa-
gen: Der Mensch ohne seine fleischliche
Seite wire kein Mensch mehr. Was er
dann wire, weiss niemand zu sagen.

Prof. Dr. Thomas Schartl ist Profes-
sor fir Philosophie an der Katholisch-
Theologischen Fakultat der Universitdt
Augsburg.

Universitat Augsburg, D-86159 Augsburg
thomas.schaertl@kthf.uni-augsburg.de

' Vgl. dazu exemplarisch Daniel Dennett, The Intenti-
onal Stance, Cambridge (Mass.) 1987.

2 Vgl. zur Diskussion Paul M. Churchland, The Engine
of Reason. The Seat of the Soul. A Philosophical Jour-
ney Into the Brain. Cambridge (Mass.) 2000.

3 Mark Heim, The Metaphysics of Virtual Reality. Ox-
ford 1994.

4 Vgl. weiterfihrend Thomas Ploug, Ethics in Cyber-
space. How Cyberspace May Influence Interpersonal
Interaction, Dordrecht 2009.

> Zum Zusammenhang von ontologischen und recht-
lichen Fragen im Zusammenhang mit der virtuellen
Realitat vgl. auch David R. Koepsell, The Ontology of
Cyberspace. Philosophy, Law, and the Future of Intel-
lecutal Propterty, Peru (1ll.) 2000.

® Vgl. Klaus Miller, Endlich unsterblich. Zwischen
Kérperkult und Cyberworld. Kevelaer 2011.

electro > X%



	Geist und Wirklichkeit im Computerzeitalter

