
Zeitschrift: bulletin.ch / Electrosuisse

Herausgeber: Electrosuisse

Band: 102 (2011)

Heft: (10)

Artikel: Geist und Wirklichkeit im Computerzeitalter

Autor: Schärti, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-856864

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-856864
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PHILOSOPHIE VIRTUELLE REALITÄT
PHILOSOPHIE RÉALITÉ VIRTUELLE

Geist und Wirklichkeit im
Computerzeitalter
Ein philosophischer Zugang zur virtuellen Realität

Der Geist als Computer?
Was sich der Computer-Analogie (und

damit vielleicht auch der technischen
Reproduzierbarkeit von Geist und Bewusst-

sein) zu widersetzen scheint, sind zwei

zusammenhängende Phänomene, die
heute philosophisch immer noch diskutiert

werden: das sogenannte Problem
der «Qualia» und das Phänomen der

«prepositional attitudes».

könnten wir hier auf ein rätselhaftes
Phänomen gestossen sein, das uns zwingt,
eine rein physikalisch-biochemische oder

kybernetische Beschreibung geistiger
Prozesse für unzureichend zu erachten.

Prepositional Attitudes
Prepositional Attitudes sind Einstellungen,

die wir als Erkenntnissubjekte zu
Sachverhalten einnehmen. Wir können
etwas glauben oder wissen, meinen oder
erkannt haben. Einige Theorieansätze
gehen davon aus, dass sich diese
Unterschiede einfach aus den Wahrscheinlichkeitsgraden

der im Fokus stehenden
Sachverhalte ergeben, so dass eines

Tages auch ein künstliches System über

Propositional Attitudes verfügen kann,
sobald es in der Lage ist, auf die
Wahrscheinlichkeit eines Sachverhaltes zu
reagieren und sie dadurch zu «ermessen».
Andere philosophische Stimmen wiederum

halten an der klassischen Idee fest,
dass Propositional Attitudes Weisen sind,
in denen ein Erkenntnissubjekt eine
Relation zu einem Sachverhalt aufbaut und
einfärbt. Wir können nicht nur meinen,
glauben oder wissen, sondern wir hoffen
und zweifeln auch, wir beklagen und
bedauern etc. Die Einfärbung dieser Rela-

Qualia
Spezifische Empfindungsqualitäten

werden als Qualia bezeichnet; die
Wahrnehmung dieses kleinen roten Quadrats

Bild 1 Der Einsatz von virtueller Realität beschränkt sich nicht nur auf Spiele: Zu Trainingszwecken

eingesetzt kann VR beispielsweise Ausrüstungsfehlfunktionen beim Fallschirmspringen simulieren

und Beinbrüche oder Schlimmeres vermeiden helfen.

Auch in der Philosophie sind schon lange jene Fragen
angekommen, die einst den Science-Fiction-Film am
Ende des letzten Jahrhunderts dominiert hatten: das

Verhältnis des Menschen zur elektronischen Medialität.
Dabei wird es nicht in erster FHinsicht als bedenkenswert
empfunden, dass Menschen elektronische Medien
benutzen. Die eigentliche Frage ist eher die, wen und

was sich der Mensch mit der durch elektronische Medien

erzeugten «virtuellen Realität» erschaffen hat.

Thomas Schärtl

Der Funktionalismus in der Philosophie

des Geistes und die kybernetische
Beschreibung von Informationsprozessen

und kognitiven Leistungen verschiedener

Grade haben uns auf eine sehr
subtile Weise mit der Computer-Analogie
des Geistes konfrontiert: Unser Geist ist

- so sagt diese Analogie - im Wesentlichen

nichts anderes als eine sehr
ausgeklügelte, von der Evolution feinporig
angepasste Programmierung, die in einer

biologischen Hardware realisiert ist.

Theoretisch - und hier wären sich
Funktionalsten und Cyberphilosophen einig

- könnte ein ausgefeiltes kognitives
Programm auch in einer anderen, nicht-biologischen

Form realisiert sein.1 Der Weg

vom menschlichen Gehirn hin zur künstlichen

Intelligenz sei daher keine prinzipiell

metaphysische, sondern eine rein
technologische, genauerhin:
ingenieurwissenschaftliche Frage.

ist mit einem Farb-Erlebnis nicht nur
verkoppelt, sondern besteht in einem
Farberleben. Deshalb besagt dieses Erleben

von als Erleben «mehr» und ist
gehaltlich reicher als der Satz «Auf dieser
Seite ist ein Beispiel für die Farbe rot
abgedruckt». Wären Qualia-Erlebnisse nur
besondere Erkenntniswege, die theoretisch

auch durch andere, nicht-erlebnis-
generierte Wege ersetzt werden können,
dann könnte auch Farbwahrnehmung
rein informationsverarbeitungs-analog
reproduziert werden.2 Sind Empfindungen

aber typisch für unseren Geist, dann

Bulletin 10s/2011 ITG-Sonderausgabe/Numéro spécial ITG
electro > Xll



PHILOSOPHIE VIRTUELLE REALITÄT
PHILOSOPHIE RÉALITÉ VIRTUELLE

A _
-- A A

• >

SCORC 7o LiVesaa ^

tion - und wie anders als durch solche

Einfärbungen sollte man den Unterschied
zwischen Meinen und Bedauern, Wissen
und Bezweifeln erklären - verweist
zurück auf die eigenartige Erlebnisdimension,

in die menschliches Bewusstsein

eingetaucht ist und in die es alle seine

Erkenntnisgegenstände stellen kann. Es

ist diese Dimension, die sich der compu-
ter-analogen Beschreibung des menschlichen

Geistes zu widersetzen scheint. Als

philosophischer Spielzug bliebe hier nur
der radikale Schritt, diese Dimension
zusammen mit den Qualia als illusionär
oder irrelevant zu betrachten.

Eine Ontologie und Ethik des
Virtuellen
Mehr noch als die Computer-Analogie

des Geistes bohrt uns das durch Computer

ermöglichte Erzeugnis - eine Realität,
die nicht den Anspruch hat, reell zu sein

- buchstäblich einen Stachel in unser
biologisches Fleisch. Denn sind die Bilder
und Icons, die bewegten Animationen
und die schier räum- und zeit-entschrän-
kenden Verbindungen, die wir etablieren
und benutzen bloss Zeichen, die auf die

echte, robuste Wirklichkeit verweisen?
Oder haben sich diese oft genug um sich

selbst «tanzenden Zeichen» schon so von
ihrer Verweisfunktion emanzipiert, dass

wir den Eindruck haben müssen: Hier
schiebt sich eine andere Wirklichkeit
zwischen uns und «die» Wirklichkeit. Virtuelle

Objekte sind ontologisch, d.h. bezüglich

ihres Seins/Wesens ausgesprochen
eigenartig: Sie sind keine abstrakten Enti-
täten (wie Zahlen), sie sind keine
institutionellen Entitäten (wie Banken oder
Universitäten); sie sind vergleichweise konkret,

ihnen fehlt aber die «Dicke» echter
Entitäten. Virtuelle Entitäten wirken auf

uns (und wir können auf sie einwirken),
aber diese Wirksamkeit ist vermittelt über
die kausalen Pfade elektronisch-physikalischer

Zusammenhänge (Bild 1).3

Solche Vermittlungen gibt es natürlich
überall: Die Tageszeitung, die ich
aufschlage, besteht aus Druckerschwärze
und Papier. Die Informationen, die ich ihr
entnehme, gehen natürlich immer über
die im Material als Material gegebenen
Informationen hinaus (auf letztere kommt
es gar nicht an). Aber: Worin besteht der
Unterschied zwischen der Tageszeitung,
die ich in der Hand halten kann und dem

Magazin, das ich auf einem Tablet-PC

«aufschlage»? Virtuelle Entitäten ähneln
Universalien - sie sind mehrfach realisierbar;

ich kann ein- und dieselbe Datei, ein-
und denselben Account, ein- und dasselbe

Stück Information an verschiedenen Orten

und zu verschiedenen Zeiten zugänglich

machen. Für normale physische
Gegenstände gilt das nicht: Die Emanzipation

von einer einlinig-stabilen Bindung
an Raum und Zeit etabliert - so könnte

man philosophisch hochtrabend formulieren

- «neue» Seinsmodi: Neben konkreten

und abstrakten Dingen, neben dem

strikt Individuellen und dem Allgemeinen
finden sich plötzlich Entitäten, die vom
Konkreten und Abstrakten, vom Individuellen

und Allgemeinen je etwas an sich zu
haben scheinen: die virtuelle Welt.

Ethische Fragen
Das Verstörende des Virtuellen entfaltet

sich aber nicht nur auf dem Feld der

Ontologie. Weitaus wichtiger, weitaus
unmittelbarer und gravierender sind die

ethischen Fragen, die sich aus den neuen
technologischen Möglichkeiten ergeben.
Dabei ist der Ausdruck »virtuelle Realität«

schon für sich verführerisch, weil er
einerseits eine Wirklichkeitsdimension
unterstellt, die er aber andererseits mit
dem Zusatz »virtuell« wieder zurücknimmt

- als ob das, was da »virtuell«
geboten werde, nicht so ernst zu nehmen,
nicht so schwerwiegend, nicht so mit
ethischen Fragen und moralischen

Konsequenzen behaftet sei wie die echte,
robuste Wirklichkeit.

Aber welchen Status haben die

computergenerierten «Wirklichkeiten», die
wir uns erschaffen? Handelt es sich um
besondere Arten von Fiktionen (Filmen
vergleichbar, die einfach um die Möglichkeit

des interaktiven Ein- und Zugriffs
bereichert wurden)? Sind es lediglich
von uns selbst erdachte Inszenierungen,
in die wir uns hineinziehen lassen -
vergleichbar den fesselnden Kräften eines

guten Romans, der in uns zahlreiche Bilder

im Kopf erzeugt, oder dem Bann
eines Kinofilms, der uns für eine Zeit
selbstvergessen macht? Oder ist mit der
Simulation von Wirklichkeit unsere
Einstellung der Wirklichkeit gegenüber doch

irgendwie aufgerufen und angefragt, auch

wenn sich die Oberfläche der «virtuellen
Realität» als Fiktion gibt, die unverbindlich

und damit ethisch unproblematisch
zu sein vorgibt?

Die ethischen Implikationen kreisen

um zwei verschiedene Pole, die mit den

oben gestreiften ontologischen Fragen zu
tun haben: Virtuelle Realität ist nicht
einfach eine verdoppelte Realität - eine
Zwischenebene oder eine, durch die
computerverstärkten Medien neu eingezogene
Ebene von Wirklichkeit. Sie bleibt selbst in

Bild 2 Fressen und gefressen werden: Bei Pac-

Man drängen sich ethische Fragen noch nicht

wirklich auf. Bei neueren, realistischeren

Computerspielen (Doom etc.) mit höherem Immersionsgrad

sieht dies anders aus.

ihrer spielerischen Weise auf «die»
Wirklichkeit bezogen, stellt sie nach, bildet sie

ab oder bildet sie (in all den phantastischen

Möglichkeiten der Technik) um.
Virtuelle Realität nimmt ihren

Ausgangspunkt bei der Fiktion. Aber die
technische Raffinesse macht es doch möglich,
dass sich das Virtuelle ontologisch so

vollsaugt, dass es sich so anreichert, dass wir
ihm mit wirklichkeitsanalogen Begriffen
begegnen müssen, obwohl eben dieser
Schritt in seiner letzten Konsequenz ein

ungedeckter Scheck bleiben muss: Wenn
sich eine reelle Person in der virtuellen
Welt eine andere Persona zurecht schneidert,

dann bleibt die Design-Persona in
ihrer ganzen Handlungs- und Wirkungsweise

auf die reelle Person bezogen. Doch
die reelle Person verschwindet dahinter
so, dass man die Design-Person nicht
mehr bloss als einer Art elektronisch
generierte Handpuppe betrachten kann.4
Sie führt ihr «Eigenleben» in einer Welt,
die - wie es scheint - auch neuen, eigenen

Gesetzmässigkeiten unterliegt.

Bewertungskriterien
Wie sollen sich hier aber ethische Massstäbe

entwickeln lassen? Besteht der
ethisch relevante Unterschied zwischen
einem Flugsimulator und einem Kriegsspiel

nur darin, dass es neben den
verschiedenen Anwendungsbereichen auch
einen Genre-Unterschied (vergleichbar
dem Genre-Unterschied bei Filmen, die
dann unterschiedliche Altersbeschränkungen

veranlassen) gibt, den wir in Rechnung
stellen müssen? Oder gibt es darüber hinaus

auch Aspekte, die mit dem Grad an

Xil electrosu
Bulletin 10s/2011 ITG-Sonderausgabe/Numéro spécial ITG



PHILOSOPHIE VIRTUELLE REALITÄT
PHILOSOPHIE RÉALITÉ VIRTUELLE

technischer Raffinesse zu tun haben, weshalb

zwischen den, aus ganz verschiedenen

Generationen stammenden
Computerspielen «Pac-Man» (Bild 2) und «Doom»
Welten liegen. Es gibt zwei Aspekte, die
sich vielleicht für eine ethische (und in
Zukunft sicher auch verstärkt rechtliche5)
Bewertung des «bloss» Simulierten
heranziehen lassen: erstens der Grad der
Ähnlichkeit, zweitens der Grad der Immersion.
Das Ähnlichkeitskriterium bezieht sich

darauf, wie sehr es der virtuellen Welt
gelingt, als in seinen Charakteristika
eigenständige Erscheinung die «wirkliche
Wirklichkeit» zu imitieren oder in freier,
fabulierender Komposition imitationsäquivalente

Konstruktionen zu erzeugen. Zu
diesem Ähnlichkeitsbemessungsgrad zählt
auch das Mass an interaktiver Einschaltung

und Einmischung, die diese
«Konstruktion» erlaubt.

Das zweite Kriterium hat den Rezipi-
enten im Blick: Je feiner und ausgefächerter

die Möglichkeiten des Eintauchens in
die virtuelle Welt werden (wenn sie über

optische und akustische Reize hinausgehen

und auch taktile und haptische oder
eines Tages sogar den Geruchssinn
ansprechende Inputs liefern), desto weniger
ist unser Gehirn in der Lage, das Virtuelle
als etwas bloss Virtuelles stehen zu lassen:

Die in einer virtuellen Welt mit hohem

Immersionsgrad empfundene Angst,
Freude oder Lust unterscheiden sich
hinsichtlich der Erlebnisqualität nicht von
den Empfindungen, die sich auf die wirkliche

Welt richten.
Ethisch geht es dann allerdings nicht

um die Frage, ob wir mit virtuellen Enti-
täten alles machen dürfen, was wir
machen können, sondern ob wir - aufgrund
der Möglichkeit, der realen Empfindung
in allem ähnliche und uns nahezu gleich
stark okkupierende Erlebnisse zu erzeugen

- nicht uns selbst gegenüber eine
Pflicht besitzen, die uns dazu anhält, uns
selbst gewissermassen zu schützen und
unsere Eigenart nicht preiszugeben, die

durch immer höhere Grade von
Ähnlichkeitskonstruktionen und Immersionstechniken

herausgefordert wird.

Das menschliche Fleisch
Der letzte Punkt berührt einen Gedanken,

der zum Kerninhalt der religiösen
Tradition des Christentums gehört - ein

Inhalt, den das Christentum gegenüber
allen Versuchungen, darüber hinwegzugehen,

festgehalten hat: Zum Menschsein

gehört eine fleischliche Dimension. Dieser

sehr robuste Gedanke schliesst die

biologische Seite menschlicher Existenz
in die menschliche Selbstbeschreibung
wesentlich ein. Philosophisch können wir
das Theologumenon der «fleischlichen
Existenz» in eine mahnende Anfrage
übersetzen: Was wird aus dem Menschen,

wenn es uns technologisch gelänge, seine

biologische Daseinsseite immer weiter zu
ersetzen - und zwar durch synthetische,
kybernetische Elemente? Wäre das Resultat

solcher Ersetzungsvorgänge am Ende
noch ein «Mensch»? Oder hätte es der
Mensch dann fertig gebracht, sich in einen

Hybrid seiner selbst zu verwandeln? Die

Verlockungen dieser Verwandlungsmöglichkeiten

sind vielleicht inzwischen
grösser als etwaige Schreckensszenarien, die
den Menschen der kommenden Jahrhunderte

als Cyborg ausmalen wollten:
Implantate als Hilfe für akustische oder (in
nicht allzu ferner Zukunft auch) optische
Reizsignalübertragung ersetzen, was das

«Fleisch» in seiner Mangelgestalt dem
Menschen schuldig bleiben kann. Die

Grenzverwischungen zwischen virtueller
und «echter» Wirklichkeit (Stichwort:
«augmented reality») scheinen es uns zu

gestatten, zu Bewohnern zweier Welten
zu werden mit der reizvollen Lizenz, das

Echte durch die Brille des Virtuellen zu
betrachten. Aber bleibt das Echte dadurch
noch echt?

Was würde passieren, wenn wir die
Grenzen noch fliessender gestalten könnten

- wenn eine Mischung aus transparen¬

ten Monitoren (die sich unauffällig wie
Sonnenbrillen tragen lassen), Implantaten
und immer vollständigerer Immersion in
die virtuelle Realität unsere biologischen
Parameter entgrenzen und vielleicht
vollständig ersetzen könnten, wenn wir uns
ein unendliches Leben in einer nicht-biologischen

Welt schaffen könnten?6
Viel steht dafür, diese Fragen nicht

einfach als Vorstellung des Unmöglichen
abzutun, aber doch darauf zu beharren,
dass der Mensch sich in diesem Falle
selbst abschaffen würde: Unser Fleisch

prägt unser Zugehen auf die Welt, kleidet
die Verarbeitung und damit auch die
Erlebnisseite der Inputs, die wir aus der
Wirklichkeit empfangen aus, prägt die

grundsätzlichen Formen, in denen wir
uns vorfinden und in denen wir leben.

Das Fleisch verleiht uns - auch wenn
sich dies paradox anhört - eine vermittelte

Unmittelbarkeit. Der Kontakt mit
dem Echten wird dadurch hergestellt,
dass wir es (in einem ganz archaischen

Sinne) berühren können. Wenn - und
diese These bleibt zu diskutieren - das

Berühren wiederum eine besondere

Erlebnisqualität darstellt bzw. vermittelt, die

nicht mit einem erlebnislosen Informati-
onsinput gleichgesetzt werden kann (der
geneigte Leser bzw. die geneigte Leserin

möge sich hier kurz vorstellen und fragen,
wie es sich anfühlt, über den Rücken
gestreichelt zu werden, und ob sich dieses

Gefühl ersetzen lässt durch eine Angabe
über eine Information, die besagt: «Ich
nehme wahr, dass x in physischen Kontakt

mit meinem Rücken tritt» oder
dergleichen), dann kann man die These

wagen: Der Mensch ohne seine fleischliche
Seite wäre kein Mensch mehr. Was er
dann wäre, weiss niemand zu sagen.

Angaben zum Autor
Prof. Dr. Thomas Schärtl ist Profes-

sor k"" Philosophie an der Katholisch-

« » (M Theologischen Fakultät der Universität

Augsburg.
' "f' Universität Augsburg, D-86159 Augsburg

thomas.schaertl@kthf.uni-augsburg.de

1

Vgl. dazu exemplarisch Daniel Dennett, The Intentional

Stance, Cambridge (Mass.) 1987.
2 Vgl. zur Diskussion Paul M. Churchland, The Engine
of Reason. The Seat of the Soul. A Philosophical Journey

Into the Brain. Cambridge (Mass.) 2000.
3 Mark Heim, The Metaphysics of Virtual Reality.
Oxford 1994.
4 Vgl. weiterführend Thomas Ploug, Ethics in Cyberspace.

How Cyberspace May Influence Interpersonal
Interaction, Dordrecht 2009.
5 Zum Zusammenhang von ontologischen und
rechtlichen Fragen im Zusammenhang mit der virtuellen
Realität vgl. auch David R. Koepsell, The Ontology of

Cyberspace. Philosophy, Law, and the Future of Intel-
iecutal Propterty, Peru (III.) 2000.
" Vgl. Klaus Müller, Endlich unsterblich. Zwischen

Körperkult und Cyberworld. Kevelaer 2011.

kÉÉSÉËÉÉÉH Esprit et réalité à l'ère de l'ordinateur
Un accès philosophique à la réalité virtuelle
La philosophie elle-même a intégré depuis longtemps les concepts et les questions ayant
dominé les films de science-fiction à la fin du siècle dernier: le rapport de l'Homme à la

« médialité » électronique. À ce niveau, le fait que les Hommes utilisent des médias électroniques

n'est pas jugé essentiel en premier lieu. Dans ce cas en effet, les ordinateurs ne seraient

éthiques et ontologiques qu'en tant que stylet et règle à calcul améliorés se distinguant de

leurs grossiers ancêtres par un niveau élevé de flexibilité et une multiplicité de fonctions. La

vraie question est plutôt de savoir qui et ce que l'Homme a créé avec la « réalité virtuelle »

produite au moyen des médias électroniques et s'il est en droit de voir une représentation de

lui-même dans ces facultés qu'il a produites. No

Bulletin 10s/2011 ITG-Sonderausgabe/Numéro spécial ITG
electro » XÜ


	Geist und Wirklichkeit im Computerzeitalter

