
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 87 (2000)

Heft: 11: Mythen in der Schule

Artikel: Mythen in der Schule als Aspekt einer sinngestaltenden Bildung

Autor: Korinek, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-531929

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-531929
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Walter Korinek

Mythen in der Schule als Aspekt
einer sinngestaltenden Bildung

Was ist die schwierigste und wichtigste Aufgabe der Erziehung? Diese

Frage stellt Bruno Bettelheim an den Anfang seines Buches «Kinder
brauchen Märchen».' Er gibt eine eindeutige Antwort- «Heute hegt wie
in früheren Zeiten die wichtigste und schwierigste Aufgabe der Erziehung

darin, dem Kind dabei zu helfen, einen Sinn im Leben zu finden
Und dann fahrt er fort: «Um den Wechselfallen des Lebens nicht hilflos
ausgeliefert zu sein, muss man seine inneren Kraftquellen erschlossen,
so dass Gefühle, Phantasie und Intellekt einander unterstutzen und
bereichern »'

Mythos und Logos als Hilfen zur Identitätsgestaltung
Im Mittelpunkt des Lehrens und Lernens in der Schule steht der
systematische Erwerb von Kenntnissen, Fähigkeiten und Fertigkeiten, das

rationale Durchdringen von Sachverhalten, das sozial- oder
naturwissenschaftliche Deuten von Sachverhalten - dies sind Lehr- und
Lernformen aus dem Bereich des rational-logischen Denkens.
Welchen Stellenwert kann die unternchthche Behandlung von mythischen

Inhalten in der Schule haben'7 Sind sie geeignet, die «inneren
Kraftquellen» von denen Bettelheim spricht, zu aktivieren"7 Können sie

einen sinnvollen Beitrag zur Identitatsgestaltung der Kinder leisten"7

Ich mochte nicht den Eindruck erwecken, dass die Lehr- und
Lernformen aus dem Bereich kognitiv-rationalen Lernens falsch oder
unberechtigt seien. Sie sind wichtig und notwendig zur menschlichen
Entwicklung und ein unabdingbarer Teil schulischer Arbeit. Es geht mir
aber darum, den Blick auf einen Aspekt der schulischen Erziehung zu
lenken, der in der heutigen Praxis der Schulen unter seinem Wert
gehandelt wird- es geht um die Relevanz des Mythos in der Schule.

Mystik und Mythos im Gegensatz zum Primat des Logos
Vertreter eines streng rationalistischen Weltbildes neigen gelegentlich
dazu, alle anderen Anschauungen gemeinsam in den Topf eines my-
stisch-esotensch-mythologischen Einheitsbreis zu werfen. Darum will
ich zunächst die Begriffe differenzieren

Mvstik (griechisch mystikös von mvein- einweihen, lateinisch mysticus
geheimnisvoll, dunkel), spezielle Frommigkeitsform, die in allen Religionen

verbreitet ist. Mvstik bezeichnet die unmittelbare Schau der Gottheit,
durch die der Eingeweihte die Kluft zwischen Mensch und Gottheit
uberwindet und zur mystischen Einheit (unto mystica) gelangt Damit soll das

Alltägliche im Bewusstsein hin auf die Erfahrung eines Göttlichen trans-
zendiert werden 4

schweizer schule 11/00 3

Welchen Stellenwert
kann die Behandlung
von msthischen
Inhalten in der Schule
haben?



Esoterik (griechisch esoteros: innerer), Bezeichnung für heiliges Wissen

und Kultpraktiken, die für einen exklusiven Kreis Eingeweihter vorbehalten

sind. Diese Bedeutung von «Esoterik» wurde vom Komparativ des

griechischen Wortes eso, eiso: drinnen, innerhalb abgeleitet. Sie ist zwar
noch Begriffsgrundlage für (religions-)wissenschaftliche Studien; in
Massenmedien und Umgangssprache ist Esoterik in den letzten Jahrzehnten

allerdings zum Oberbegriff für spirituelle Aufbrüche in der Gegenwart
geworden. Dieser umspannt nunmehr höchst unterschiedliche Rückbesinnungen

auf das «Urwissen der Menschheit» und Neubelebungen sowohl
okkulter Praktiken wie Astrologie, Magie, Aussersinnliche Wahrnehmung
u. a. als auch ost-westlicher Spiritualität und Mystik im weitesten Sinn wie

ii. a. Meditation, östliche Religionen, Theosophie, indianische Religiositätj

Grenzt man den Mythos von den beiden anderen Begriffen ab, stellt man
fest, dass es sich vor allem um ein Erleben, Denken, Fühlen und
Wahrnehmen auf zwei unterschiedlichen Ebenen handelt. So ist der Bereich
der Mystik und der Esoterik im heutigen Sinn ein innerer, jedoch ausserhalb

des Bewusstseins befindlicher Teil der Psyche. Mystisches Erleben
sucht einen Zugang zu Gott, der «geistigen Welt» also, zu finden, indem
versucht wird, das bewusste Denken auszuschalten, um so - gewissermas-
sen als unbewusstes Wesen - einzutauchen in diese Sphäre. Der Weg liegt
in der Eliminierung jeder strukturierten Gestalt durch die Versenkung in

den «reinen Geist», das Göttliche. Meditation in unterschiedlicher Form
ist ein Merkmal nahezu aller spiritueller Ansätze. In der fernöstlichen

Mystik (Zen.Tantrismus) wird versucht, durch die Zerstörung der begrifflichen

Strukturen die unmittelbare Erkenntnis der Wesenslosigkeit und

Leerheit der Dinge zu erreichen, andere esoterische Strömungen wollen
dies durch angebliche Ausstrahlung von Steinen erreichen. Der Mythos
ist dagegen im Bereich des Bewusstseins verankert:

Mythos (griechisch: Geschichte, sagenhafte Erzählung),
religionsgeschichtlicher Begriff. Im Mythos wird der Versuch unternommen, frühe
Kulturstufen, den Ursprung der Welt (kosmogonischer Mythos), ihr Ende

(eschatologischer Mythos), die Entstehung der Götter (theogonischer
Mythos), die Erschaffung des Menschen (anthropogonischer Mythos)
oder bestimmte Naturphänomene (aitiologischer Mythos) in Erzählungen

zu deuten. Aus seiner sinnstiftenden Funktion heraus gewinnt der

Mythos Bedeutung für das Existenzverständnis des Menschen, er ist somit

stets Ausdruck einer Weltanschauung.6

Allerdings ist er nicht auf dem Niveau unseres heutigen rational-
Der Mythos ist logischen kausalen Denkens angesiedelt. Der Mythos ist vielmehr in

vergleichbar einem einer symbolischen Bildersprache, vergleichbar einem künstlerischen
künstlerischen Werk. Werk, verfasst - aber eben «verfasst» gemacht, menschliches Werk und

damit im Bereich des bewussten menschlichen Erlebens. Ich denke

dabei an Märchen, Sagen, Formen künstlerischen Tuns oder Erlebens,
ordne aber auch religiöse Erzählungen in diese Kategorie ein. Seine

Wirksamkeit beruht darauf, dass mythische Erzählungen psychische
Schichten in uns ansprechen, die dem logisch-rationalen Denken vor-

4 schweizer schule 11/00



gelagert, damit frei von vielen gesellschaftlichen Konventionen sind und
einen direkten Zugang zum Kern personalen Denkens und Empfindens
ermöglichen. Vorstellbar ist ein Zugang zu archetypischen Bildern im
Sinn C.G. Jungs. Im Unterschied zur Mystik ist der Mythos aber immer
an eine Gestalt, eine Struktur gebunden, formal bleibt er auf der Seite

des Bewussten. Da er aber in seiner Erlebnisebene aus tieferen
seelischen Schichten stammt und diese auch wieder anspricht, gehört er zwei
Welten an. Damit meine ich, dass mythische Inhalte einerseits angesiedelt

sind auf einer Ebene des Bewusstseins, die hart an der Grenze zum
Unbewussten existiert und diese Barriere wohl manchmal überschreiten,

andererseits die Struktur des Mythos in einer Sprache verfasst ist,
die unserem Denken zugänglich ist, rational erfassbar bleibt.

Möglicherweise legen diese Erscheinungsformen von Wissen zwei

grundlegend unterschiedliche Arten von Erkenntnis nahe, die sich im

ursprünglich hebräischen (aber wohl auch dem anderer Urvölker) und
dem griechischen Denken ausdrücken. In der Antike bedienten sich die

Philosophen - die «Freunde der Weisheit» - des Logos und damit des

kognitiven, rationalen Denkens. Die andere Art des Denkens wird deutlich

in einer Bibelstelle (Genesis 4,1): «Und Adam erkannte sein Weib
Eva, und sie ward schwanger.»7 Gemeint ist hier nicht die kühle
Verstandestätigkeit, sondern verwiesen wird auf eine Vereinigung des

Erkennenden mit seinem Erkenntnisgegenstand. In wissenschaftlicher
Sprache ausgedrückt ist hier die Rede von einer Aufhebung der im
Logos als grundlegend angenommenen Trennung von Subjekt und
Objekt der Erkenntnis. In der Beschäftigung mit dem Mythos sehen wir
unseren Gegenstand nicht distanziert in der kognitiven Sicht des
Rationalisten. sondern aus der Perspektive des Mithineinverwobenen.

Betrachten wir diese unterschiedliche Perspektive am Beispiel des

Umgangs mit der «Umwelt». Bereits der Begriff zeigt seinen Ursprung im
Logos, denn er hebt das, was uns umgibt, trennend als «Um-Welt» von
uns ab. Ein «Umwelt-Schützer» ist ein Mensch, der aus Sorge um etwas
ihm Gegenüberstehendes handelt. Letztlich bleibt es ihm aber etwas
Fremdes, Äusserliches, das ihm nicht zuletzt ermöglicht, als «Umweltschweizer

schule 11/00 5

In der Beschäftigung
mit dem Mythos
sehen wir unseren
Gegenstand aus der

Perspektive des

Mithineinverwobenen.



Verschmutzer» zu existieren. Anders dagegen ist das Verhältnis, wenn
wir diesem Gedanken den mythologischen Begriff der «Schöpfung»
gegenüberstellen. In die Schöpfung sind wir alle verwoben. In ihr üben
wir innerhalb eines sich entfaltenden Prozesses eine Rolle aus. Nie aber
besteht die Möglichkeit des Herausfallens, des sich Entziehenkönnens.
Wir sind Teil des Ganzen.

So gelange ich zu einem weiteren Unterschied zwischen logischer und

mythologischer Erkenntnis: Fokussiert der Logos die Welt aus der
Perspektive des Aussenstehenden, stellt der Mythos eine Innensicht dar.

Der Erkennende, der Betrachter, das Subjekt ist verbunden mit dem

Objekt, dem Gegenstand der Betrachtung. Gefragt ist nicht analytische
Kritik einer Situation, sondern mitfühlende Anteilnahme. Daraus ergeben

sich weitere Fragen.

Welchen Sinn haben Mythen in der Schule?

Zu klären ist. ob die Sprache des Mythos in der Schule angewendet
werden soll und inwieweit die Mythen einer Interpretation, einer Ent-

mythologisierung bedürfen.

Mit tiefenpsychologischen Ansätzen übereinstimmend unterstelle ich.

dass die menschliche Psyche in Schichten aufgebaut sei und dass ein

Zusammenhang zwischen ontogenetischer und phylogenetischer
Entwicklung dieser psychischen Ebenen bestehe, d. h. der Aufbau der je

individuellen seelischen Struktur zurück greift auf stammesgeschichtliche

Entwicklungen des gesamten Menschengeschlechts. Insofern basiert
die Spitze unseres Bewusstseins - das rational-logische Denken - auf

einer Grundlage, die sich anderer Wahrnehmungs-, Zugangs- und
Erlebnisformen bediente, und gründet in einem Unbewussten, das auch einen

kollektiven Anteil von Inhalten birgt. Vergleichbar den Menschen
früherer Entwicklungsstufen, die die Welt in mythischen Kategorien
deuteten, ist auch in uns «Modernen» ein psychischer Kern vorhanden,
der in dieser Sprache denkt, fühlt und wahrnimmt. Ein Abbild der Sehnsucht

heutiger «Computer-Kids» und vieler Erwachsener nach Ansprache

mögen die Gestalten in Fantasy-Filmen und Computerspielen
darstellen - der Riesenerfolg des neuen «Star-Wars»-Films spricht eine

deutliche Sprache. Verhält es sich nicht ähnlich mit den kultivierten
Ausflügen des Bildungsbürgertums in symbolisch-mythisch geprägte Werke
der Kunst und der Literatur? Insofern erscheint mythisches Denken als

eine anthropologisch geprägte Wurzel unseres Lebens.

In unseren Schulen hat
die Welt des Mythos
nahezu keinen Einfluss
mehr.

In unseren Schulen allerdings hat die Welt des Mythos nahezu keinen

Einfluss mehr. Weder die nordisch-germanische Mythologie noch die

griechisch-römische Sagenwelt findet im Unterricht breiteren Raum. Auch

der Religionsunterricht verläuft sehr oft auf einer pragmatisch-ethischen
Ebene. So bleiben tiefere seelische Schichten der Kinder und Jugendlichen
ohne Nahrung, Verbindungen zu Traditionen des Denkens und Fühlens

werden als offizielle, anerkannte Inhalte ausgespart. Die heutige Sinnkrise

vieler Menschen ist vielleicht auf diese Lücke zurückzuführen, denn ohne

6 schweizer schule 11/00



die Ansprache tieferer seelischer Schichten werden wir auch von unseren
kulturellen Wurzeln getrennt. Die wissenschaftlich geprägte Beschäftigung
mit der Geschichte der sozialen Entwicklung, der Kultur, der Kunst und der

Literatur reicht nicht aus, um diese Verbindung lebendig zu erhalten.
Es stellt sich auch nicht die Frage, ob Kindern zu Erlebnissen auf der
Ebene des Mythos verholfen werden - wir alle bedienen uns ganz
selbstverständlich dieses Bereichs. Die Psyche sucht sich selbst, was sie als

«Nahrung» benotigt. So frage ich nach den Inhalten der im psychischen
Leben der Kinder präsenten Mythen. Stufen wir diese Ebene im
Kontext des rational-wissenschaftlichen Denkens als «primitiv» oder
«vorwissenschaftlich» ein, uberlassen wir das Feld anderen, die es dann
m fragwürdiger Weise besetzen. Produkte der Fantasy-Scene im
Zusammenhang mit Filmen, Computerspielen, Spielwaren, Comics und
Buchern sprechen diese Ebene an. Satanskult, schwarze Messen, Esoterik

in allen möglichen Varianten, Sektiererei und die Hinwendung zu
fremden Religionen weisen auf eine Parallelstromung auf dem Gebiet
der Mystik hin. nachdem sich die Kirche dort weitgehend zurückgezogen

hat.

Satanskult, schwarze
Messen, Esoterik
weisen aufeine

Parallelstromung
auf dem Gebiet der
Mystik hin

Zu fordern ist eine Umkehr des pädagogischen Denkens: Als
gesellschaftliche Institution, die der kulturellen Einfuhrung der nachfolgenden

Generation dient und im Interesse der gesunden seelischen

Entwicklung der Kinder steht, muss Schule es ermöglichen, dass sich Kinder
m einer ihnen entsprechenden Zugangsweise und einer entwicklungspsychologisch

gebotenen Form mit Mythen beschäftigen können.
Rational-logisches, wissenschaftliches Denken darf nicht die alleinige Form
schulischen Lernens darstellen. Wir müssen unseren Schulerinnen und
Schulern den Zugang zu den kulturellen Mythen ebnen - dies in einer
Sprache, welche die damit verbundenen seelischen Schichten anspricht
Die Welt des Logos muss jene des Mythos erganzen. Der Mensch lebt in
beiden Sphären und unsere Seele benotigt Ansprache aus beiden.

Inwieweit aber bedürfen mythische Inhalte der Interpretation und Ent-
mythologisierung? Ich verweise wiederum auf eine Parallele der
individuellen und menschheitsgeschichtlichen Entwicklung: So wie Menschen
auf einer frühen Entwicklungsstufe in der Welt des Mythos leben und
mit wissenschaftlichen Modellen der Konstruktion der Wirklichkeit
einfach nichts anfangen können, geht es auch Kindern. Kinder brauchen
Mythen - so behaupte ich, angelehnt an das bekannte Buch von Bruno
Bettelheim. Das heisst: sie benotigen erst einmal die Begegnung mit
Mythen ohne deren Interpretation oder Entmythologisierung. Denn sie
leben ja bis zur Pubertät psychisch in einer mythischen Welt und fangen
mit rationalistischen Weitkonstruktionen von sich aus nicht viel an
Denken wir hier an die stets animistisch geprägten Erklärungen fur
Naturphanomene wie Gewitter oder an die Aussage eines Kindes, «die
Sonne ziehe Wasser». Erklaren wir dieses Welterklarungsmodell fur
ungültig und falsch, um es durch wissenschaftliche Konstruktionen zu

ersetzen, unterdrucken wir einen Teil der kindlichen Psyche.

schweizer schule 11/00 7



Selbstverständlich geht es nicht darum, die Kinder auf ewig in ihrer
mythischen Welt zu belassen. So wie sich die Menschheit aus diesem

Entwicklungsstadium löste und zu einem neuen Denken gelangte,
geschieht dies auch beim Kind. Was ich kritisiere, ist die oft unsensible,

abrupte Weise, in welcher der Übergang in der Schule häufig praktiziert
wird. Dazu ein Beispiel aus eigenem Erleben: Ich glaubte bis ins «hohe»

Alter von acht Jahren noch fest daran, an Weihnachten bringe das

Christkind Geschenke. «Aufgeklärt» wurde ich in der Schule in der
zweiten Klasse von meinen damaligen Lehrer, der mich eines Tages in
der Adventszeit bei einer entsprechenden Gelegenheit barsch anfuhr
und mir mitteilte, dass ich wohl etwas blöde sei, wenn ich immer noch an
das Christkind glaube. Damit war die Welt entzaubert: aus den Höhen
meiner kindlichen Welt wurde ich unabgefedert auf den Asphaltboden
der Erwachsenenrealität geworfen.

Die Schule ist nicht beauftragt, die Welt des Mythos für falsch, dumm
oder ungültig zu erklären. Vielmehr sollte sie den Prozess des Übergangs

von der einen Entwicklungsphase zu einem anderen Modell der

Weltdeutung sensibel begleiten. Dazu benötigt sie weder Zwang noch

Schema, sondern Lehrkräfte, die sich empfindsam der Welt des Kindes

anpassen und es auf seinem Weg in eine neue Deutung begleiten. Im

Zug der psychischen Entwicklung werden mythische Erklärungsversuche

für Alltagsphänomene durch andere Zugangsweisen ergänzt. Die

Reformpädagogen John Dewey und Martin Wagenschein weisen gangbare

Wege des unterrichtlichen Umgangs in diesem Grenzbereich.8 Später,

in der Vorpubertät, ist die Begegnung des Heranwachsenden mit
den kulturell bedeutsamen Mythen unserer Gesellschaft unter anderen
Blickwinkeln nötig. In diesem Alter leben die Kinder in einer Welt voller

Fragezeichen. Mythen im Sinn «grosser Erzählungen» (Postman),
aber auch die Sagen des Altertums vermögen manche Orientierungshilfen

zu geben, indem sie die Probleme unmittelbar und auf eine
nichtrationalistische Art ansprechen.9 Auch da ist eine Entmythologisierung
unnötig, eine Verarbeitung in literarischen und bildhaft-künstlerischen
Formen möglich.

Mythische Erzählungen rationalistisch zu deuten, also den Mythos in

den Logos zu übersetzen, ist dann angesagt, wenn das kindliche Bewusst-
sein diesem Vorgang entgegenkommt, also in der Regel während und

Das rationale Weltbild nach der Pubertät. Aber auch da gilt: das rationale Weltbild hat das

hat das mythische mythische nicht ganz verdrängt; Mythos und Logos sind zwei verschie-
nicht ganz verdrängt. denartige, aber grundsätzlich gleichberechtigte Zugangsweisen zur

Wirklichkeit. Wie anders wäre sonst Kunst in jeder ihrer Ausprägungen,
aber auch religiöses Empfinden zu erleben? Verstehen als Element des Logos

allein reicht da nicht aus. In einem ganzheitlichen Menschenbild sollten
immer beide Sphären - Mythos und Logos - ihren Platz behalten dürfen.

8 schweizer schule 11/00



Anmerkungen
1 B Bettelheim, Kinder brauchen Märchen, 4 Aufl 1981
2 ebda S 9

'ebda S 10
4 «Mystik», Microsoft® Encarta® 99 Enzyklopädie © 1993-1998 Microsoft Corporation
Alle Rechte vorbehalten.

4 «Esoterik», Microsoft4 Encarta® 99 Enzyklopädie © 1993-1998 Microsoft Corporation
6 «Mythos», Microsoft® Encarta® 99 Enzyklopädie © 1993-1998 Microsoft Corporation
"Vgl dazu auch. D Solle, Gott denken Eine Einfuhrung in die Theologie, 1997, S 11

8J Dewey. Demokratie und Erziehung, 1964 und M Wagenschein, Verstehen lehren,
1989.

9 vgl meine Ausfuhrung dazu m W Konnek, Mythos und Logos in der Schule, in
Schulmanagement 3/1999, S 22-26 Ausserdem N Postmann. T Richter, Der Auftrag

der Schule heute Wirklichkeit und Unwirkhchkeit in der Erziehung, 1998

schweizer schule 11/00 9


	Mythen in der Schule als Aspekt einer sinngestaltenden Bildung

