Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 85 (1998)

Heft: 1: Film in der Schule

Artikel: Interkulturelle Anerkennung im Geschichtsunterricht :
Diskussionsanstosse

Autor: Machler, Stefan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-525732

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-525732
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Stefan Mdchler

Interkulturelle Anerkennung im

Geschichtsunterricht

Diskussionsanstosse

Niemand ist heute nur ganz und rein Eines. Bezeichnungen wie Inder;
Frau, Muslim oder Amerikaner sind nicht mehr als erste Orientierungs-
signale, die, wenn man sie auch nur einen Augenblick lang in die tatsdch-
liche Wirklichkeit weiterverfolgt, alsbald verléschen.

So resiimiert Edward Said den fluktuierenden Zustand heutiger Identiti-
ten. Er selber ist arabisch-palistinensisch-christlicher Herkunft und lehrt
als Literaturprofessor in New York. In seinem jiingsten Buch vertritt er die
Ansicht, diese weltweite Mischung der Kulturen und Identitiiten sei das
Produkt des Imperialismus. Paradoxerweise aber habe genau dieser Impe-
rialismus die Menschen glauben gemacht, «sie seien einzig, hauptsichlich
bzw. ausschliesslich weiss oder schwarz oder westlich oder orientalisch.
Aber so wie menschliche Wesen ihre eigene Geschichte machen, so ma-
chen sie auch ihre eigenen Kulturen und ethnischen Identititen. Niemand
kann die dauerhaften Priigezeichen langer Traditionen, anhaltender Be-
siedlung, nationaler Sprachen und kultureller Geografien leugnen; doch es
scheint — abgesehen von Angst oder Vorurteil — keinen Grund zu geben,
aufihrer Trennung und Unvergleichlichkeit zu beharren, so als ob das alles
gewesen sei, worum das menschliche Leben kreiste. Uberleben hidngt mit
den Verbindungen zwischen den Dingen zusammen; den Worten von Eliot
zufolge kann die Realitit nicht der <anderen Echos> beraubt werden, «die
den Garten bewohnen>. Es ist lohnender — und schwieriger —, konkret und
sympathetisch, kontrapunktisch iiber andere nachzudenken als nur iiber
ns». Das aber bedeutet auch, den Versuch aufzugeben, andere zu iiber-
wiiltigen, den Versuch aufzugeben, sie «einzureihen> oder in Hierarchien
Zu pressen, vor allem jedoch den Versuch aufzugeben, stindig zu wieder-
holen, dass unsere> Kultur oder unser> Land die Nummer eins ist (oder
nicht die Nummer eins, was das betrifft).»

Ohne direkt davon zu sprechen, skizziert uns Said die Anforderungen an
eine interkulturelle Geschichtsdidaktik, an eine Didaktik, die es nur an-
satzweise gibt. Seine Ausfiihrungen auf den Geschichtsunterricht iibertra-
gend, kénnte man fragen: Wie vermeiden wir in der Schule die Behaup-
tung, die Geschichte unseres Landes und unserer Kultur sei die Nummer
eins? Wie widerstehen wir der Versuchung, andere durch Geschichte zu
tberwiltigen und in Hierarchien zu pressen? Wie gelingt es, unsere histo-
rischen Prigungen zu reflektieren? Wie, aus dem Gefidngnis unserer Vor-
urteile auszubrechen, die uns und unsere Geschichte von anderen trennt
und unvergleichlich macht? Wie gelingt es, stattdessen das Verbindende
zu sehen und die Stimmen der anderen zu héren, die unsere Welt bewoh-
nen? Wie lernen wir kontrapunktisch und sympathetisch iiber andere nach-

schweizer schule 1/98 g

Wie vermeiden wir
die Behauptung, die
Geschichte unseres
Landes sei die
Nummer eins?



zudenken? Und wie begreifen wir die historischen Prozesse, durch die wir
Menschen unsere Kulturen und Identititen erzeugen?

Nationale Identitit in der Schule

Die Schule sollte mit
threm Geschichts-
unterricht Konsens
der Biirger herstellen.

Der Geschichtsunterricht produziert und vermittelt kollektives Gedéacht-
nis. Wer gehort zu diesem Kollektiv, das miteinander ein Gedéchtnis teilt,
wer ist davon ausgeschlossen? Beschrinkt es sich auf partikulare Gruppen
wie zum Beispiel die Herrschenden, die Mehrheitskultur, die Nation?
Oder umfasst es vielmehr alle Menschen, die auf dem Territorium unseres
Staates wohnen oder alle Menschen, die unsere Erde bewohnen?

Seit Bestehen der Nationalstaaten war die Antwort klar: Geschichte war
die Geschichte der Nation. Die Schule sollte mit ihrem Geschichtsunter-
richt Einheit, Loyalitidt und Konsens der Biirger herstellen. Dieser Auftrag
gehort nicht einfach der Vergangenheit an. So postulieren Meyer und
Schneebeli in ihrem Geschichtsbuch von 1988 als Ziel, «das Bewusstsein
der nationalen Identitit (...) zu vermittelny.

Ist fir die Schule die Nation ein geeignetes Kollektiv der Erinnerung, ist
nationale Identitét ein wichtiges Lernziel? Nein, wenn man die Anliegen
einer interkulturellen Pidagogik ernst nimmt. Nein, weil die Konstruktio-
nen «Nation» und «nationale Identitdt» Minderheiten (vorab die zugewan-
derten) diskriminieren und ausschliessen.

Dies gilt auch fiir die Schweiz, die die Integration der neu eingewanderten
Minderheiten seit Jahrzehnten systematisch behindert und diese sozial,
wirtschaftlich, rechtlich und politisch diskriminiert. Die Grundlage dieser
Diskriminierung entstand in den zwanziger Jahren. Damals stellte die
Schweiz erstmals die Bedingung, eine Person miisse zuerst «assimiliert»
sein, bevor sie eingebiirgert werden konne. Erstmals koppelte sie so den
Anspruch auf Staatsbiirgerschaft an eine Vorstellung von nationaler Iden-
titat und setzte damit vollig verschiedene Dinge emnander gleich: Staats-
biirgerschaft und nationale Identitdt, Staat und Nation. Diese falsche
Gleichsetzung ist das Kernprinzip des Nationalismus. Und der Effekt war
und ist noch heute Ausschluss und Diskriminierung der Zugewanderten.

Nation und nationale Identitiat beruhen — dies zeigt selbst die Geschichte
der plurikulturellen und nicht besonders nationalistischen Schweiz — eben
immer auf Ausschluss und Diskriminierung. So kann die Vermittlung
einer nationalen Identitét nicht das Ziel einer Schule sein, die auch Zuge-
wanderte integrieren und in ihren Rechten anerkennen will. Dennoch darf
ein interkultureller Unterricht auch die Geschichte der Nation erzihlen.
Aber man sollte ihr keinen privilegierten Status einrdumen, sondern sie
gleich behandeln wie die Geschichten anderer Kollektive — zum Beispiel
diejenigen neuer Minderheiten.

Ein nationales Gedichtnis (und jede kollektive Identitit, die auf einer ab-
geschlossenen Vergangenheit beruht) verschliesst sich notwendig all je-

nen gegeniiber, die neu in eine Gesellschaft Eintritt begehren. Anders steht

4 schweizer schule 1/98



es mit einem Gediachtnis, das davon erzihlt, wie die Gesellschaft ihre poli-
tischen Institutionen und Rechtsformen entwickelt und sich erkampft hat.
Ein solches Gedachtnis hat einen direkten Bezug zur Gegenwart und ist
offen auch fiir neue Minderheiten. Diese Institutionen existieren ja noch
heute und sie miissen sich jeden Tag neu bewihren. Zum Beispiel, indem
sie ihre Prinzipien der Gleichheit und Teilnahme auch den Zugewanderten
gewahren.

Nationale Blickverengungen
Ich habe vorher Meyer/Schneebeli nur unvollstindig zitiert. Thr pidagogi-
sches Ziel ist namlich nicht allein, «das Bewusstsein der nationalen Identi-
tat» zu vermitteln, sondern «auch Offenheit fiir Werte und Leistungen an-
derer Nationen». Dies mag nationalistische Uberheblichkeit verhindern
helfen, fragwiirdig bleibt es trotzdem. Denn sie halten an einer Erkenntnis-
kategorie fest, die mehr verdunkelt als erhellt: an derjenigen der Nation.

Eine primdr nationale Perspektive — beispielsweise dadurch erzeugt, dass
ein Lehrmittel die Geschichte der Welt und diejenige der Schweiz in sepa-
raten Kapiteln behandelt — verstellt den Blick auf fremde Einfliisse und
Faktoren. Sie erzéhlt eine autonome Geschichte, die es so gar nie gab. Sie
erzihlt die Geschichte vom Sonderfall Schweiz. «Schweizergeschichte»
in einem Wort geschrieben, man findet den Ausdruck noch heute. Das hat
nicht allein einen ethnozentrischen Effekt, nimlich die Missachtung der
Geschichte anderer, sondern auch einen ontologischen: Fragloser Bezugs-
rahmen ist die Schweiz, fraglos ist damit auch die Existenz der Schweiz
selber: Sie ist kein historisches Produkt, wahrscheinlich gab es sie schon
immer.

Vollends absurd ist eine nationale Geschichtsbetrachtung fritherer Epo-
chen. Eine heute zu Recht beliebte Buchreihe nennt sich «Fundort
Schweiz» und erzihlt von der Steinzeit bis zu den Alemannen. Als ob es
damals die Schweiz schon gegeben hitte. Der Anachronismus ist keine
Ausnahme: «Die Schweiz in der Steinzeit», «Die Schweiz in der Romer-
zeit» usw. liest man allenthalben. Implizit ist das teleologische Denken.
Die Schulkinder lernen: Die Geschichte hat ein Telos, ein Ziel, namlich die
moderne Schweiz. Im Endeffekt ein Ethnozentrismus.

Wenn die Schule ihren Schiilern und Schiilerinnen automatisch und ohne
Begriindung den nationalen Bezugsrahmen vorsetzt, lehrt sie sie, im natio-
nalen Raster zu denken. Das Nationale wird thnen zur selbstverstandlichen
und alles strukturierenden Kategorie. Sie entdecken rundum nur nationale
Phdnomene und in jedem Phanomen etwas Nationales. Denn bekanntlich
hat jede Beobachtungskategorie die Eigenschaft, das, was sie beobachten
will, zu verdinglichen.

«Schweizergeschich-
te» hat einen Effekt,
die Missachtung der
Geschichte anderer.

Vergangenheit als Heimat in der Gegenwart?
Das ist keine Absage an einen Geschichtsunterricht, der sich am Nahen,
Konkreten und Anschaulichen orientiert. Im Gegenteil, Gegenwart und
Lebenswelt unserer Schulkinder bieten die besten Moglichkeiten flir einen

schweizer schule 1/98 5



Heimat ist dort, wo
wir dazugehoren und
zuhause sind.

interkulturellen Unterricht. Schliesslich sind ja diese Gegenwart und Le-
benswelt vollig multikulturell. Wer die Realitit unserer Schulkinder ernst
nimmt, kommt an diesen Inhalten gar nicht vorbei.

In diesem Sinne kann man auch eine Geschichte unterrichten, die wegen
haufigen Missbrauchs einen schlechten Ruf hat: Heimat-Geschichte. Frei-
lich ist Heimat-Geschichte keine objektive Grosse. Sie ruht nicht fiir ewig
und unabhingig von ihren Betrachtern wie ein fester Gegenstand in einem
Gefidss. Geschichte entsteht, indem man sie konstruiert, indem man aus-
wihlt, welchen Spuren man nachgehen will und welchen nicht. Hier be-
ginnen die Probleme:

Welche Gegenstinde zihlen wir zur Heimat, welche sind uns geschichts-
wirdig und welche nicht? Ziehen wir die Grenzen lokal oder aufgrund der
Biographien unserer Schulkinder? Ist eine rdumliche Grenzziehung iiber-
haupt noch méglich in einer Welt, die {iber alle Kontinente und Meere
interagiert und sich vernetzt?

Konkreter gefragt: Gehoren die Italienerkrawalle (eine irrefiihrende Be-
zeichnung: Krawallmacher waren Schweizer, Italiener ihre Opfer) auch
zur Ziircher Heimatgeschichte? Und die Vorreiterrolle der Stadt Ziirich fur
eine antisemitische Einbiirgerungspolitik? Ist also Fremdenpolitik auch
Heimatgeschichte? Gehoren Ahmeds Grosseltern, die in Izmir lebten,
auch zu unserer Heimatgeschichte? Als wir in meiner Klasse von der Ge-
schichte des Quartiers sprachen, beschrieb und zeichnete Davor mit gros-
ser Liebe sein fritheres Wohnhaus in Kroatien; der Krieg hat es unterdes-
sen zerstort. Und die aufwiihlendste und unvergesslichste Schulstunde er-
lebte ich, als Stella, eine Schiilerin aus Mostar, davon erzihlte, wie der
Krieg ihre Familie auseinander gerissen hatte, so dass ihr moslemischer
Vater und ihr christlicher Bruder bei verfeindeten Truppen kampften. Ge-
horen die Kriege in Ex-Jugoslawien auch zu unserer Heimatgeschichte?
Gilt dies nur fiir die Klassen mit Kriegsfliichtlingen, oder — die Bilder von
dort gehdren zum Alltag eines jeden Kindes — auch fiir alle anderen?

Heimat ist dort, wo wir dazugehoren und zuhause sind. Aufgeworfen ist
damit das Problem der kollektiven oder sozialen Identitdt. Soll ein Kollek-
tiv seine Identitét verteidigen, indem es zu erfundenen Traditionen, imagi-
niren Wurzeln und «verlorener» kultureller Reinheit zuriickkehrt? Gewiss
kein lebbarer Traum in unserer multikulturellen Welt. Bleibt da als einzige
Alternative die Selbstausléschung in Assimilation und Homogenisierung?
Aussichtsreicher scheint mir eine dritte Moglichkeit: Unsere Schulkinder
sollten lernen, dass wir alle mehreren Heimaten und nicht nur einer beson-
deren angehoren und dass wir die Spuren verschiedener Kulturen, Tradi-
tionen und Geschichten mit uns tragen. Spuren die sich iiberkreuzen oder
tiberlappen, die parallel verlaufen oder in entgegengesetzter Richtung. Ein
widerspriichliches und verwirrliches Spiel der Identititen — die Schule
sollte lehren, sich darin zurechtzufinden.

6 schweizer schule 1/98



Ethnozentrische Blickverengungen

Die Zeit der pathetischen Nationalgeschichte ist vorbei. Die neueren Lehr-
mittel plddieren fiir einen mehrperspektivischen und universalgeschichtli-
chen Unterricht. Tatsdchlich haben ethnozentristische Tendenzen in den
letzten Jahrzehnten deutlich abgenommen, verschwunden sind sie nicht.
So raumen zwar die Lehrmittel von Ziegler, Biihler und Meyer/Schneebeli
der sogenannten Dritten Welt viel Platz ein, deren Geschichte erscheint
aber nur im Zusammenhang mit dem Westen, nimlich als Objekt von Ko-
lonialismus und Imperialismus. Bevor die Européer ihren Boden betraten,
bevor sie sie «entdeckten» oder kolonisierten, scheinen diese Kulturen
keine Geschichte besessen zu haben.

Solche Missachtung trifft nicht nur die Vergangenheit Afrikas, Asiens,
Nord- und Stidamerikas. Grundsitzlich halten sich die Schulbiicher an die
Devise: Andere haben nur dann eine Geschichte, wenn sie in Beriihrung
oder in Konflikt mit «uns» kommen. So taucht die Geschichte Griechen-
lands nur in der Antike auf oder die tiirkische nur dann, wenn das Osmani-
sche Reich den christlichen Westen bedroht. Unsere Schulen lehren so,
dass andere Kulturen gar keine Geschichte haben, oder zumindest keine,
die eigenstindig, d.h. unabhdngig von der eigenen verlief. Damit vermit-
teln sie den einheimischen Schiilern und Schiilerinnen eine ethnozentristi-
sche Haltung. Gleichzeitig verweigern sie unseren Schiilern und Schiile-
rinnen fremder Herkunft die Anerkennung: «lhr seid kulturlos, ge-
schichtslos und existiert nur durch uns!»

Neuere Lehrbiicher versuchen den krassen Ethnozentrismus alterer Publi-
kationen mit eigenen Kapiteln tiber fremde Kulturen zu vermeiden. «Kul-
tur wuchs nicht nur in Europa!» heisst es bei Meyer/Schneebeli. Das Aus-
rufezeichen hinter der eigentlich selbstverstidndlichen Feststellung verrit,
welch grosse Vorurteile sie zu iberwinden haben.

Missachtung geschieht nicht allein dadurch, dass die Autoren nichtwestli-
che Geschichte vergessen oder nur marginal behandeln. Mehr oder weni-
ger bleibt auch ihre Perspektive der Darstellung westlich. Dies zeigt sich
schon an der Art der Fragestellung: Die Geschichte anderer Kulturen oder
Staaten ist nur interessant, insofern sie auf «unsere» Geschichte Antwor-
ten gibt. Zudem ist die Optik hdufig einseitig. Selbst wer sich um Ausge-
wogenheit bemiiht, ldsst die andere Seite zu wenig mit eigener Stimme
sprechen. So bringt Ziegler in seinem Imperialismus-Kapitel 58 Quellen-
texte von Weissen, nur ein einziges Mal lasst er einen Kolonisierten selber
zu Wort kommen. Ganz unabhingig vom Inhalt der Texte vermittelt allein
diese Sprachlosigkeit ein Bild der Kolonisierten als passive Opfer. Wen
wunderts, dass nirgends ihre Geschichte des Widerstandes ausfiihrlich ge-
wurdigt wird?

Uberhaupt zeigt sich ein subtiler und darum besonders wirksamer Ethno-
zentrismus hdufig in der Art und Weise der Erzdhlung. Zum Beispiel an
Begriffen wie «Das Zeitalter der Entdeckungen» (eine Epoche wird allein
aus westlicher Optik definiert) oder «Eingeborene» (der abschatzige Be-

schweizer schule 1/98 7

Andere haben nur
eine Geschichte,
wenn sie in
Beriihrung mit «uns»
kommen.



griff wird nur bei nichtwestlichen Kulturen verwendet). Die Perspektivie-
rung zeigt sich nicht bloss in einzelnen Wortern, sondern in der gesamten
Erzéhlstrategie. Nehmen wir eine im Zircher Mittelstufenunterricht seit
Jahrzehnten hiufig erzihlte Geschichte, die Legende der Stadtheiligen Fe-
lix und Regula. Sie beginnt so:

«Die ersten Christen, die in unserer Gegend den neuen Glauben verkiinde-
ten, waren die Geschwister Felix und Regula (...) In einer Hiitte am Ufer
der Limmat fithrten sie ein frommes Leben und versuchten, die Heiden
vom Aberglauben und Gotzendienst zu befreien. Der romische Statthalter
drohte ihnen mit Folter, wenn sie ihrem Glauben nicht abschworen wiir-
den. Aber die Geschwister erwiderten: «<Unsere Leiber hast du in deiner
Gewalt, aber unsere Seelen nicht.> Da wurden alle drei an Sdulen gebun-
den und mit Peitschen und eisernen Stdben blutig geschlagen. Doch sie
klagten nicht, sondern priesen Gott und sprachen: «Wir danken dir, Herr
Gott, Jesus Christus, dass wir um deines Namens willen so viel leiden
diirfen.» Da liess sie der Statthalter enthaupten. «<Doch siehe>, schliesst der
Erzahler, «die Enthaupteten nahmen die blutigen Haupter auf thre Arme
und schritten durch die erschrockene Menge zum nahen Hiigel hinan. Dort
wurden sie dann begraben.»»

Es erzihlt ein auktorialer (allwissender) Erzihler, er kennt die ganze Ge-
schichte, er weiss, wer den rechten Glauben hat und wer den falschen. Er
muss es gar nicht aussprechen, der rechte Glauben, der christliche, versteht
sich von selbst. Alles andere ist Aberglaube, Gitzendienst, Heidentum. Fol-
gerichtig endet die Geschichte mit einem christlichen Sieg. In der Stimme
des Erzihlers ist ein christlicher Triumphalismus nicht zu iiberhoren. (...)

Ethnozentrismus liesse sich durch eine andere Erzdhlweise vermeiden.
Vor allem sollten die Schulkinder lernen, die heimlichen Regeln und Ver-
fahren zu durchschauen, die ethnozentrische Bedeutungen transportieren.
Warum spricht der Erzdhler von Aberglaube? Was galt dem romischen
Statthalter als Aberglaube? Welcher Religion gehort der Verfasser des
Textes an? — Nichts spricht dagegen, dass unsere Schule Legenden wie
«Felix und Regula» erzihlt. Es fragt sich nur: Wie erzahlt sie solche Legen-
den und wie ldsst sie sie lesen?

Lineare Erzihlungen

Es geht um die
Vorstellung einer
Geschichte als
kontinuierlichen
Fortschritt.

In seiner Art der Darstellung, die nicht einmal durch eine Lesehilfe reflek-
tiert und entschirft wird, ist «Felix und Regula» ein kruder Text. Ein Ex-
trembeispiel, gewiss. Aber er steht fiir eine Haltung, die sich in subtilerer
Form in den meisten Lehrmitteln wiederfindet. Es geht um ein Geschichts-
bild, welches, in der Aufklirung entstanden, sich im letzten Jahrhundert
beinahe zum Naturgesetz etabliert hatte. Es geht um die Vorstellung einer
Geschichte als kontinuierlichen Fortschritt, als Bewegung von einem We-
niger zu einem Mehr, von der Unordnung zur Ordnung, von der Finsternis
zum Licht. Diese teleologische Auffassung gipfelte in Hegels Interpreta-
tion der Weltgeschichte als dialektischer Prozess, in dessen Verlauf sich
das Absolute selbst verwirklichen soll. Letztes Stadium dieser Geschichte

8 schweizer schule 1/98



sei die europaische Zivilisation. Eine lineare Entwicklung zum westlichen
Modell; die Idee ist noch nicht ausgestorben.

Einer solchen Philosophie bleibt treu, wer die Geschichte immer auf ein
westliches Zentrum ausrichtet, und andere Kulturen an den Rand schiebt.
Es bleibt ihr treu, wer repetitiv und ausschliesslich (in der Primarschule,
in der ersten und zweiten Sekundarstufe) seine Erzdhlung jeweils bei
den primitiven Kulturen der Steinzeit bzw. den frithen Hochkulturen be-
ginnen und in der westlichen Moderne enden ldsst. Oder wer die Geschich-
te so erzdhlt, als wiirde sie sich Stufe um Stufe und eine Stufe aus der
anderen hoher entwickeln. Oder wer immer Geschichte als lineare Ent-
wicklung — nicht zu verwechseln mit einer chronologischen! — erzihlt.
Oder wer eine solche Fortschrittsgeschichte einfach den Weissen zu-
schlagt, beispielsweise indem man die griechische Antike vom Orient ab-
trennt und einem damals noch nicht existenten Kulturraum Europa zuord-
net oder indem man als einzige Gesellschaft, die die Antike beerbt hat, die
eigene beschreibt oder indem man die Existenz anderer Hochkulturen un-
terschligt. Es bleibt ihr treu, wer die Moderne idealisiert, verklirt und ithre
Schattenseiten ausblendet und beispielsweise Auschwitz als Riickfall von
der Zivilisation in die Barbarei erzahlt statt als Barbarei in der Zivilisation.
Es bleibt ihr treu, wer festhdlt an der Entwicklungsgeschichte von der Na-
tur zur Kultur, vom Mythos zum Logos, vom Animismus zum Monotheis-
mus und seinen Erzihlungen simple Dichotomien zugrunde legt wie dieje-
nige von prilogischen und logischen Gesellschaften, mythenbildenden
und logisch-empirischen, irrationalen und rationalen oder kalten und heis-
sen.

Fehlende Minderheiten

Geschichte war immer ein Diskurs der Machthaber, immer wurde sie vom
Zentrum, aus der Sicht der Sieger geschrieben. Immerhin gibt es in der
Forschung seit Jahrzehnten, eine Zisur war das Jahr 1968, auch eine Hin-
wendung zu Aussenseitern, Randstindigen, Minderheiten, Besiegten und
zu anderen diskriminierten Gruppen. In unseren Geschichtsbiichern zeigt
sich diese Tendenz eher zaghaft. Uber die Geschichte der Juden oder der
Fahrenden hierzulande erfahren die Schulkinder fast gar nichts, tiber die
Immigranten und Fliichtlinge nur wenig. Dies gilt selbst fiir Ziirich, eine
der multikulturellsten Stiadte der Schweiz. Weder der kiloschwere Ord-
ner zur «Heimatkunde der Stadt Ziirich» noch das Geschichtsbiichlein
«Heimatkunde der Stadt Ziirich» erwiahnt auch nur eine einzige derartige
Gruppe.

Alle Schulbticher, nicht nur die Stadtziircher, missachten diese Minderhei-
ten — Immigranten, Fliichtlinge, Juden, Fahrende — gleich mehrfach: Er-
stens vergessen sie sie zumeist ginzlich. Zweitens tauchen sie nur auf,
wenn sie fuir die Mehrheitskultur zu einem Problem werden (einem «Uber-
fremdungsproblemy», einer «Fliichtlingsfrage»). Eine eigenstindige Ge-
schichte in der Schweiz, die statt Skepsis oder Mitleid auch Achtung und
Wiirdigung ermoglichte, haben sie nicht. Sehr fragmentarisch und einsei-
tig bleibt schliesslich die Geschichte ihrer Herkunftsgesellschaft. Haben

schweizer schule 1/98 9

Geschichte war
immer ein Diskurs
der Machthaber, aus
der Sicht der Sieger
geschrieben.



unsere Schulkinder tiirkischer Herkunft als Vorfahren nur die «Feinde des
christlichen Abendlandes»? Und diejenigen aus Sarajevo, konnen sie sich
noch einer anderen Vergangenheit rithmen ausser Thronfolgermord und
Bombenterror? — Gegeniiber den hier lebenden Minderheiten praktizieren
die schweizerischen Geschichtsbiicher eine Politik der Nicht-Anerken-
nung.

Ausgrenzung und Einschliessung

Wieso gelten bei uns
in diesem Jahrhun-
dert Ausserkantonale
nicht als Fremde,
wohl aber im letzten?

Prozesse, durch die Menschen sich zu Gruppen und Grossgruppen zusam-
menschliessen und andere Menschen ausschliessen, sind in der Geschich-
te omniprasent. Dennoch: Mit einem anthropologischen Bediirfnis nach
Zugehorigkeit kann man das Phinomen nicht erkldaren. Gruppen sind men-
schengemacht; den Status Insider oder Outsider erhilt man durch soziale
Prozesse. Fremdheit ist eine soziale Konstruktion. Als Fremder wird man
nicht geboren, zum Fremden wird man gemacht. Wer als fremd gilt, unter-
scheidet sich von Ort zu Ort, von Gesellschaft zu Gesellschaft, von Epoche
zu Epoche. Zu welchem Zweck zieht eine Gesellschaft die Grenze so, eine
andere ganz anders? Wieso gelten bei uns in diesem Jahrhundert Ausser-
kantonale nicht als Fremde, wohl aber im letzten? Warum ist fir das westli-
che Mittelalter Ethnizitdt kaum eine Kategorie, wohl aber fur die Moder-
ne? Wieso ist innerhalb der gleichen Gesellschaft Ethnizitdt einmal ein
Kriterium, ein andermal keines? Wieso spielt sie fiir Auslédnderpddagogen
eine Rolle, nicht aber fiir die Migros? Anders gefragt: Welche Probleme
l0st eine Gesellschaft, indem sie ethnisiert, welche — zum Beispiel 6kono-
mische, soziale — verschleiert sie, welche schafft sie neu?

Um sich mit den Menschen vergangener Zeiten auseinanderzusetzen,
muss man sie in ihren eigenen Vorstellungen und Denkmdoglichkeiten auf-
suchen. Eine elementare Operation, ohne sie gibt es keine Geschichte.
Aber die Perspektiven und Kategorien historischer Akteure tibernehmen,
ergibt noch keine Geschichte. Geschichte entsteht erst, wenn man die Per-
spektive der Vergangenheit mit einer zweiten bricht. Genau hierin aber
versagen die gingigen Lehrmittel. Sie iibernehmen héufig bloss die Kate-
gorien der historischen Akteure und reden tber «Nation», «Kultur» und
«Ethnie», iiber «Identitity», «Rasse» und «Assimilation» so, als wiren es
natiirliche Objekte oder Prozesse. Dabei sind es allesamt historische Kon-
strukte, freilich solche der Moderne. Statt sie als gegeben hinzunehmen,
sollte ein interkultureller Geschichtsunterricht sie historisieren, sollte zei-
gen, wie sie zu bestimmten Zeiten von Menschen gemacht wurden und
noch werden.

Wo ist die gemeinsame oder interagierende Geschichte?

Der Ziircher Arzt Hans Jacob Amman schrieb im Jahre 1630 iiber seine
Reise ins Osmanische Reich: «Hoch ist sich zu verwundern, dass under
einem solchen unchristlichen Potentaten so vilerley Leuth in so grosser
Anzahl gefunden werden in seinem ganzen Keyserthumb, von Christen,
Juden unnd anderen, so guten Schutz und Schirm under ihm haben, unnd
(...) auch einem jeden sein Glauben unnd Gewissen zu tiben frey gelassen
wirt.» Amman wundert sich. Er entdeckt, wie bei den «Heiden» verschie-

10 schweizer schule 1/98



dene Religionen nebeneinander koexistieren. Von der Zwinglistadt war er
offenbar anderes gewohnt.

Der Text stammt aus keinem Schulbuch. Warum erfahren unsere Schulkin-
der so selten Geschichten gemeinsamer Erfahrungen verschiedener Kultu-
ren? Einfach weil dies nur der Ausnahmefall war, oder weil wir dafiir blind
sind? Was ich vermisse, sind nicht die Harmonien — die diirfte man in der
Vergangenheit so selten finden wie in der Gegenwart —, sondern etwas
anderes. Wir sind es gewohnt, separate Geschichten zu erzihlen, diejenige
der Schweiz und des Auslandes, des Westens und des Ostens, der Kolonia-
listen und der Kolonisierten. Das Leben verlauft aber selten in getrennten
Bahnen. Auch historische Erfahrungen waren zumeist —und in der Neuzeit
umfassender denn je —ineinander verknotet oder parallel, sie beeinflussten
oder tiberschnitten sich, sie lagen im Streit oder gingen zusammen. Was
ich vermisse, sind Erzidhlungen tiber interagierende, kontrapunktische und
gemeinsame Geschichten.

Auch historische
Erfahrungen beein-
Sflussten oder iiber-
schnitten sich.

Vorschlige zur interkulturellen Anerkennung im

Geschichtsunterricht:
Fremdbilder: Andere in der Vergangenheit anerkennen
Geschichte ist immer — auch bezogen auf die eigene Vergangenheit —
Fremdverstehen. Ziel ist es, die Menschen anderer Zeiten in ihren eigenen
Bildern und Vorstellungen aufzusuchen und ernstzunehmen.

Man vermeide:

— eindimensionale Vergleiche mit der eigenen Geschichte und der eige-
nen Gegenwart,

— Definitionen durch das Gegenteil (der eigenen Geschichte oder der ei-
genen Gegenwart),

— Definitionen durch Negationen,

— Essentialisierungen («das Wesen der Schweizer», die «Turkinnen»,
«der Islamy»),

— eindimensionale Beschreibungen und Kategorisierungen.

Selbstbilder in der Geschichte erkennen und reflektieren

Nationale Identitit ist kein Lernziel. Die Schiiler und Schiilerinnen sollten
vielmehr die Problematik und gesellschaftliche Funktion einer nationalen
Identitdtsvorstellung kennen lernen, nicht zuletzt ihre nationalistischen
Exzesse.

Sie sollten erkennen konnen, wie solche Identititen durch die eigene Ge-
schichte konstruiert werden und weder unverianderlich sind noch einen pri-
vilegierten und umfassenden Status haben.

Beispiele:

— Die historiographische Tradition der Schweiz: die verschiedensten und
sich im Verlaufe der Zeit verandernden Mythen iiber die Pfahlbauerkul-
tur, Wilhelm Tell, Winkelried, den Gotthard, die Alpen, den homo alpi-
nus helveticus, die Hirtenkultur, der Sonderfall Schweiz.

schweizer schule 1/98 1



Geschichten von Min-
derheiten zu zeigen
birgt auch Gefahren.

— Internationale Vergleiche mythischer Helden: Hermann der Cherusker
(Deutschland), Vercingetorix (Frankreich), Viriathus (Spanien),

— internationale Vergleiche der nationalen Propaganda mit Schlachten:
Bouvines 1214 (Frankreich), Amselfeld 1389 (Serben, Tiirken), Mor-
garten 1315 (Schweiz). -

Sie sollten erkennen, wie sich eine Gesellschaft durch fremde Geschichten
selber darstellt.

Beispiel:
— der Sparta-Kult in den nationalsozialistischen Schulen.

Die historische Bedingtheit der eigenen Gesellschaft erkennen

Indem wir uns mit anderen Zeiten und Gesellschaften auseinandersetzen,
wird das vormals Selbstverstindliche unserer eigenen Gesellschaft erst
sichtbar. Wir erkennen den Wert wie auch die Relativitit, die Historizitit
des Gewordenen (Einrichtungen, Weltanschauungen, Lebensstile).

Beispiele zur Frithgeschichte:

— Ist Sesshaftigkeit etwas Natiirliches?

— Gibt es bei den nomadisierenden Jagern und Jagerinnen und Sammlern
und Sammlerinnen auch Fremde und Einheimische?

— Haben Nomaden eine Heimat?

Die Eigenstindigkeit anderer Geschichten anerkennen
Andere Gesellschaften haben 1hre eigenen Geschichten. Diese sind nicht
bloss Funktionen «unserer» Geschichte.

Beispiele:

— Auch Afrika und Australien haben eine Frithgeschichte.

— Die Geschichte Afrikas oder Stidamerikas beginnt nicht mit der Koloni-
sation,

— diejenige Nordamerikas nicht mit der «Entdeckungy.

— Die griechische Geschichte hort nicht in der Antike auf.

— Es gibt eine Geschichte des antikolonialen Widerstandes.

— Auch die Minderheiten bei uns (z.B. Juden, Fahrende, Migranten) ha-
ben ihre eigene Geschichte.

— Kinder fremder Herkunft haben auch eine Geschichte.

Die Menschen «fremder» Geschichten sind nicht nur namenlose Objekte
und passive Opfer, sondern handelnde Subjekte, wenn moglich mit Namen
und Gesichtern.

Geschichten von Minderheiten in ihrer Eigenstindigkeit zu zeigen birgt
allerdings auch Gefahren: Minderheiten werden essentialisiert, kategori-
siert und gettoisiert, wenn man ausblendet, was ihre Geschichte mit ande-
ren Geschichten verbindet und gemeinsam hat.

12 schweizer schule 1/98



Nomadisierend statt linear erzdhlen

Lineare Erzdhlungen sind fast unvermeidlich eurozentristisch. Sie erzahlen
explizit oder implizit eine Fortschrittsgeschichte, die in der westlichen Mo-
derne endet. Dichotomisierende (Weiss-Schwarz, Natur-Kultur, Mythos-
Logos) und lineare Erzahlungen fithren regelmaéssig in diese Sackgasse.

Der Eurozentrismus ldsst sich vermeiden mit Geschichten, die

— durch ein Thema strukturiert sind (statt durch eine Chronologie),

— in der Gegenwart beginnen (regressives Verfahren, umgekehrte Chro-
nologie) statt in den Anfangen,

— Themen der Gegenwart aufgreifen, aber trotzdem chronologisch erzih-
len (dieses gemischte Verfahren wird mustergtiltig durch Schneebeli/
Meyer praktiziert),

— Briiche zeigen (statt linar und chronologisch erzihlen),

— nomadisieren und miandern (sie sind punktuell oder wandern zeitlich
wie ortlich in verschiedene Richtungen),

— vom Standort anderer Gesellschaften her erzihlt werden (z. B. durch
einen chinesischen Historiker, eine afrikanische Historikerin),

— auch die Schattenseite der westlichen Moderne zeigen. Man sollte bei-
spielsweise Auschwitz nicht aus der westlichen Zivilisation exterrito-
rialisieren, indem man es als «Riickfall in die Barbarei» erzdhlt.

Geschichten von Einschluss und Ausschluss erzdhlen

Einschliessung und Ausgrenzung sind soziale Prozesse. Der Geschichts-
unterricht soll hinterfragen, wie Kategorien (wie Nation, Rasse, Ethnie)
und Begriffe (wie Assimilation, Identitidt, Kultur) gemacht und verwendet
werden und wie sie eine Realitdt erzeugen.

Beispiele:

— Geschichte und Diskurs der «Uberfremdung» in der Schweiz und an-
dernorts,

— antijidische Fliichtlingspolitik 1933-45, in der Schweiz und andernorts,

— Geschichte von Genetik, Rassenlehre, Eugenik (inkl. Beitrag der
Schweiz),

— Geschichte von Aussenseitern (Bettlern, Geisteskranken, Heimatlo-
sen),

— Geschichte der (Un)Gleichheit (Aufhebung der Sklaverei, Dekoloni-
sierung, Frauenemanzipation),

— Migrationsgeschichte, weltweit und in der Schweiz,

— Geschichte des Asyls fiir Fliichtlinge, von der Antike bis heute,

— Geschichten von Minderheiten in der Schweiz,

— Geschichten der Grenzen.

Aus vielen Perspektiven erzdhlen

Das historische Wissen hat kein Zentrum. Niemand kennt den archimedi-
schen Punkt, von dem aus sich alle Fragen beantworten liessen. Auch un-
sere Interpretationen sind nicht frei von Hemmungen, Bindungen, Interes-
sen und Blindheiten. Unsere Schiiler und Schiilerinnen sollten dies mog-
lichst konkret erfahren und reflektieren.

schweizer schule 1/98 13

Der Geschichtsunter-
richt soll hinterfragen,
wie Kategorien
gemacht werden.



«Nationy ist keine
selbstverstandliche
Erkenntniskategorie.

Um dieses Ziel zu erreichen, sind produktionsorientierte Methoden beson-
ders geeignet: Erstens erfahren die Schulkinder durch ihr eigenes Tun, was
Geschichte ist, nimlich eine wahre Erfindung, d.h. eine Konstruktion auf-
grund von historischen Spuren. Ganz konkret und sinnlich erleben sie,
dass es Geschichte erst gibt, wenn sie die Spuren interpretieren, und dass
es verschiedene Interpretationen gibt. Die Einsicht in den Konstruktions-
charakter von Geschichte und das Postulat einer Mehrperspektivitit blei-
ben nicht abstrakt, sondern werden zur gelebten Erfahrung. Zweitens er-
leichtert eine handlungsorientierte Methode den Lehrpersonen, ihre eige-
ne Perspektive zuriickzustellen und die Ansichten und Produkte der
Schiiler und Schiilerinnen ernst zu nehmen.

Historiker und Historikerinnen aus verschiedenen Gesellschaften sollen
erzahlen und Schulbiicher machen.

Kontroversen der Forschung gehoren in schiilergerechter Form in die
Schulbiicher.

Eine themenzentrierte und auf die Gegenwart bezogene Geschichte er-
leichtert die Multiperspektivitit.

Das historische Archiv ist nicht einstimmig. Die historischen Akteure
aller Gesellschaften miissen in den Quellen angemessen zu Wort kommen.
Wo dies nicht geht, gehort es thematisiert. Auch und in erster Linie den
Stummgemachten miissen wir Gehor verschaffen.

- Nur mit einer mehrstimmigen, kontrapunktischen Geschichte nehmen wir

eines der wichtigsten Ziele eines interkulturellen Unterrichtes ernst: An-
dere als Menschen im eigenen Recht wahrnehmen und versuchen, sich in
sie einzufiihlen und sie zu verstehen.

«Nation» ist keine selbstverstindliche Erkenntniskategorie, «Heimat»
oder «Region» auch nicht, alle sind sie Konstrukte, d.h. es gibt keine Ge-
schichte, die unabhingig von den Geschichtserzahlern und -erzihlerinnen
existiert. Entscheidende Frage bleibt, was als geschichtswiirdiger Gegen-
stand ausgewahlt wird.

Beispiel:

— Vielfiltigste Moglichkeiten zu einem multiperspektivischen Unterricht
ergeben sich, wenn man sich mit den Landkarten, Weltbildern oder
Schopfungsmythen verschiedener Kulturen auseinandersetzt: Je nach
Standpunkt sieht die gleiche Welt ganz anders aus.

Missachtungen durch die Form vermeiden

Missachtung anderer Geschichten ist nicht nur ein quantitatives und in-
haltliches Problem. Sie transportiert sich am heimtiickischsten in Begrif-
fen (z.B. «Eingeborene») und Erzihlstrategien (z. B. allwissender Erzih-
ler mit ethnozentrischen Ansichten).

14 schweizer schule 1/98



Darstellung ist auch eine Chance: Wir konnen traditionelle Geschichten
(z.B. die Legende von Felix und Regula) «retten», indem wir sie anders
erzdhlen.

Gemeinsame und interagierende Geschichten erzihlen

Mit unseren Fragen legen wir fest, welche Antworten wir zulassen oder
von vornherein ausschliessen. Wenn wir mehr — z. B. in thematischen Un-
terrichtseinheiten — nach Gemeinsamkeiten fragten, wiirden wir auch ver-
mehrt welche entdecken. Hingegen erzeugen Kategorien wie «Nation»
primdr separate Geschichten.

Suchen wir nach den (im Krieg oder Frieden) verflochtenen Geschichten,
nach Einfliissen und Vermischungen.

Beispiele:

— Die Friihgeschichte teilen wir mit der ganzen Welt (gerade die Wende
zur Sesshaftigkeit — zusammen mit der Industriellen Revolution das fol-
genreichste Ereignis der Geschichte — ist ein universelles Phdanomen).

— Die Kultur der Romer teilen wir mit dem ganzen Mittelmeerraum.

— Seit dem Kolonialismus sind wohl alle Kulturen — v.a. durch Herrschaft —
ineinander verstrickt.

Schluss
Wir miissen die Gesellschaften anderer Zeiten in ihren eigenen Bildern
und Begriffen aufsuchen. Geschichte aber entsteht erst durch unsere eige-
ne Interpretation, dadurch, dass fiir uns bekannte Vergangenheit ist, was
fiir die historischen Akteure unbekannte Zukunft war. Eine wahre Ge-
schichte erzdhlen wir nur, wenn wir die Menschen vergangener Zeiten in
thren Spuren achten und ernst nehmen und wenn wir gleichzeitig unsere
eigenen Orientierungen und Priagungen reflektieren. Das wiire eine Art
von interkultureller Anerkennung hinweg tiber Zeit und Raum. So gesehen
1st der Geschichtsunterricht eine Praxis der interkulturellen Anerkennung.

Aus Platzgriinden fehlen die bibliographischen Angaben. Sie kénnen beim
Autor bezogen werden.

schweizer schule 1/98 15

Geschichte entsteht
erst durch unsere
eigene Interpretation.



	Interkulturelle Anerkennung im Geschichtsunterricht : Diskussionsanstösse

