
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 85 (1998)

Heft: 1: Film in der Schule

Artikel: Interkulturelle Anerkennung im Geschichtsunterricht :
Diskussionsanstösse

Autor: Mächler, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-525732

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-525732
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stefan Mächler

Interkulturelle Anerkennung im
Geschichtsunterricht
Diskussionsanstösse

Niemand ist heute nur ganz und rein Eines. Bezeichnungen wie Inder,
Frau, Muslim oder Amerikaner sind nicht mehr als erste Orientierungssignale,

die, wenn man sie auch nur einen Augenblick lang in die tatsächliche

Wirklichkeit weiterverfolgt, alsbald verlöschen.

So resümiert Edward Said den fluktuierenden Zustand heutiger Identitäten.

Er selber ist arabisch-palästinensisch-christlicher Herkunft und lehrt
als Literaturprofessor in New York. In seinem jüngsten Buch vertritt er die
Ansicht, diese weltweite Mischung der Kulturen und Identitäten sei das
Produkt des Imperialismus. Paradoxerweise aber habe genau dieser
Imperialismus die Menschen glauben gemacht, «sie seien einzig, hauptsächlich
bzw. ausschliesslich weiss oder schwarz oder westlich oder orientalisch.
Aber so wie menschliche Wesen ihre eigene Geschichte machen, so
machen sie auch ihre eigenen Kulturen und ethnischen Identitäten. Niemand
kann die dauerhaften Prägezeichen langer Traditionen, anhaltender
Besiedlung, nationaler Sprachen und kultureller Geografien leugnen; doch es
scheint - abgesehen von Angst oder Vorurteil - keinen Grund zu geben,
auf ihrer Trennung und Unvergleichlichkeit zu beharren, so als ob das alles
gewesen sei, worum das menschliche Leben kreiste. Überleben hängt mit
den Verbindungen zwischen den Dingen zusammen; den Worten von Eliot
zufolge kann die Realität nicht der <anderen Echos> beraubt werden, <die
den Garten bewohnen). Es ist lohnender - und schwieriger-, konkret und
sympathetisch, kontrapunktisch über andere nachzudenken als nur über
<uns>. Das aber bedeutet auch, den Versuch aufzugeben, andere zu
überwältigen, den Versuch aufzugeben, sie <einzureihen> oder in Hierarchien
zu pressen, vor allem jedoch den Versuch aufzugeben, ständig zu wiederholen,

dass <unsere> Kultur oder <unser> Land die Nummer eins ist (oder
nicht die Nummer eins, was das betrifft).»

Ohne direkt davon zu sprechen, skizziert uns Said die Anforderungen an
eine interkulturelle Geschichtsdidaktik, an eine Didaktik, die es nur
ansatzweise gibt. Seine Ausfuhrungen aufden Geschichtsunterricht übertragend,

könnte man fragen: Wie vermeiden wir in der Schule die Behauptung,

die Geschichte unseres Landes und unserer Kultur sei die Nummer
eins? Wie widerstehen wir der Versuchung, andere durch Geschichte zu
überwältigen und in Hierarchien zu pressen? Wie gelingt es, unsere
historischen Prägungen zu reflektieren? Wie, aus dem Gefängnis unserer
Vorurteile auszubrechen, die uns und unsere Geschichte von anderen trennt
und unvergleichlich macht? Wie gelingt es, stattdessen das Verbindende
zu sehen und die Stimmen der anderen zu hören, die unsere Welt bewohnen?

Wie lernen wir kontrapunktisch und sympathetisch über andere nach-

Wie vermeiden wir
die Behauptung, die
Geschichte unseres
Landes sei die
Nummer eins?

schweizer schule 1/98 3



zudenken? Und wie begreifen wir die historischen Prozesse, durch die wir
Menschen unsere Kulturen und Identitäten erzeugen?

Nationale Identität in der Schule
Der Geschichtsunterricht produziert und vermittelt kollektives Gedächtnis.

Wer gehört zu diesem Kollektiv, das miteinander ein Gedächtnis teilt,
wer ist davon ausgeschlossen? Beschränkt es sich aufpartikulare Gruppen
wie zum Beispiel die Herrschenden, die Mehrheitskultur, die Nation?
Oder umfasst es vielmehr alle Menschen, die aufdem Territorium unseres
Staates wohnen oder alle Menschen, die unsere Erde bewohnen?

Die Schule sollte mit
ihrem Geschichtsunterricht

Konsens
der Bürger herstellen.

Seit Bestehen der Nationalstaaten war die Antwort klar: Geschichte war
die Geschichte der Nation. Die Schule sollte mit ihrem Geschichtsunterricht

Einheit, Loyalität und Konsens der Bürger herstellen. Dieser Auftrag
gehört nicht einfach der Vergangenheit an. So postulieren Meyer und
Schneebeli in ihrem Geschichtsbuch von 1988 als Ziel, «das Bewusstsein
der nationalen Identität zu vermitteln».

Ist für die Schule die Nation ein geeignetes Kollektiv der Erinnerung, ist
nationale Identität ein wichtiges Lernziel? Nein, wenn man die Anliegen
einer interkulturellen Pädagogik ernst nimmt. Nein, weil die Konstruktionen

«Nation» und «nationale Identität» Minderheiten (vorab die zugewanderten)

diskriminieren und ausschliessen.

Dies gilt auch für die Schweiz, die die Integration der neu eingewanderten
Minderheiten seit Jahrzehnten systematisch behindert und diese sozial,
wirtschaftlich, rechtlich und politisch diskriminiert. Die Grundlage dieser
Diskriminierung entstand in den zwanziger Jahren. Damals stellte die
Schweiz erstmals die Bedingung, eine Person müsse zuerst «assimiliert»
sein, bevor sie eingebürgert werden könne. Erstmals koppelte sie so den

Anspruch auf Staatsbürgerschaft an eine Vorstellung von nationaler Identität

und setzte damit völlig verschiedene Dinge einander gleich:
Staatsbürgerschaft und nationale Identität, Staat und Nation. Diese falsche

Gleichsetzung ist das Kernprinzip des Nationalismus. Und der Effekt war
und ist noch heute Ausschluss und Diskriminierung der Zugewanderten.

Nation und nationale Identität beruhen - dies zeigt selbst die Geschichte
der plurikulturellen und nicht besonders nationalistischen Schweiz - eben
immer auf Ausschluss und Diskriminierung. So kann die Vermittlung
einer nationalen Identität nicht das Ziel einer Schule sein, die auch
Zugewanderte integrieren und in ihren Rechten anerkennen will. Dennoch darf
ein interkultureller Unterricht auch die Geschichte der Nation erzählen.
Aber man sollte ihr keinen privilegierten Status einräumen, sondern sie

gleich behandeln wie die Geschichten anderer Kollektive - zum Beispiel
diejenigen neuer Minderheiten.

Ein nationales Gedächtnis (und jede kollektive Identität, die auf einer
abgeschlossenen Vergangenheit bemht) verschliesst sich notwendig all
jenen gegenüber, die neu in eine Gesellschaft Eintritt begehren. Anders steht

4 schweizer schule 1/98



es mit einem Gedächtnis, das davon erzählt, wie die Gesellschaft ihre
politischen Institutionen und Rechtsformen entwickelt und sich erkämpft hat
Ein solches Gedächtnis hat einen direkten Bezug zur Gegenwart und ist
offen auch für neue Minderheiten Diese Institutionen existieren ja noch
heute und sie müssen sich jeden Tag neu bewähren Zum Beispiel, indem
sie ihre Prinzipien der Gleichheit und Teilnahme auch den Zugewanderten
gewähren.

Nationale Blickverengungen
Ich habe vorher Meyer/Schneebeli nur unvollständig zitiert Ihr pädagogisches

Ziel ist nämlich nicht allein, «das Bewusstsein der nationalen Identität»

zu vermitteln, sondern «auch Offenheit für Werte und Leistungen
anderer Nationen». Dies mag nationalistische Überheblichkeit verhindern
helfen, fragwürdig bleibt es trotzdem Denn sie halten an einer Erkenntniskategone

fest, die mehr verdunkelt als erhellt: an derjenigen der Nation.

Eine primär nationale Perspektive - beispielsweise dadurch erzeugt, dass

ein Lehrmittel die Geschichte der Welt und diejenige der Schweiz in separaten

Kapiteln behandelt - verstellt den Blick auf fremde Einflüsse und
Faktoren. Sie erzählt eine autonome Geschichte, die es so gar nie gab Sie
erzählt die Geschichte vom Sonderfall Schweiz «Schweizergeschichte»
in einem Wort geschrieben, man findet den Ausdruck noch heute. Das hat
nicht allein einen ethnozentnschen Effekt, nämlich die Missachtung der
Geschichte anderer, sondern auch einen ontologischen: Fragloser Bezugsrahmen

ist die Schweiz, fraglos ist damit auch die Existenz der Schweiz
selber: Sie ist kein historisches Produkt, wahrscheinlich gab es sie schon

immer.

«Schweizergeschich-
te» hat einen Effekt,
die Missachtung der
Geschichte anderer

Vollends absurd ist eine nationale Geschichtsbetrachtung früherer Epochen

Eine heute zu Recht beliebte Buchreihe nennt sich «Fundort
Schweiz» und erzählt von der Steinzeit bis zu den Alemannen Als ob es

damals die Schweiz schon gegeben hätte Der Anachronismus ist keine
Ausnahme: «Die Schweiz in der Steinzeit», «Die Schweiz in der Romer-
zeit» usw. liest man allenthalben. Implizit ist das teleologische Denken
Die Schulkinder lernen: Die Geschichte hat ein Telos, ein Ziel, nämlich die
moderne Schweiz. Im Endeffekt ein Ethnozentnsmus.

Wenn die Schule ihren Schülern und Schulerinnen automatisch und ohne

Begründung den nationalen Bezugsrahmen vorsetzt, lehrt sie sie, im nationalen

Raster zu denken. Das Nationale wird ihnen zur selbstverständlichen
und alles strukturierenden Kategone. Sie entdecken rundum nur nationale
Phänomene und in jedem Phänomen etwas Nationales Denn bekanntlich
hat jede Beobachtungskategorie die Eigenschaft, das, was sie beobachten

will, zu verdinglichen

Vergangenheit als Heimat in der Gegenwart?
Das ist keine Absage an einen Geschichtsunterricht, der sich am Nahen,
Konkreten und Anschaulichen orientiert Im Gegenteil, Gegenwart und
Lebenswelt unserer Schulkinder bieten die besten Möglichkeiten für einen

schweizer schule 1/98 5



interkulturellen Unterricht. Schliesslich sind ja diese Gegenwart und
Lebenswelt völlig multikulturell. Wer die Realität unserer Schulkinder ernst
nimmt, kommt an diesen Inhalten gar nicht vorbei.

In diesem Sinne kann man auch eine Geschichte unterrichten, die wegen
häufigen Missbrauchs einen schlechten Rufhat: Heimat-Geschichte. Freilich

ist Heimat-Geschichte keine objektive Grösse. Sie ruht nicht für ewig
und unabhängig von ihren Betrachtern wie ein fester Gegenstand in einem
Gefass. Geschichte entsteht, indem man sie konstruiert, indem man
auswählt, welchen Spuren man nachgehen will und welchen nicht. Hier
beginnen die Probleme:

Welche Gegenstände zählen wir zur Heimat, welche sind uns geschichts-
würdig und welche nicht? Ziehen wir die Grenzen lokal oder aufgmnd der
Biographien unserer Schulkinder? Ist eine räumliche Grenzziehung
überhaupt noch möglich in einer Welt, die über alle Kontinente und Meere

interagiert und sich vernetzt?

Konkreter gefragt: Gehören die Itahenerkrawalle (eine irreführende
Bezeichnung: Krawallmacher waren Schweizer, Italiener ihre Opfer) auch

zur Zürcher Heimatgeschichte? Und die Vorreiterrolle der Stadt Zürich für
eine antisemitische Einbürgerungspohtik? Ist also Fremdenpohtik auch

Heimatgeschichte? Gehören Ahmeds Grosseltern, die in Izmir lebten,
auch zu unserer Heimatgeschichte? Als wir in meiner Klasse von der
Geschichte des Quartiers sprachen, beschrieb und zeichnete Davor mit grosser

Liebe sein früheres Wohnhaus in Kroatien; der Krieg hat es unterdessen

zerstört. Und die aufwühlendste und unvergesslichste Schulstunde
erlebte ich, als Stella, eine Schülerin aus Mostar, davon erzählte, wie der
Krieg ihre Familie auseinander genssen hatte, so dass ihr moslemischer
Vater und ihr christlicher Bruder bei verfeindeten Truppen kämpften.
Gehören die Kriege in Ex-Jugoslawien auch zu unserer Heimatgeschichte?
Gilt dies nur für die Klassen mit Kriegsflüchtlingen, oder - die Bilder von
dort gehören zum Alltag eines jeden Kindes - auch für alle anderen?

Heimat ist dort, wo Heimat ist dort, wo wir dazugehören und zuhause sind. Aufgeworfen ist
wir dazugehören und damit das Problem der kollektiven oder sozialen Identität. Soll ein Kollek-
zuhause sind. tiv seine Identität verteidigen, indem es zu erfundenen Traditionen, imagi¬

nären Wurzeln und «verlorener» kultureller Reinheit zurückkehrt? Gewiss
kein lebbarer Traum in unserer multikulturellen Welt Bleibt da als einzige
Alternative die Selbstauslöschung in Assimilation und Homogenisierung?
Aussichtsreicher scheint mir eine dritte Möglichkeit. Unsere Schulkinder
sollten lernen, dass wir alle mehreren Heimaten und nicht nur einer besonderen

angehören und dass wir die Spuren verschiedener Kulturen,
Traditionen und Geschichten mit uns tragen. Spuren die sich überkreuzen oder
überlappen, die parallel verlaufen oder in entgegengesetzter Richtung. Ein
widersprüchliches und verwirrliches Spiel der Identitäten - die Schule
sollte lehren, sich darin zurechtzufinden

6 schweizer schule 1/98



Ethnozentrische Blickverengungen
Die Zeit der pathetischen Nationalgeschichte ist vorbei. Die neueren
Lehrmittel plädieren fiir einen mehrperspektivischen und universalgeschichtli-
chen Unterricht. Tatsächlich haben ethnozentnstische Tendenzen in den

letzten Jahrzehnten deutlich abgenommen, verschwunden sind sie nicht.
So räumen zwar die Lehrmittel von Ziegler, Bühlerund Meyer/Schneebeli
der sogenannten Dritten Welt viel Platz ein, deren Geschichte erscheint
aber nur im Zusammenhang mit dem Westen, nämlich als Objekt von
Kolonialismus und Imperialismus. Bevor die Europäer ihren Boden betraten,
bevor sie sie «entdeckten» oder kolonisierten, scheinen diese Kulturen
keine Geschichte besessen zu haben.

Solche Missachtung trifft nicht nur die Vergangenheit Afrikas, Asiens,
Nord- und Südamenkas. Grundsätzlich halten sich die Schulbücher an die
Devise: Andere haben nur dann eine Geschichte, wenn sie in Berührung
oder in Konflikt mit «uns» kommen. So taucht die Geschichte Griechenlands

nur in der Antike aufoder die türkische nur dann. wenn das Osmani-
sche Reich den christlichen Westen bedroht. Unsere Schulen lehren so,
dass andere Kulturen gar keine Geschichte haben, oder zumindest keine,
die eigenständig, d. h. unabhängig von der eigenen verlief. Damit vermitteln

sie den einheimischen Schülern und Schülerinnen eine ethnozentnstische

Haltung. Gleichzeitig verweigern sie unseren Schülern und Schülerinnen

fremder Herkunft die Anerkennung: «Ihr seid kulturlos, ge-
schichtslos und existiert nur durch uns!»

Andere haben nur
eine Geschichte,

wenn sie in
Berührung mit «uns»
kommen.

Neuere Lehrbücher versuchen den krassen Ethnozentnsmus älterer
Publikationen mit eigenen Kapiteln über fremde Kulturen zu vermeiden. «Kultur

wuchs nicht nur in Europa!» heisst es bei Meyer/Schneebeli. Das
Ausrufezeichen hinter der eigentlich selbstverständlichen Feststellung verrät,
welch grosse Vorurteile sie zu überwinden haben.

Missachtung geschieht nicht allein dadurch, dass die Autoren nichtwestliche

Geschichte vergessen oder nur marginal behandeln. Mehr oder weniger

bleibt auch ihre Perspektive der Darstellung westlich. Dies zeigt sich
schon an der Art der Fragestellung: Die Geschichte anderer Kulturen oder
Staaten ist nur interessant, insofern sie auf «unsere» Geschichte Antworten

gibt. Zudem ist die Optik häufig einseitig. Selbst wer sich um
Ausgewogenheit bemüht, lässt die andere Seite zu wenig mit eigener Stimme
sprechen. So bringt Ziegler in seinem Imperialismus-Kapitel 58 Quellentexte

von Weissen, nur ein einziges Mal lässt er einen Kolonisierten selber

zu Wort kommen. Ganz unabhängig vom Inhalt der Texte vermittelt allein
diese Sprachlosigkeit ein Bild der Kolonisierten als passive Opfer. Wen

wunderts, dass nirgends ihre Geschichte des Widerstandes ausführlich
gewürdigt wird?

Überhaupt zeigt sich ein subtiler und darum besonders wirksamer
Ethnozentnsmus häufig in der Art und Weise der Erzählung. Zum Beispiel an

Begnffen wie «Das Zeitalter der Entdeckungen» (eine Epoche wird allein
aus westlicher Optik definiert) oder «Eingeborene» (der abschätzige Be-

schweizer schule 1/98 7



griffwird nur bei nichtwestlichen Kulturen verwendet). Die Perspektivie-
rung zeigt sich nicht bloss in einzelnen Wörtern, sondern in der gesamten
Erzählstrategie. Nehmen wir eine im Zürcher Mittelstufenunterricht seit
Jahrzehnten häufig erzählte Geschichte, die Legende der Stadtheiligen Felix

und Regula. Sie beginnt so:

«Die ersten Christen, die in unserer Gegend den neuen Glauben verkündeten,

waren die Geschwister Felix und Regula In einer Hütte am Ufer
der Limmat führten sie ein frommes Leben und versuchten, die Heiden

vom Aberglauben und Götzendienst zu befreien. Der römische Statthalter
drohte ihnen mit Folter, wenn sie ihrem Glauben nicht abschwören würden.

Aber die Geschwister erwiderten: (Unsere Leiber hast du in deiner
Gewalt, aber unsere Seelen nicht.> Da wurden alle drei an Säulen gebunden

und mit Peitschen und eisernen Stäben blutig geschlagen. Doch sie

klagten nicht, sondern priesen Gott und sprachen: (Wir danken dir, Herr
Gott, Jesus Christus, dass wir um deines Namens willen so viel leiden
dürfeno Da liess sie der Statthalter enthaupten. (Doch siehe), schliesst der

Erzähler, (die Enthaupteten nahmen die blutigen Häupter auf ihre Arme
und schritten durch die erschrockene Menge zum nahen Hügel hinan. Dort
wurden sie dann begraben.»)

Es erzählt ein auktorialer (allwissender) Erzähler, er kennt die ganze
Geschichte, er weiss, wer den rechten Glauben hat und wer den falschen. Er
muss es gar nicht aussprechen, der rechte Glauben, der christliche, versteht
sich von selbst. Alles andere ist Aberglaube, Götzendienst, Heidentum.
Folgerichtig endet die Geschichte mit einem christlichen Sieg. In der Stimme
des Erzählers ist ein christlicher Triumphalismus nicht zu überhören.

Ethnozentrismus liesse sich durch eine andere Erzählweise vermeiden.
Vor allem sollten die Schulkinder lernen, die heimlichen Regeln und
Verfahren zu durchschauen, die ethnozentrische Bedeutungen transportieren.
Warum spricht der Erzähler von Aberglaube? Was galt dem römischen
Statthalter als Aberglaube? Welcher Religion gehört der Verfasser des

Textes an? - Nichts spricht dagegen, dass unsere Schule Legenden wie
«Felix und Regula» erzählt. Es fragt sich nur: Wie erzählt sie solche Legenden

und wie lässt sie sie lesen?

Lineare Erzählungen

Es geht um die
Vorstellung einer
Geschichte als
kontinuierlichen
Fortschritt.

In seiner Art der Darstellung, die nicht einmal durch eine Lesehilfe reflektiert

und entschärft wird, ist «Felix und Regula» ein kruder Text. Ein
Extrembeispiel, gewiss. Aber er steht für eine Haltung, die sich in subtilerer
Form in den meisten Lehrmitteln wiederfindet. Es geht um ein Geschichtsbild,

welches, in der Aufklärung entstanden, sich im letzten Jahrhundert
beinahe zum Naturgesetz etabliert hatte. Es geht um die Vorstellung einer
Geschichte als kontinuierlichen Fortschritt, als Bewegung von einem
Weniger zu einem Mehr, von der Unordnung zur Ordnung, von der Finsternis
zum Licht. Diese teleologische Auffassung gipfelte in Hegels Interpretation

der Weltgeschichte als dialektischer Prozess, in dessen Verlauf sich
das Absolute selbst verwirklichen soll. Letztes Stadium dieser Geschichte

8 schweizer schule 1/98



sei die europaische Zivilisation Eine lineare Entwicklung zum westlichen
Modell, die Idee ist noch nicht ausgestorben

Einer solchen Philosophie bleibt treu, wer die Geschichte immer auf ein
westliches Zentrum ausrichtet, und andere Kulturen an den Rand schiebt
Es bleibt ihr treu, wer repetitiv und ausschliesslich (in der Primarschule,
in der ersten und zweiten Sekundarstufe) seine Erzählung jeweils bei
den primitiven Kulturen der Steinzeit bzw den frühen Hochkulturen
beginnen und in der westlichen Moderne enden lasst Oder wer die Geschichte

so erzahlt, als wurde sie sich Stufe um Stufe und eine Stufe aus der
anderen hoher entwickeln Oder wer immer Geschichte als lineare
Entwicklung - nicht zu verwechseln mit einer chronologischen' - erzahlt
Oder wer eine solche Fortschrittsgeschichte einfach den Weissen
zuschlagt, beispielsweise indem man die griechische Antike vom Orient
abtrennt und einem damals noch nicht existenten Kulturraum Europa zuordnet

oder indem man als einzige Gesellschaft, die die Antike beerbt hat, die

eigene beschreibt oder indem man die Existenz anderer Hochkulturen
unterschlagt Es bleibt ihr treu, wer die Moderne idealisiert, verklart und ihre
Schattenseiten ausblendet und beispielsweise Auschwitz als Ruckfall von
der Zivilisation in die Barbarei erzahlt statt als Barbarei in der Zivilisation
Es bleibt ihr treu, wer festhalt an der Entwicklungsgeschichte von der Natur

zur Kultur, vom Mythos zum Logos, vom Animismus zum Monotheismus

und seinen Erzählungen simple Dichotomien zugrunde legt wie diejenige

von pralogischen und logischen Gesellschaften, mythenbildenden
und logisch-empirischen, irrationalen und rationalen oder kalten und heis-

sen

Fehlende Minderheiten
Geschichte war immer ein Diskurs der Machthaber, immer wurde sie vom
Zentrum, aus der Sicht der Sieger geschrieben Immerhin gibt es in der

Forschung seit Jahrzehnten, eine Zäsur war das Jahr 1968, auch eine
Hinwendung zu Aussenseitern, Randstandigen, Minderheiten, Besiegten und

zu anderen diskriminierten Gruppen In unseren Geschichtsbüchern zeigt
sich diese Tendenz eher zaghaft Uber die Geschichte der Juden oder der
Fahrenden hierzulande erfahren die Schulkinder fast gar nichts, über die

Immigranten und Flüchtlinge nur wenig Dies gilt selbst für Zunch, eine
der multikulturellsten Städte der Schweiz Weder der kiloschwere Ordner

zur «Heimatkunde der Stadt Zürich» noch das Geschichtsbuchlein
«Heimatkunde der Stadt Zürich» erwähnt auch nur eine einzige derartige
Gruppe

Geschichte war
immer ein Diskurs
der Machthaber aus
der Sicht der Sieger
geschrieben

Alle Schulbucher, nicht nur die Stadtzurcher, missachten diese Minderheiten

- Immigranten, Flüchtlinge, Juden, Fahrende - gleich mehrfach
Erstens vergessen sie sie zumeist ganzlich Zweitens tauchen sie nur auf,
wenn sie für die Mehrheitskultur zu einem Problem werden (einem «Uber-
fremdungsproblem», einer «Fluchthngsfrage») Eine eigenständige
Geschichte in der Schweiz, die statt Skepsis oder Mitleid auch Achtung und
Würdigung ermöglichte, haben sie nicht Sehr fragmentarisch und einseitig

bleibt schliesslich die Geschichte ihrer Herkunftsgesellschaft Haben

schweizer schule 1/98 9



unsere Schulkinder türkischer Herkunft als Vorfahren nur die «Feinde des

christlichen Abendlandes»? Und diejenigen aus Sarajevo, können sie sich
noch einer anderen Vergangenheit rühmen ausser Thronfolgermord und
Bombenterror? - Gegenüber den hier lebenden Minderheiten praktizieren
die schweizerischen Geschichtsbücher eine Politik der Nicht-Anerkennung.

Ausgrenzung und Einschliessung
Prozesse, durch die Menschen sich zu Gruppen und Grossgruppen zusam-
menschliessen und andere Menschen ausschliessen, sind in der Geschichte

omnipräsent. Dennoch: Mit einem anthropologischen Bedürfnis nach

Zugehörigkeit kann man das Phänomen nicht erklären. Gruppen sind
menschengemacht; den Status Insider oder Outsider erhält man durch soziale
Prozesse. Fremdheit ist eine soziale Konstruktion. Als Fremder wird man
nicht geboren, zum Fremden wird man gemacht. Wer als fremd gilt,
unterscheidet sich von Ort zu Ort, von Gesellschaft zu Gesellschaft, von Epoche
zu Epoche. Zu welchem Zweck zieht eine Gesellschaft die Grenze so, eine

Wieso gelten bei uns andere ganz anders? Wieso gelten bei uns in diesem Jahrhundert Ausser-
in diesem Jahrhun- kantonale nicht als Fremde, wohl aber im letzten? Warum ist für das westli-
dert Ausserkantonale che Mittelalter Ethnizität kaum eine Kategorie, wohl aber für die Moder-
nicht als Fremde, ne? Wieso ist innerhalb der gleichen Gesellschaft Ethnizität einmal ein
wohl aber im letzten? Kriterium, ein andermal keines? Wieso spielt sie für Ausländerpädagogen

eine Rolle, nicht aber für die Migros? Anders gefragt: Welche Probleme
löst eine Gesellschaft, indem sie ethnisiert, welche - zum Beispiel
ökonomische, soziale - verschleiert sie, welche schafft sie neu?

Um sich mit den Menschen vergangener Zeiten auseinanderzusetzen,
muss man sie in ihren eigenen Vorstellungen und Denkmöglichkeiten
aufsuchen. Eine elementare Operation, ohne sie gibt es keine Geschichte.
Aber die Perspektiven und Kategorien historischer Akteure übernehmen,
ergibt noch keine Geschichte. Geschichte entsteht erst, wenn man die
Perspektive der Vergangenheit mit einer zweiten bricht. Genau hierin aber

versagen die gängigen Lehrmittel. Sie übernehmen häufig bloss die
Kategorien der historischen Akteure und reden über «Nation», «Kultur» und
«Ethnie», über «Identität», «Rasse» und «Assimilation» so, als wären es
natürliche Objekte oder Prozesse. Dabei sind es allesamt historische Kon-
strukte, freilich solche der Moderne. Statt sie als gegeben hinzunehmen,
sollte ein interkultureller Geschichtsunterricht sie historisieren, sollte
zeigen, wie sie zu bestimmten Zeiten von Menschen gemacht wurden und
noch werden.

Wo ist die gemeinsame oder interagierende Geschichte?
Der Zürcher Arzt Hans Jacob Amman schrieb im Jahre 1630 über seine
Reise ins Osmanische Reich: «Hoch ist sich zu verwundem, dass under
einem solchen unchristlichen Potentaten so vilerley Leuth in so grosser
Anzahl gefunden werden in seinem ganzen Keyserthumb, von Christen,
Juden unnd anderen, so guten Schutz und Schirm under ihm haben, unnd

auch einem jeden sein Glauben unnd Gewissen zu üben frey gelassen
wirt.» Amman wundert sich. Er entdeckt, wie bei den «Heiden» verschie-

10 schweizer schule 1/98



dene Religionen nebeneinander koexistieren. Von der Zwinglistadt war er
offenbar anderes gewohnt.

Der Text stammt aus keinem Schulbuch. Warum erfahren unsere Schulkinder

so selten Geschichten gemeinsamer Erfahrungen verschiedener Kulturen?

Einfach weil dies nur der Ausnahmefall war, oder weil wir dafür blind
sind? Was ich vermisse, sind nicht die Harmonien - die dürfte man in der
Vergangenheit so selten finden wie in der Gegenwart -, sondern etwas
anderes. Wir sind es gewohnt, separate Geschichten zu erzählen, diejenige
der Schweiz und des Auslandes, des Westens und des Ostens, der Kolonialisten

und der Kolonisierten. Das Leben verläuft aber selten in getrennten
Bahnen. Auch historische Erfahrungen waren zumeist - und in der Neuzeit
umfassender denn je - ineinander verknotet oder parallel, sie beeinflussten
oder überschnitten sich, sie lagen im Streit oder gingen zusammen. Was
ich vermisse, sind Erzählungen über interagierende, kontrapunktische und
gemeinsame Geschichten.

Vorschläge zur interkulturellen Anerkennung im
Geschichtsunterricht:

Fremdbilder: Andere in der Vergangenheit anerkennen
Geschichte ist immer - auch bezogen auf die eigene Vergangenheit -
Fremdverstehen. Ziel ist es, die Menschen anderer Zeiten in ihren eigenen
Bildern und Vorstellungen aufzusuchen und emstzunehmen.

Man vermeide:

- eindimensionale Vergleiche mit der eigenen Geschichte und der eigenen

Gegenwart,

- Definitionen durch das Gegenteil (der eigenen Geschichte oder der ei¬

genen Gegenwart),
- Definitionen durch Negationen,

- Essentialisierungen («das Wesen der Schweizer», die «Türkinnen»,
«der Islam»),

- eindimensionale Beschreibungen und Kategorisierungen.

Selbstbilder in der Geschichte erkennen und reflektieren
Nationale Identität ist kein Lemziel. Die Schüler und Schülerinnen sollten
vielmehr die Problematik und gesellschaftliche Funktion einer nationalen
Identitätsvorstellung kennen lernen, nicht zuletzt ihre nationalistischen
Exzesse.

Sie sollten erkennen können, wie solche Identitäten durch die eigene
Geschichte konstruiert werden und weder unveränderlich sind noch einen
privilegierten und umfassenden Status haben.

Beispiele:

- Die historiographische Tradition der Schweiz: die verschiedensten und
sich im Verlaufe der Zeit verändernden Mythen über die Pfahlbauerkultur,

Wilhelm Teil, Winkelried, den Gotthard, die Alpen, den homo alpi-
nus helveticus, die Hirtenkultur, der Sonderfall Schweiz.

Auch historische
Erfahrungen

beeinflussten oder
überschnitten sich.

schweizer schule 1/98 11



- Internationale Vergleiche mythischer Helden: Hermann der Cherusker
(Deutschland), Vercingetorix (Frankreich), Viriathus (Spanien),

- internationale Vergleiche der nationalen Propaganda mit Schlachten:
Bouvines 1214 (Frankreich), Amselfeld 1389 (Serben, Türken), Mor-
garten 1315 (Schweiz).

Sie sollten erkennen, wie sich eine Gesellschaft durch fremde Geschichten
selber darstellt.

Beispiel:

- der Sparta-Kult in den nationalsozialistischen Schulen.

Die historische Bedingtheit der eigenen Gesellschaft erkennen
Indem wir uns mit anderen Zeiten und Gesellschaften auseinandersetzen,
wird das vormals Selbstverständliche unserer eigenen Gesellschaft erst
sichtbar. Wir erkennen den Wert wie auch die Relativität, die Historizität
des Gewordenen (Einrichtungen, Weltanschauungen, Lebensstile).

Beispiele zur Frühgeschichte:

- Ist Sesshaftigkeit etwas Natürliches?

- Gibt es bei den nomadisierenden Jägern und Jägerinnen und Sammlern
und Sammlerinnen auch Fremde und Einheimische?

- Haben Nomaden eine Heimat?

Die Eigenständigkeit anderer Geschichten anerkennen
Andere Gesellschaften haben ihre eigenen Geschichten. Diese sind nicht
bloss Funktionen «unserer» Geschichte.

Beispiele:

- Auch Afrika und Australien haben eine Frühgeschichte.

- Die Geschichte Afrikas oder Südamerikas beginnt nicht mit der Kolonisation,

- diejenige Nordamerikas nicht mit der «Entdeckung».

- Die griechische Geschichte hört nicht in der Antike auf.

- Es gibt eine Geschichte des antikolonialen Widerstandes.

- Auch die Minderheiten bei uns (z.B. Juden, Fahrende, Migranten)
haben ihre eigene Geschichte.

- Kinder fremder Herkunft haben auch eine Geschichte.

Die Menschen «fremder» Geschichten sind nicht nur namenlose Objekte
und passive Opfer, sondern handelnde Subjekte, wenn möglich mit Namen
und Gesichtern.

Geschichten von Min
derheiten zu zeigen
birgt auch Gefahren.

Geschichten von Minderheiten in ihrer Eigenständigkeit zu zeigen birgt
allerdings auch Gefahren: Minderheiten werden essentialisiert, kategori-
siert und gettoisiert, wenn man ausblendet, was ihre Geschichte mit anderen

Geschichten verbindet und gemeinsam hat.

12 schweizer schule 1/98



Nomadisierend statt linear erzählen
Lineare Erzählungen sind fast unvermeidlich eurozentnstisch Sie erzählen

explizit oder implizit eine Fortschnttsgeschichte, die in der westlichen
Moderne endet Dichotomisierende (Weiss-Schwarz, Natur-Kultur, Mythos-
Logos) und lineare Erzählungen führen regelmässig in diese Sackgasse.

Der Eurozentrismus lässt sich vermeiden mit Geschichten, die

- durch ein Thema strukturiert sind (statt durch eine Chronologie),

- in der Gegenwart beginnen (regressives Verfahren, umgekehrte
Chronologie) statt in den Anfangen,

- Themen der Gegenwart aufgreifen, aber trotzdem chronologisch erzählen

(dieses gemischte Verfahren wird mustergültig durch Schneebeh/

Meyer praktiziert),
- Brüche zeigen (statt linar und chronologisch erzählen),

- nomadisieren und mäandem (sie sind punktuell oder wandern zeitlich
wie örtlich in verschiedene Richtungen),

- vom Standort anderer Gesellschaften her erzählt werden (z B durch
einen chinesischen Historiker, eine afrikanische Historikerin),

- auch die Schattenseite der westlichen Moderne zeigen Man sollte bei¬

spielsweise Auschwitz nicht aus der westlichen Zivilisation exterrito-
rialisieren, indem man es als «Ruckfall in die Barbarei» erzählt

Der Geschichtsuntei-
richt soll hinterfragen
wie Kategorien
gemacht werden

Beispiele:

- Geschichte und Diskurs der «Überfremdung» in der Schweiz und
andernorts,

- antijüdische Fluchthngspolitik 1933—45, in der Schweiz und andernorts,

- Geschichte von Genetik, Rassenlehre, Eugenik (inkl Beitrag der
Schweiz),

- Geschichte von Aussenseitern (Bettlern, Geisteskranken, Heimatlo-
sen),

- Geschichte der (Un)Gleichheit (Aufhebung der Sklaverei, Dekoloni-

sierung, Frauenemanzipation),
- Migrationsgeschichte, weltweit und in der Schweiz,

- Geschichte des Asyls für Flüchtlinge, von der Antike bis heute,

- Geschichten von Minderheiten in der Schweiz,

- Geschichten der Grenzen

Aus vielen Perspektiven erzählen
Das historische Wissen hat kein Zentrum. Niemand kennt den archimedischen

Punkt, von dem aus sich alle Fragen beantworten hessen Auch
unsere Interpretationen sind nicht frei von Hemmungen, Bindungen, Interessen

und Blindheiten Unsere Schüler und Schülerinnen sollten dies
möglichst konkret erfahren und reflektieren

Geschichten von Einschluss und Ausschluss erzählen

Einschhessung und Ausgrenzung sind soziale Prozesse. Der Geschichtsunterricht

soll hinterfragen, wie Kategorien (wie Nation, Rasse, Ethnie)
und Begriffe (wie Assimilation, Identität, Kultur) gemacht und verwendet
werden und wie sie eine Realität erzeugen.

schweizer schule 1/98 13



Um dieses Ziel zu erreichen, sind produktionsorientierte Methoden besonders

geeignet: Erstens erfahren die Schulkinder durch ihr eigenes Tun, was
Geschichte ist, nämlich eine wahre Erfindung, d. h. eine Konstruktion
aufgrund von historischen Spuren. Ganz konkret und sinnlich erleben sie,
dass es Geschichte erst gibt, wenn sie die Spuren interpretieren, und dass

es verschiedene Interpretationen gibt. Die Einsicht in den Konstruktionscharakter

von Geschichte und das Postulat einer Mehrperspektivität bleiben

nicht abstrakt, sondern werden zur gelebten Erfahrung. Zweitens
erleichtert eine handlungsorientierte Methode den Lehrpersonen, ihre eigene

Perspektive zurückzustellen und die Ansichten und Produkte der
Schüler und Schülerinnen emst zu nehmen.

Historiker und Historikerinnen aus verschiedenen Gesellschaften sollen
erzählen und Schulbücher machen.

Kontroversen der Forschung gehören in schülergerechter Form in die
Schulbücher.

Eine themenzentrierte und auf die Gegenwart bezogene Geschichte
erleichtert die Multiperspektivität.

Das historische Archiv ist nicht einstimmig. Die historischen Akteure
aller Gesellschaften müssen in den Quellen angemessen zu Wort kommen.
Wo dies nicht geht, gehört es thematisiert. Auch und in erster Linie den

Stummgemachten müssen wir Gehör verschaffen.

Nur mit einer mehrstimmigen, kontrapunktischen Geschichte nehmen wir
eines der wichtigsten Ziele eines interkulturellen Unterrichtes ernst:
Andere als Menschen im eigenen Recht wahrnehmen und versuchen, sich in
sie einzufühlen und sie zu verstehen.

«Nation» ist keine
selbstverständliche
Erkenn tn iskategorie

Beispiel:

- Vielfältigste Möglichkeiten zu einem multiperspektivischen Unterricht
ergeben sich, wenn man sich mit den Landkarten, Weltbildern oder
Schöpfungsmythen verschiedener Kulturen auseinandersetzt: Je nach

Standpunkt sieht die gleiche Welt ganz anders aus.

Missachtungen durch die Form vermeiden

Missachtung anderer Geschichten ist nicht nur ein quantitatives und
inhaltliches Problem. Sie transportiert sich am heimtückischsten in Begriffen

(z.B. «Eingeborene») und Erzählstrategien (z.B. allwissender Erzähler

mit ethnozentrischen Ansichten).

«Nation» ist keine selbstverständliche Erkenntniskategorie, «Heimat»
oder «Region» auch nicht, alle sind sie Konstrukte, d.h. es gibt keine
Geschichte, die unabhängig von den Geschichtserzählem und -erzählerinnen
existiert. Entscheidende Frage bleibt, was als geschichtswürdiger Gegenstand

ausgewählt wird.

14 schweizer schule 1/98



Darstellung ist auch eine Chance: Wir können traditionelle Geschichten

(z.B. die Legende von Felix und Regula) «retten», indem wir sie anders
erzählen.

Gemeinsame und interagierende Geschichten erzählen
Mit unseren Fragen legen wir fest, welche Antworten wir zulassen oder

von vornherein ausschliessen. Wenn wir mehr - z. B. in thematischen
Unterrichtseinheiten - nach Gemeinsamkeiten fragten, würden wir auch
vermehrt welche entdecken. Hingegen erzeugen Kategorien wie «Nation»
primär separate Geschichten.

Suchen wir nach den (im Krieg oder Frieden) verflochtenen Geschichten,
nach Einflüssen und Vermischungen.

Beispiele:

- Die Frühgeschichte teilen wir mit der ganzen Welt (gerade die Wende

zur Sesshaftigkeit - zusammen mit der Industriellen Revolution das

folgenreichste Ereignis der Geschichte - ist ein universelles Phänomen).

- Die Kultur der Römer teilen wir mit dem ganzen Mittelmeerraum.

- Seit dem Kolonialismus sind wohl alle Kulturen—v.a. durch Herrschaft -
ineinander verstrickt.

Schluss
Wir müssen die Gesellschaften anderer Zeiten in ihren eigenen Bildern
und Begriffen aufsuchen. Geschichte aber entsteht erst durch unsere eige- Geschichte entsteht
ne Interpretation, dadurch, dass für uns bekannte Vergangenheit ist, was erst durch unsere
für die historischen Akteure unbekannte Zukunft war. Eine wahre Ge- eigene Interpretation.
schichte erzählen wir nur, wenn wir die Menschen vergangener Zeiten in
ihren Spuren achten und ernst nehmen und wenn wir gleichzeitig unsere
eigenen Orientierungen und Prägungen reflektieren. Das wäre eine Art
von interkultureller Anerkennung hinweg über Zeit und Raum. So gesehen
ist der Geschichtsunterricht eine Praxis der interkulturellen Anerkennung.

Aus Platzgründen fehlen die bibliographischen Angaben. Sie können beim

Autor bezogen werden.

schweizer schule 1/98 15


	Interkulturelle Anerkennung im Geschichtsunterricht : Diskussionsanstösse

