Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 85 (1998)

Heft: 2: Ethik und Werterziehung

Artikel: Moral im Konsumismus

Autor: Hochstrasser, Franz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-526714

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-526714
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Franz Hochstrasser

Moral im Konsumismus

Das beschleunigte
Wachsen fiihrt zu
beschleunigtem
Ausstoss von zumeist
in Serien produzierten
Waren.

«Niemand wusste, wer iiber wen und {iber was regierte,

bald regierte der, bald jener, aber irgendwie wurde jeder regiert,

weil es eigentlich die Sachen waren, die bestimmten, wer was musste,
produzieren, reproduzieren, herbeischaffen oder fortschaffen...»
Friedrich Diirrenmatt

Der Titel nimmt zwei Setzungen vor. Die erste betrifft die Gesellschaft,
welche die Moral hervorbringt, und charakterisiert sie. Wie ersichtlich, ist
nicht von der Konsumgesellschaft die Rede, sondern vom Konsumismus.
Damit meine ich die kulturelle Uberformung der Gesellschaft, welche sich
ergibt aus dem sowohl Individuen, Gesellschaft wie Umwelt abtraglichen
Uberkonsum. Ich stelle dabei nicht in Abrede, dass — nur schon aus biolo-
gischen Lebensnotwendigkeiten heraus — konsumiert werden muss oder
dass Konsum auch Freude bereiten kann. Ich ziehe jedoch die inzwischen
weltweit etablierte Weise, wie Konsumgtiter produziert werden, ins Blick-
feld: Dem kapitalistischen Wirtschaften ist gesetzmassig das stetige und
beschleunigte Wachsen eigen. Das fiihrt zu beschleunigtem Ausstoss von
zumeist in Serien produzierten Waren, die auf den Markt dringen. Dort
sollen sie gekauft und dann von den zu Konsumenten gewordenen Men-
schen konsumiert, das heisst letztlich vernichtet werden. Aus den genann-
ten Wachstumsgriinden werden immer mehr Produkte erzeugt, als die
Menschen brauchen. Die Uberproduktion fiihrt zu einem Warenuniver-
sum, das die menschliche Alltagswelt bestimmt. Die Waren erzeugen ein-
zeln wie in Masse einen «massiven» Druck auf die Menschen. Diese sollen
konsumieren, lautet ihr Diktat. Das Ergebnis ist der Uberkonsum.

Die zweite Setzung des Titels geht davon aus, dass auch im Konsumismus
Moral als eine Gegebenheit vorkommt. Ich behaupte also nicht, dass es
keine Moral mehr gibe im Konsumismus. Mich interessiert jedoch, was
mit ihr passiert. Um sie besser priifen zu konnen, krieche ich gewissermas-
sen in die inneren Raume des Konsumismus, zuweilen auch in einzelne
Warendinge hinein. Mit solcher Veridnderung der Perspektive wird es mog-
lich, die Be-dingtheit von Moral sichtbar werden zu lassen. Es handelt sich
also um ein ginzlich anderes als das ideengeschichtliche Verfahren (vgl.
dazu Knobloch, 1994).

Die nachstehenden Uberlegungen haben Thesencharakter. Es sind Werk-
stattgedanken.

Erste Beobachtungen: Widerspriiche

Wir wissen, dass in der industriellen, damit produktionsorientierten Moral
die Leistung und die Konkurrenz einen hohen Stellenwert einnehmen.
Diese Werte werden gestiitzt durch Disziplin, Askese, Fleiss, Piinktlich-
keit. Durch den Konsumismus werden Umwertungen erforderlich. Der

26 schweizer schule 2/98



Grund liegt in den Warendingen. Da sie in Uberzahl vorhanden sind, miis-
sen sie versuchen, den Konsumenten, die Konsumentin fiir sich einzuneh-
men. Sie versprechen daher nebst threm mehr oder weniger hohen Ge-
brauchswert immer auch Genuss. Mit dem Genussversprechen sind die
Menschen zu kodern. Sie kaufen die Ware in der Hoffnung, den verspro-
chenen Genuss zu erreichen. Auf der Wertebiihne treten nun «Genuss»,
«Lust», «Event», «Spass», «Fun» in den Vordergrund. Und weil der Waren
so viele sind, weil so viele konsumiert werden miissen, verblassen die alte
Askese, die Sparsamkeit, die Bescheidenheit. Sie werden zuriickgedrangt
durch die Unersittlichkeit, die zuweilen ziigellose Ungebundenheit, den
Rausch.

Nun geschieht mein von solchen neuen Wertorientierungen geleiteter
Konsum inmitten anderer Konsumierender. Ich mochte mich von diesen
abgrenzen, besser: Es wird mir eingeredet, dass ich mich durch den Kon-
sum dieser oder jener oder fast aller Waren von ihnen abgrenzen konne und
auch solle. So lege ich grossen « Wert» darauf, dies zu tun. Das Ergebnis ist
ein Doppeltes. Einerseits tritt das fiir die Produktionssphéire und den Ar-
beitsmarkt wesentliche Prinzip der Konkurrenz hiniiber in die Kon-
sumsphdre. Zum Wert gewandelt prigt es mein Verhalten: Ich werde zu
einem gegen die andern eifernden Konsumenten. Und die verschiedensten
Moden (in Kleidung, Sportarten, Ratgeberliteratur u.a.m.) unterstiitzen
mich darin.

Anderseits und im Zusammenhang der erwdhnten konsumistischen Kon-
kurrenz verbinden sich zwei menschliche Verhaltensweisen, die sich ei-
gentlich ausschliessen: Die Ware, jede Ware «holt» mich tiber den verspro-
chenen Genuss. Ich geniesse, geniesse mehr, geniesse unauthorlich. Das
diktieren mir die Waren. Sie diktieren mir zudem, dass ich es besser und
schneller tun soll als die andern, dass ich im Vergleich zu ihnen besser
dastehe, eine bessere Leistung erbringe. Der althergebrachte Leistungsbe-
griff lilert sich mit dem des Genusses zur Genussleistung — ein wider-
spriichliches Paar. Es braucht nicht ausfiihrlich begriindet zu werden, dass
dadurch der eigentliche, Wonne spendende Genuss entleert wird; leis-
tungsloser, versonnener Genuss wird zunehmend antiquiert.

Nun steht der Wunsch beziehungsweise der Druck, sich von anderen abzu-
grenzen, nicht alleine. Thm gegenlaufig wird durch die Warenversprechen
auch der Wunsch hergestellt, «dazuzugehtren». Typisch fiir diese Art von
Wunschproduktion sind insbesondere die Markenwaren, etwa im Bereich
der Kleidung. Nicht im kooperativen, planenden, diskutierenden Mitei-
nander, sondern im letztlich vereinzelten und passiven Tragen meiner Ni-
ke-Schuhe erlebe ich ein « Wirn-Gefiihl; dieses entsteht nicht aus sich her-
aus, sondern in Abgrenzung, allenfalls auch Konkurrenz zu andern Mar-
kenkonsumgruppen.

Wenn man die Warenwelt beobachtet, ist man iiberwiltigt von der unab-
sehbaren Masse und auch der Vielfalt der Angebote. Doch die Gesamtzahl

der Angebote nehme ab, sagen Weizsdicker u.a.: «Wie viele lokale Getrin-

schweizer schule 2/98 27

Der Wonne spendende
Genuss wird entleert;
leistungsloser,
versonnener Genuss
wird zunehmend
antiquiert.



Die Kundenautonomie
steht im Widerspruch
zur Warendiktatur.

ke sind von Coca-Cola verdringt worden? Wie viel Obst- und Gemiisesor-
ten sind infolge der Standardisierung der Sorten von den Markten ver-
schwunden?» (Weizsdcker u.a., 1996, 321). Die Folge davon ist die fakti-
sche Konformierung der Konsumenten und Konsumentinnen. Das wird
sichtbar an der Kleidermode. Auffallen konnen nur die schnellsten Konsu-
menten; sie tragen als erste Orange, Lang oder Gerippt. Doch bald tun es
ihnen sehr viele nach mit dem Effekt, dass sie alle in oranger, langer oder
gerippter Uni-Form daherkommen. Der Konformierung gegeniiber steht
der Wert des Egoismus, insbesondere der Egoismus des Marktteilneh-
mers. Ego soll vor dem andern sein Ziel erreichen, im Verhiltnis zum an-
dern ein anderer, also nicht ein gleicher sein, er soll mit thm nicht konform
gehen; er soll also, wie oben gezeigt, zum andern in Konkurrenz treten.
Nun wollen uns manche weismachen, dass der Egoismus ausgedient habe,
beziehungsweise sich in wunderbarer Weise mit dem Altruismus verbinde
(vgl. etwa Klages, 1996). Mir fillt hingegen auf, in welch offensiver Weise
er neuerdings propagiert wird (vgl. Herzinger, 1997, insbes. 80-90). Das
sollte man doch zur Kenntnis nehmen.

Die Warenfiille dringt auf die Frauen, Manner, Kinder, auch Greise und
Greisinnen ein. Die Waren beeinflussen und steuern ihr Verhalten. Wir
konnen schon an dieser Stelle mit Gunther Anders festhalten: «Produkte,
also Dinge sind es, die den Menschen pragen. In der Tat wire es kaum eine
Ubertreibung zu behaupten, dass Sitten heute fast ausschliesslich von Din-
gen bestimmt und durchgesetzt werden» (1986, 260).

Konsum verlduft letztlich immer individuell und die Waren versprechen
letztlich immer individuellen Genuss. Sie besorgen solchermassen zu-
gleich den Transport konsumistischer Werte ins Individuum und tragen
somit zur Individualisierung und zur Privatisierung der Moral bei. Diese
wird gestiitzt durch die ideologische Figur des Kunden, der da Kénig sei.
Sein Konigtum besteht darin, auf dem Markt freie Entscheide treffen zu
konnen; er ist also als autonomes Subjekt gedacht, welches als autonomes
zugleich iiber die Fihigkeit zu entscheiden verfiige. Doch die Kundenauto-
nomie steht im Widerspruch zur Warendiktatur, welche die Heteronomie
der Konsumierenden durchsetzt.

Dingmoral

Die unablidssige Produktion von Warenserien ldsst die Warendinge, bild-
lich gesprochen, immer nidher zusammenriicken. Das verstirkt die Intensi-
tiat der Gebote, die sie an die Menschen richten. Deren Handlungsspiel-
raum engt sich dadurch zunehmend ein. Doch bestehen bei allem Uberpro-
duktions- und Uberkonsumdruck auch freie Liicken, nicht besetzte Riume
zwischen den Waren. Es sind die Rdaume, in denen die Menschen noch
handeln konnen; um zu handeln, miissen sie entscheiden, um zu entschei-
den, brauchen sie Kriterien, um zu Kriterien zu kommen, bestitigen und
verwerfen und entwickeln sie moralische Regeln. In diesem moralischen
Raum konnte dann beispielsweise sich vollziehen, was Zygmunt Bauman
folgendermassen beschreibt: «Ist das Reich der Moral erst einmal mit dem
Reich des Fiirseins identifiziert, dann ist es eingeschlossen in den Rahmen

28 schweizer schule 2/98



der Sympathie, der Bereitschaft zu dienen, Gutes zu tun, sich selbst um des
Andern willen zu opfern» (1997, 101). Es wire also Raum vorhanden zur
Schaffung oder Wiederherstellung verlorengegangener Sozialitat der
Menschen. Einen andern Zugang, trotz Waren- und Konsumdruck Moral
zu entwickeln, dem Druck gar moralisch zu trotzen, zeigt der Diskurs um
die postmateriellen Werte: Sie sollen Leitlinien abgeben fiir einen «nach-
haltigen Konsum» (vgl. Scherhorn, 1995). Doch gerade das abgenutzte
Stichwort «Nachhaltigkeit» zeigt, wie eng eben die Rdume moralischen
Handelns beziehungsweise der moralischen Handlungsriume geworden
sind. Dieser Enge konnen auch die Politiker, die 1992 in Rio und 1997 in
Kioto weilten, nicht ausweichen.

Nebst der Raumverengung fiir die Moral lasst sich ein zweiter Prozess im
konsumistischen Moralsystem beobachten: Jede Ware wird vor ihrer Ent-
stehung entworfen (oder bestehende Gegebenheiten, etwa die Landschatft,
werden zu Waren umdefiniert). In den Entwurf gehen Zielbestimmungen
ein. Viele dieser Zielbestimmungen beinhalten moralische Einschliisse,
oder aber die Waren zeitigen im Verlauf ihres Konsums Effekte, die mora-
lische Qualitit tragen. Wesentlich bei allen Nuancen ist hierbei, dass Mo-
ralisches an die Warendinge tibergeht, dortselbst mit den Eigenheiten der
Waren Verbindungen eingeht und sich verfestigt. Daher spreche ich von
der Dingmoral. Ich beziehe mich dabei auf Giinther Anders, der von der
«Philosophie und der Moral des Dinges» schreibt (1983, 296). Aus Sicht
des Konsumenten, der Konsumentin konnte gesagt werden, sie wiirden
moralische Werte an die Dinge delegieren. Diese Sprechweise bleibt je-
doch an der Oberfliche, sie unterstellt der delegierenden Person eine akti-
ve Position. Die hat sie aber nicht. Denn, vermittelt iber das Konsumdiktat
der Ware, handelt es sich um eine Wegnahme moralischer Kompetenz vom
Konsumenten.

Diese Passivierung des Konsumenten hat einen Grund. Er ist im Verhiltnis
zu finden, das zwischen Mensch und Konsumgut besteht. Grundsatzlich
ist davon auszugehen, dass der Mensch darin der bestimmende Pol ist.
Unter (den erst wenige Jahrzehnte bestehenden) konsumistischen Bedin-
gungen kehrt sich dieses Verhiltnis um. Denn das Konsumgut, nun zur
Ware geworden, «will» konsumiert, also vernichtet werden — dazu wurde
die Ware ja hergestellt; sie ist dabei jedoch auf den konsumierenden Men-
schen angewiesen, sie braucht ihn — oder in der tiblichen Wendung: Sie
konsumiert ihn. Bei bestimmten Waren — etwa den Drogen — kann dieser
Konsum tatsichlich bis zur Vernichtung, also zum Tod fiihren. Aus dieser
Optik erweist sich der konsumierende Mensch nun wirklich als ein passi-
ver Mensch; er ist so passiv gemacht, dass ihm gar seine eigene Moral
genommen werden kann.

Ich mochte zwei Beispiele geben fiir den Ubergang von Moral an die Din-
ge. Im Rahmen der im vorletzten Jahr vollzogenen Deregulierung der Tele-
kommunikations- und Medienindustrie der USA gab es auch einige Ein-
schrinkungen. Eine davon besteht in der Verpflichtung fiir TV-Hersteller,
einen «V-Chip» in ihre Gerite einzubauen. Dieser soll Porno- und Ge-

schweizer schule 2/98 £

Aus dieser Optik
erweist sich der kon-
sumierende Mensch
als ein passiver
Mensch.



Der Mensch selber
wird tendenziell
«wertlos».

waltsendungen erkennen und, falls gewtinscht, entsprechende Sendungen
sperren. Dadurch soll verhindert werden, dass Kinder sich Jugend gefihr-
dende Filme anschauen (vgl. Tageszeitung, 3./4. Februar 1996). Der Effekt
besteht nun darin, dass nicht etwa die Eltern moralisch begriindet iiber
Sehen oder Nichtsehen eines Filmes entscheiden. Vielmehr ist ihnen die-
ser Entscheid abgenommen; das Moralkriterium ist in den Chip einge-
pflanzt. Die Eltern konnen nun ruhig und passiv den neuen Fernseher, sei-
nen V-Chip und selbst dessen moralische Steuerung konsumieren.

Mit Blick auf Massenwaren, wie ja der Fernseher eine ist, wird eines deut-
lich: Entgegen den relativistischen Tendenzen in der heutigen moralphilo-
sophischen Diskussion scheint hier eine faktische Universalmoral auf —
die Dingmoral ist gleich der Warenwelt universell.

Und der vielbeschworene Wertewandel bekommt durch die dingmorali-
sche Sichtweise einen neuen Akzent: dass namlich im Wortsinne ein Wan-
del stattfindet, dass die Werte, die Moral von den Menschen hiniiberwan-
deln in die Warendinge. Nicht dass dadurch keine Werte mehr das Verhal-
ten der Menschen begleiteten; doch wird der Mensch selber tendenziell
«wertlos».

Das zweite Beispiel wird bei uns eben erst dieser Tage offentlich disku-
tiert. Es handelt sich um ein Computersystem, mit dessen «Hilfe» unter
Einbezug vielféltigster Daten das Sterberisiko von schwerstkranken Pa-
tienten und Patientinnen berechnet werden kann. Allerdings gehe es dabei
nicht um deren individuelle Risiken, sondern das Produkt der Berechnun-
gen sei lediglich eine statistische Zahl, versichert ein interviewter Arzt
(vgl. Stocklin, 1997). Doch die Maschinenware verfiihrt dazu, die Berech-
nungen stiindlich auszudrucken und dadurch eine Trendprognose zu er-
moglichen. Diese wird — bei allen guten Absichten des Arztes oder der
Arztin — deren Entscheid iiber die Fortsetzung der Behandlung oder deren
Abbruch, also den Entscheid iiber Leben und Tod beeinflussen. Es ist ab-
zusehen, dass diesem Entscheid im Laufe der nichsten Jahre die Kranken-
kassen nachhelfen werden. Auch wenn der herbeigeeilte Ethikprofessor
fordert, die Entscheidungsgewalt miisse bei Arzten und Patienten bleiben:
Schon mit der Konzipierung der Scoring Systems ist sie ithnen faktisch
bereits genommen.

Schwindende Verantwortungsriume

«Die Rdume, in denen moralisch verantwortlich gedacht und wahrgenom-
men wird, werden zum einen kleiner und intensiver — sie umfassen die
eigene Nahwelt, und hier steigern sich die Anspriiche ins Unerfiillbare; sie
werden zum andern immer weitrdumiger und damit unhandlicher, ja hand-
lungsunzuganglich» (Beck, 1997, 12). Verantwortung tritt hier also im Zu-
sammenhang enger beziechungsweise weiter werdender moralischer Riu-
me auf.

Ich beginne mit den enger werdenden Raumen. Insofern die Lebenswelt
zunehmend verwart (ohne h) wird, sehen sich die Individuen zunichst im-

30 schweizer schule 2/98



mer mehr genétigt, Verantwortung zu iibernehmen beziiglich ihres Kon-
sumverhaltens und der entsprechenden Konsumentscheidungen. Es gibt
keine gesellschaftlichen Instanzen, die ihnen diese Verantwortung abneh-
men konnten. So ldsst sich auch in diesem Zusammenhang von der Privati-
sierung oder eben auch der Individualisierung von Moral sprechen.

Den Wegfall gesellschaftlicher Instanzen, die im Rahmen einer umfassen-
den Ethik die Verantwortungen gesamthaft regelten, heisst Zygmunt Bau-
man willkommen. Er sieht als Folge dieses Umstandes, dass «das Ende der
machtgestiitzten Universalia und Absoluta die Verantwortung des Han-
delnden grundlegender und folgenreicher hat werden lassen als je zuvor»
(1977,17). Wenn ich richtig lese, meint er damit, dass die Voraussetzungen
fir individuell verantwortliches Handeln sich verbessert hiatten. Doch das
ist zu prifen:

Wir leben in einer uniibersehbaren Zahl von materiellen und immateriellen
Waren. Die Ware «leichte Musik», geliefert vom Radiowecker, und die
Ware «elektrischer Strom», welcher am Abend im kiihlen Bett das Heiz-
kissen in Funktion bringt, bilden einen moglichen tageszeitlichen Rah-
men. Die Fiille von Konsumakten, die unsern Alltag durchziehen, bringen
uns auf der Ebene der psychischen Handlungsstrukturen unabdingbar zu
Automatisierungen. So werden wir die einzelnen Konsumakte weder ein-
zeln verantworten konnen noch wollen. Wir verfiigen nicht liber eine psy-
chische Ausstattung, die uns die Verantwortung fiir jeden unserer (Kon-
sum-)Schritte zu tragen befiahigt. Die Automatisierung also ist der Mecha-
nismus, mit welchem die Menschen den von Beck erwihnten, sich ins
Unerfiillbare gesteigerten Anspriichen begegnen. Wenn sich auch durch
die Individualisierung von Moral theoretisch die Moglichkeiten von Ver-
antwortung vermehren moégen, so fillt die praktische Antwort der Konsu-
mentinnen und Konsumenten notwendigerweise gegenlaufig aus.

Zu beriicksichtigen ist hierbei auch die Beschleunigung des Konsums.
Dies ist eines der zentralen Momente, die zu der von Bauman beschriebe-
nen «Episodenhaftigkeity in unserer Zeit fiihren. Er meint damit den Weg-
fall von Geschichte und Zukunft zugunsten der Gegenwart; das in der Ge-
genwart Erlebte ist unabhingig von anderem Erlebten, es ist in sich ab-
geschlossen; das je Erlebte ist zufillig (kontingent); die Menschen
konzentrieren sich auf das (Erfahrungen und Gefiihle vermittelnde) Jetzt.
Bauman sieht dies als Kennzeichen der Postmoderne. In meinem Zusam-
menhang ist die Kategorie der Postmoderne nicht notwendig — all die ge-
nannten Momente von Episodenhaftigkeit ergeben sich aus den Diktaten
der Waren. Wiirden diese ihr Diktat beziiglich des Umgangs mit Zeit aus-
formulieren, hiesse es etwa folgendermassen: Konsumiere sofort. Und
gleich wieder. Und denke nicht an das, was du soeben konsumiert hast,
weil es deinen neuen Konsum hemmt. Und denke nicht an die Zukunft,
sondern konsumiere! Sofort!

Bauman bestimmt das «Wesen der Episode» folgendermassen: Es bestehe
darin, «keine bleibenden Spuren zu hinterlassen; ein Leben, das als Abfol-

schweizer schule 2/98 3

Wir leben in einer
untibersehbaren Zahl
von materiellen und
immateriellen Waren.



Das konsumistische
Leben ist befreit
von der Sorge um
Konsequenzen.

ge von Episoden gelebt wird, ist ein Leben frei von der Sorge um Konse-
quenzen» (1997, 16). In diesem Zitat tritt ein neues Element auf den Plan,
das im Zusammenhang des Konsums von grosser Bedeutung ist: die Kon-
sequenzen. Jeder Konsumakt hat Konsequenzen. Die meisten Konsum-
handlungen haben Konsequenzen, die nicht nur die Konsumierenden be-
treffen, sondern auch die sie umgebenden Menschen, die Gesellschaft als
Ganze, die sogenannte Dritte Welt, die 6kologischen Verhiltnisse der Um-
welt. In den verschiedensten Auffassungen iliber Verantwortung ist ge-
meinhin eingeschlossen, dass sie sich auch auf die Handlungsfolgen, also
Konsequenzen erstrecke. Das konsumistische Leben ist jedoch gerade da-
von befreit: frei von der Sorge um Konsequenzen. Es erfahrt Unterstiit-
zung dadurch, dass in der Regel die Gebrauchswert- und Genussverspre-
chen der Waren die Effekte des Konsums unterschlagen; auch im Ge-
brauch der Waren selbst werden die Effekte oft nicht wahrnehmbar oder
splirbar; das tibliche Beispiel hierzu ist das Automobil, das mir nichts tiber
seinen effektiven Beitrag zur Umweltverschmutzung verrit. Durch die Be-
schleunigung des Konsums komme ich nun selbst als gutmeinender
Mensch kaum mehr in die Lage, mir konsequent Rechenschaft iiber die
Konsequenzen meiner Konsumhandlungen abzulegen — auch hier wirkt
die erwahnte Automatisierung mit der Folge, dass meine «Verantwor-
tungsaktivitit» sich verringert. Die von Ulrich Beck konstatierte Verklei-
nerung der moralischen Verantwortungsraume erweist sich also nicht nur
durch die Individualisierung, sondern wesentlich auch durch die
konsumistischen Lebensbedingungen hergestellt.

Mit den erweiterten Rdumen verbindet Beck das Unhandliche, ja Hand-
lungsunzugingliche. Auf den Zusammenhang der Verantwortung bezo-
gen weist er damit auf folgendes: Unsere Kultur und Wirtschaftsweise
haben sich in eine Richtung entwickelt, welche uns nicht-mehr-verant-
wortbare Verhiltnisse bescheren. Es sind Verhiltnisse, welche die Verant-
wortungsfahigkeit der Menschen tbersteigen, die also ihrerseits nicht
mehr verantwortungsfahig sind. Zu denken ist etwa an die Produkte der
Hochriistung: Der Einsatz einer A- oder H- oder N-Bombe ist nicht verant-
wortbar. Auch solche Bomben sind tibrigens Waren, die ihr Diktat an die
Zustiandigen richten, und die Geschichte beweist, dass diesem Diktat prin-
zipiell Folge geleistet werden kann, oder klarer: dass die Zustiandigen sich
diesem Diktat prinzipiell nicht entzichen konnen. Die Effekte des Einsat-
zes solcher Bomben sind zu umfassend, zu schrecklich, als dass sie erfasst,
vergessen denn verantwortet werden konnten: Giinther Anders sprach
diesbeziiglich vom «prometheischen Gefille», worin sich menschliches
Handeln abspiele. Ahnliches ist beziiglich der «friedlichen» Atomtechno-
logie oder der nicht mehr aufhaltbaren Gentechnologie zu sagen. So 1st
gewissermassen ein weiterer Bereich unserer Lebenswelt aus dem Verant-
wortungsraum herausgebrochen.

Unterstitzt wird diese Bewegung durch die Reaktion des politischen Sys-
tems auf verantwortungsheischende Verhidltnisse oder Ereignisse. Es un-
terstiitzt die Verengung von Verantwortungsraumen, indem es Verantwor-
tungsmoglichkeiten verwischt. Ulrich Beck beschrieb nach dem GAU von

32 schweizer schule 2/98



Tschernobyl diesen Mechanismus als «organisierte Unverantwortlich-
keit» (1988, 96-112). Es geht darum, dass man verunklart, wer flir welche
Ereignisse zustindig und damit verantwortlich sei; oder man inszeniert
den wissenschaftlichen Streit von Experten und Expertinnen, dessen Er-
gebnisse widersprichlich sein werden und daher keine Klarheit tiber Ver-
antwortlichkeiten erbringen. Der Effekt dieses Umgangs mit Effekt-Ver-
antwortung besteht in einer Normalisierung des Unnormalen. Wir lernen
in diesem heimlichen Lehrplan von Politik und Verwaltungen unter ande-
rem, uns von Fragen nach der Verantwortung, aber auch von Fragen der
Nicht-Verantwortbarkeit abzuwenden. Wir werden gelehrt, unser Leben
«fre1 von der Sorge um Konsequenzen» (Bauman) zu fiithren.

Die freiheitliche Totalisierung der Alternative
Nattirlich verhilt es sich im Konsumalltag so, dass wir tiberlegte und be-
grindete Kauf- beziechungsweise antizipierte Konsumentscheide treften.
Dass wir also, dem Bild des «Kunden als Konig» entsprechend, rational
auswihlen. Und ganz sicher ist es so, dass wir zumeist das Gefiihl haben,
wir hétten iiberlegt und begriindet entschieden.

Doch ist kritisch zu fragen, wieweit im Rahmen der unzahligen zu treffen-
den Entscheide diese alle auch faktisch getroffen werden. Jean-Marie
Guéhenno gibt eine Antwort samt deren Konsequenzen aus dem Bereich
der Politik: «In einer Epoche zahlloser Kleinst-Entscheidungen und der
Konfrontation individueller Interessen vermittelt namlich nur noch die
von Menschen getroffene Wahl die Illusion der Freiheit, und das heisst
auch die Illusion einer Kontrollmoglichkeit» (1994, 101).

Wenn denn die Freiheit zur [llusion gerinnt, wollen wir doch nachsehen,
was deren Grundlage abgibt:

Wollten wir uns bewusst zu den auf uns einstiirmenden Warendiktaten ver-
halten, wiren wir in unablissige Entscheidungsverfahren verwickelt. Da-
zu haben wir weder die Zeit (wir sollen sofort! schneller! konsumieren),
noch haben wir die rationale Kapazitit dazu, noch sind wir in der Lage,
permanent in den jede Entscheidung begleitenden Gefiihlen zu baden. Es
gibt zu viele im Warenuniversum gebotene Alternativen, und es bestehen
zu wenig Kriterien, um eine echte Auswahl zu treffen. Letzteres wird
sichtbar etwa an der sich immer dhnlicher werdenden technischen Ausstat-
tung, aber auch an der Angleichung des Designs von Kleinwagen; oder
generell i1st nochmals an die Konformierung der Warenwelt zu erinnern,
wie ich sie eingangs am Beispiel von Coca-Cola gezeigt hatte.

Es miisste Indikatoren geben, anhand derer ablesbar wiirde, dass die ratio-
nale Wahlfreiheit des Konsumenten tatsichlich eine Illusion darstellt. Ich
beschreibe in dieser Absicht zwei Beobachtungen:

Die erste Beobachtung bezieht sich auf eine Situation vor dem Konsum.
Im Restaurant wird einem, kaum setzt man sich nieder, die Speisekarte

gereicht. Diese wird intensiv studiert, die Giste vertiefen sich in dieses

schweizer schule 2/98 33

Wollten wir uns
bewusst zu den Waren-
diktaten verhalten,
wdren wir in unablds-
sige Entscheidungs-
verfahren verwickelt.



Im Konsumismus wird
sehr viel weggewor-
fen, auch Giiter, die
nicht beschddigt sind.

Studium, ziehen beachtliche Stirnfurchen, sistieren jegliches Gespriach
mit den Begleitern oder Begleiterinnen. Sowohl Dauer wie Ernsthaftigkeit
des Studiums sind Folge der immer ausfiihrlicher werdenden Speise- und
Getrankekarten. Da nur eine oder zwei Speisen verspiesen werden konnen,
prasentiert sie zum vornherein eine lange Liste von Nicht-zu-Essendem.
Zudem ist zu vermuten, dass die Médgen nicht laut knurren, sondern sich
verhdltnismassig gesittigte Bauche finden. Es geht hier also nicht um exis-
tenzielle Nahrungssuche; die Ausgangslage ist vielmehr die des Uber-
Konsums, was einen Wahlentscheid erschwert. Doch dann die Erleichte-
rung, sich fiir etwas festgelegt zu haben. Dem Kellner oder der Kellnerin
reichts, dass es sich dabei formal um einen Entscheid handelt; er oder sie
kann die Bestellung notieren. Doch die Fiille an sinnlichen Alternativen, in
einer sinnlich eher gesittigten Situation schiittet die Freiheit des Wihlens
zu: Der Konsument, die Konsumentin erbringt lediglich die Leistung, dem
unmittelbaren Warendruck, aber auch dem situativen Druck, etwas bestel-
len zu sollen, nachzugeben.

Dass solche Zwangswahl-Situation durchaus auch Unbehagen ausldsen
kann, zeigt Robert Menasse mit seiner Romanhauptperson Roman Gilani-
an, der in Sao Paulo lebt: «Dieses Herumsuchen im Veranstaltungskalen-
der, um zu sehen, was man machen kann — ich mag es nicht. Ich weiss nicht
wieso. Vielleicht deshalb, weil der Reiz der Ereignisse vor allem in ihrer
Vielzahl und deren Reiz in der Widerspriichlichkeit besteht, aber in dieser
Form existiert das, was los ist, nur in der Zeitung. Im Grunde liest man
nicht, was man erleben kann, man liest, was man versaumt» (1996, 21).

Die zweite Beobachtung bezieht sich auf Situationen nach dem Konsum.
Im Konsumismus wird sehr viel weggeworfen. Interessant ist dabei, dass
auch Giiter, die nicht beschadigt sind, auf diesen Weg geschickt werden. Es
muss also Griinde geben, dass sie fuir ihren Besitzer noch schneller altern,
als es durch die ihnen einprogrammierte, ohnehin schon immer sich ver-
kiirzende Lebensdauer vorgegeben ist. Einer der Griinde (nebst Konsu-
mentenkonkurrenz und Ubersiittigung) mag auch darin liegen, dass mas-
senhaft Fehlentscheide getitigt werden. Dass man sich also des Falschen
entledigt, um sich einem neuen (vielleicht) Richtigen zur Verfiigung zu
stellen.

Im Konsumismus haben wir es folglich damit zu tun, dass prinzipiell jede
Alternative eine weitere gebiert, dass also die Kategorie «Alternative» to-
talisiert wird. Dadurch wird die Freiheit der zur Wahl gedrangten Men-
schen leer. Da nicht allen Warendiktaten gleichzeitig Folge geleistet wer-
den kann, reduziert sich die Wahlsituation darauf, die Waren bezichungs-
weise die Konsumakte in eine Rangfolge zu bringen; diese mag zwar
subjektiv «sinnvoll» erscheinen, bleibt jedoch objektiv eher zufillig.

Moral als Konsumware

Eines der Erklarungsmomente im Konzept der «Risikogesellschaft» von
Ulrich Beck ist, dass die Moderne sich reflexiv zu sich verhalte; so ver-
kehrten sich etwa die Fortschritte in der Produktion in grundsitzliche Ge-

34 schweizer schule 2/98



faihrdung durch dkologische Folgeschéiden. Ahnliches geschieht auch in
Bezug auf den Markt: Einerseits fordert und erleichtert er den Verkehr von
Giitern beziehungsweise Waren. Anderseits unterwirft er jegliche Erschei-
nung seinen Mechanismen. Das heisst, dass er jegliche Lebensbereiche
dem Tauschprinzip unterstellt. Die Folge davon ist, dass jegliche materiel-

len und immateriellen Dinge zu Waren werden. Sie werden verwart (ohne
h).

Das gilt auch fiir die Moral. Auch sie bekommt die reflexiven Auswirkun-
gen des Tauschprinzips zu spiiren (eigenartigerweise bestreitet dies Beck,
1997, 10). Mit den Worten Baumans: «Das Angebot an ethischen Regeln
(ist) im grossen und ganzen privatisiert und den Kriften des Marktes tiber-
lassen» (1997, 15). Wir finden hier also die Privatisierung oder Individuali-
sierung von Moral wieder und sehen den ausdriicklichen Verweis auf den
Markt. Die ethischen Regeln oder die Moral als Ganze erhalten den Status
von Waren. Diese tragen einen Gebrauchswert und einen Tauschwert in
sich. Letzterer wird sichtbar als Preis: als Preis der kduflichen Ware Moral.
Ein Beispiel dafiir sind die Benefiz-Alben: Mit dem Stiick Musik kauft
man zusatzlich auch ein Stiick «Gutes», wofiir man einen kleinen Aufpreis
zahlt. Der Gebrauchswert der Ware «Gutes» besteht dann beispielsweise
in der Erleichterung des etwas beschwerten Gewissens oder dem Be-
wusstsein, politische Unterstiitzung geleistet zu haben oder generell im
«guten Feeling».

Diese Verwarung der Moral zeigt alle uns nun bekannten konsumistischen
Folgeerscheinungen: Moral wird konsumiert, wie das eben gegebene Bei-
spiel zeigt; Moral wird episodenhaft, behilt also allfillige Giiltigkeit nur
fiir eingeschrinkte Zeitabschnitte; damit zwangsldufig verbunden ist der
beschleunigte Konsum von Moral; verbunden damit ist auch die Zunahme
der Beliebigkeit von Moral, was ihrer bisherigen Grundfunktion libergrei-
fender Orientierung widerspricht; und das Verhiltnis des konsumierenden
Menschen zur Ware verkehrt sich auch beziiglich der Ware Moral, wie wir
aus den Warenangeboten von religiosen Sekten, insbesondere der profit-
orientierten Sekten, hinlanglich wissen.

So finden wir, dass der reflexiv beeinflussten Moral gewissermassen der
Sitz entzogen ist. Der Sitz wire, den Menschen im Verhiltnis zu sich, zu
den andern Menschen und zu ihrer Umwelt eine momentunabhingige
Orientierung im Sinne einer Hilfe zur Lebensbewiltigung zu geben. Der
Sitz ist genommen, die Moral ist «entsetzt». [hre Reichweite schmilzt auf
individuelle Gegenwartspunkte, «frei von der Sorge um Konsequenzeny,
die morgen oder auch erst fiir die kommenden Generationen ihre Wirkung
entfalten. Des Konsumisten Sorge ist weg, die konsumistischen Konse-
quenzen bleiben.

Die ethischen Regeln
oder die Moral als
Ganze erhalten den
Status von Waren.

Literatur
Giinther Anders, Die Antiquiertheit des Menschen (2 Binde), Miinchen, Beck: Band I:
1983°, Band 2: 1986’
Zvgmunt Bauman, Flaneure, Spieler und Touristen. Essays zu postmodernen Lebensfor-
men, Hamburg: Hamburger Edition 1997

schweizer schule 2/98 35



Ulrich Beck, Gegengifte. Die organisierte Unverantwortlichkeit, Frankfurt am Main:
Fischer 1988

Ulrich Beck, Kinder der Freiheit: Wider das Lamento iber den Wertezerfall, in: ders.
(Hrsg.), Kinder der Freiheit, Frankfurt am Main: Beck 1997, 9-33

Friedrich Diirrenmatt, Das gemastete Kreuz, in: ders.: Turmbau, Ziirich: Diogenes 1990
Jean-Marie Guehenno, Das Ende der Demokratie, Ziirich: Artemis Winkler 1994
Richard Herzinger, Die Tyrannei des Gemeinsinns. Ein Bekenntnis zur egoistischen Ge-
sellschaft, Berlin: Rowohlt 1997

Helmut Klages, Die «schwierigen» Biirger, Bedrohung oder Zukunftspersonal? in: Wer-
ner Weidenfeld (Hrsg.), Demokratie am Wendepunkt. Die demokratische Frage als Pro-
jekt des 21. Jahrhunderts, Siedler: Berlin 1996, 233-253

Ulrike Knobloch, Theorie und Ethik des Konsums, Bern: Haupt 1994

Robert Menasse, Sinnliche Gewissheit. Roman, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1996
Gerhard Scherhorn, Nachhaltiger Konsum — Probleme und Chancen, in: Stiftung Ver-
braucherinstitut (Hrsg.), Nachhaltiger Konsum — aber wie? Berlin: Stiftung Verbrau-
cherinstitut 1995, 93-103

Stefan Stacklin, Leben oder Tod: Der Computer entscheidet mit, in: Basler Zeitung,
20. November 1997, 53

Ernst Ulrich Weizsdcker, Armory B. Lovins, Hunter L. Lovins, Faktor Vier. Doppelter
Wohlstand — halbierter Naturverbrauch, Miinchen: Droemer Knaur 1996°

36 schweizer schule 2/98



	Moral im Konsumismus

