
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 85 (1998)

Heft: 12: Gesundheitsförderung

Anhang: schweizer schule-Serie : "Lösungen" des Strafproblems 1

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans Berner

Zum Erziehungs- und
Strafverständnis pädagogischer
Strömungen

Das Thema Strafe ist wieder aktuell geworden. Nach einer rund dreissig-
jährigen Vermeidung dieses Themas in derpädagogischen Literatur ist in
letzter Zeit wieder auffallend häufig von Strafe und Strafen die Rede. Im
Zusammenhang mit der konstruierten Verbindung zwischen Gewalt von
rechts undAufklärung von links und der Pauschalaussage «Die 68er sind
schuld» haben gegenwärtig Mut-zur-Erziehungsrufezum Ein- und Durch- "q
greifen, Grenzen-Forderungen und sogar Plädoyers von «Antiautoritä-
ren»für Autorität Konjunktur.
In denfolgenden sieben Teilen dieser Serie werden Einblicke in das Erzie-
hungs- und Strafverständnis einiger wichtiger pädagogischer Strömun- w
gen gegeben. Vergleicht man die Forderungen der pädagogischen Strö- CÄ

mungen der letzten Jahrzehnte, fiillt der Charakter von «Reaktionsbildun- G®

gen» auf. Gemeint ist damit, dass verschiedene Ansätze sich in starkem
Masse als Reaktion aufeine oder mehrere andere Positionen bildeten. Da- a
bei wird häufig so verfahren, dass die gegnerische Position aufabsolute gj
A ussagen reduziert wird, um die eigene Sicht der Dinge als die «Lösung»

Ŝ3

«Was meinst du, was heisst das eigentlich: erziehen?»

«Erziehen? Die Kinder plagen und so, an den Haaren ziehen. Und
immer sagen, was sie machen müssen und so.»
«Ist dann Erziehen immer etwas Schlechtes?»
«Ja!»
«Und warum?»
«Wenn sie immer machen müssen, immer machen müssen, und

wenn sie nicht spielen können... Aber helfen ist gut, beim Basteln,

wenn ich etwas nicht kann.»

tn
E

2

erscheinen zu lassen.
Für solche Verabsolutierungen gebrauche ich - in Anlehnung an die be- gj
rühmten Figur-Grund-Kippfiguren - den Begriff «pädagogische Kipp-
figuren». Anhand von Einblicken in das Strafverständnis bestimmter pä- jdagogischer Strömungen wird die Problematik verabsolutierender «Lö- ^
sungen» beim Thema Strafe deutlich. Als Ausweg aus diesem

verabsolutierenden Denken, das die Komplexität des Pädagogischen
ausblendet, plädiere ichfürein antinomisches Erziehungsverständnis. Dieses
Verständnis, das Widersprüchliches zu erkennen und auszuhalten bereit
ist, bildet Grundlagen für ein Strafverständnis, das die Gefahren totalitä-
rer «Lösungen» zu überwinden vermag. ^
Ein sechsjähriges Mädchen über ihr ErziehungsVerständnis in einem 1992 Ä
durchgeführten Interview:

Vm
u
<L>

.s
0>

oin



- «Ist das für dich auch erziehen?»

- «Nein, das tut ja nicht weh. Da lern ich etwas.»2

100 Jahre früher schrieb der 73-jährige Dichter Theodor Fontane in seinen

Erinnerungen an seine Erziehung Anfang des 19. Jahrhunderts:

wenn ich hier noch einmal die Frage stelle «wie wurden wir
erzogen», so muss ich darauf antworten: «gar nicht und — ausgezeichnet».

Legt man den Accent auf die Menge, versteht man unter Erziehung

ein fortgesetztes Aufpassen, Ermahnen und Verbessern, ein mit
der Gerechtigkeitswaage beständig abgewogenes Lohnen und Strafen,

so wurden wir gar nicht erzogen; versteht man aber unter Erziehung

nichts weiter, als «in guter Sitte ein gutes Beispiel geben» und
im Übrigen das Bestreben, einen jungen Baum, bei kaum fühlbarer
Anfestigung an einen Stab, in reiner Luft frisch, fröhlich und frei
aufwachsen zu lassen, so wurden wir ganz wundervoll erzogen.3

Welch ein gegensätzliches Verständnis: Erziehung, als etwas, das immer
weh tun muss auf der einen Seite und Erziehung als Beispiel geben und

fröhlich freies Wachsen lassen aufder anderen Seite! Diese beiden inhaltlich

und zeitlich diametral auseinander liegenden Erziehungsverständnisse
verdeutlichen: Immer wieder geäusserte Diagnosen im Stil von «Früher

wurde autoritär erzogen und heute antiautoritär» sind zwar für viele
einleuchtend, basieren aber aufeiner Ignoranz der Verschiedenheit pädagogischer

Positionen.

Das Erziehungsverständnis bestimmter pädagogischer Strömungen
Eine ganz grundsätzliche pädagogische Frage lautet: Ist der Mensch ein

«Homo educandus» oder ein «Homo non educandus» - ein erziehungsbedürftiges

oder ein nicht erziehungsbedürftiges Wesen? Eine zweite Frage,
die nach der grundsätzlichen Richtung der Erziehung - dem Erziehungsziel

- fragt, lautet: Soll eine Erziehung zur Anpassung oder zum Widerstand

die leitende Zielperspektive der erzieherischen Bemühungen sein?

Mit Hilfe der folgenden zusammenfassenden Darstellung4 können vier

pädagogische Strömungen aufgrund ihrer Antworten auf diese beiden

Grundsatzfragen voneinander unterschieden werden.

Das geisteswissenschaftliche Autorität-Gehorsam-Verhältnis
Der pädagogische Ansatz, der bis in die sechziger Jahre hinein die
pädagogischen Diskussionen massgeblich beherrschte, war die in den Jahren nach

dem Ersten Weltkrieg entstandene Geisteswissenschaftliche Pädagogik.
Dieser Ansatz basierte wesentlich auf dem sogenannten pädagogischen

Bezug zwischen einem reifen Menschen (Erzieher) und einem unreifen
Menschen (Zögling). Dieses erzieherische Verhältnis wird vom Erzieher

aus durch die Kräfte der Autorität und der Liebe geprägt, von den
Heranwachsenden aus durch die Kräfte des Gehorsams und der Liebe.



Menschenbild?

Mensch als...
l

erziehungsbedürftiges
Wesen
Homo educandus

Mängelwesen
(Mensch als physiologische
Frühgeburt)

nicht erziehungsbedürftiges
Wesen
Homo non educandus
Wunderwesen
(Ontologische Autonomie
des Neugeborenen)

Pädagogische Anthropologie Antipädagogik

Erziehung - wozu?

Erziehung - zu

Anpassung Ja-Sagen Widerstand Nein-Sagen

Ziel: anpassungsbereiter Mensch Ziel: widerstandleistender Mensch

Mensch als ordnungs- und diszi-
plinbediirftiges Wesen, des einer
umfassenden Tugenderziehung
bedarf

Neokonservative Pädagogik

Mensch als aus Unmündigkeit
verursachenden Bedingungen zu
emanzipierendes Wesen

Kritisch-emanzipatorische
Pädagogik

Hermann Nohl, einer der bekanntesten Vertreter der Geisteswissenschaftlichen

Pädagogik, charakterisierte das Wesen des pädagogischen Bezuges
in seinem 1928 erstmals veröffentlichten grundlegenden Buch «Die
pädagogische Bewegung in Deutschland und ihre Theorie» wie folgt: «Ist das
Ziel der Erziehung die Erweckung eines einheitlichen geistigen Lebens, so
kann sie nur wieder durch ein einheitliches geistiges Leben gelingen,
persönlicher Geistsich nur am persönlichen Geist entwickeln. Diepädagogische

Wirkunggeht nicht aus von einem System von geltenden Werten,
sondern immer nur von einem ursprünglichen Selbst, einem wirklichen
Menschen mit einemfesten Willen, wie sie auch aufeinen wirklichen Menschen

gerichtet ist: die Formung aus einer Einheit.»5
In seinem Aufsatz «Der Sinn der Strafe» schreibt Nohl, dass «die Einsicht
in das <Soll> der Strafe, ihre objektive Gerechtigkeit und die subjektive
Bereitschaft zur Sühne ein Ziel der ethischen Erziehung» sei. Die Strafe ist
gemäss Nohl «der unheimliche Schatten des ethisch-gesellschaftlichen
Lebens, sie <muss sein>, aber sie bleibt immer etwas Gewagtes».6



In seinem in den fünfziger Jahren
veröffentlichten Aufsatz «Erziehung
zum Verantwortungsbewusstsein»
ging Eduard Spranger, ein anderer
bekannter Vertreter der
Geisteswissenschaftlichen Pädagogik, von der

Fragestellung aus, wie man es

anzufangen habe, «um aus dem spielenden,

träumenden, herumlungernden
Kinde einen verantwortungsbewuss-
ten Menschen werden zu lassen».7 Er
gab den Rat, bei den «Versagern»
auch auf den militärischen Stil
zurückzugreifen: «Mit den Leichtfertigen

müssen Verantwortungen gleichsam

exerziert werden. In der
geschlossenen Gruppe stärkt sich auch
die Kraft der Schwachen, und man
wird an Ehrbegriffe gewöhnt, die das

Herausspringen aus der Reihe als
verächtlich erscheinen lassen. Wem

dieser Vergleich mit dem Soldaten-
tum nicht gefiillt, den verweise ich aufdie Schiffsmoral.»8
Sprangers Erziehung zum Verantwortungsbewusstsein will die
Heranwachsenden über die «Unterstufe Auftragsverantwortung» zur «Oberstufe

Initiativverantwortung» führen. Bei der Initiativverantwortung ist nach

seiner Ansicht nicht mehr die - in Anlehnung an Schiller - so genannte
«abgeängstigte Pflicht» massgebend, sondern «der freie Wille des Edlen,
der die Sorge für Angelegenheiten der Allgemeinheit übernimmt, ohne

dass ihn jemand dazu nötigte».9
Dieses auf einem pointierten Autontäts-Gehorsam-Verhältnis basierende

Erziehungsverständnis einer Geisteswissenschaftlichen Pädagogik kann

verschieden gebraucht - und damit auch missbraucht -werden. Im folgenden

Teil werden anhand von Texten bekannter Schriftsteller wie Heinrich

Mann, Hermann Hesse und Peter Härtling solche Missbräuche dargestellt.

Goethe mit Fntz von Stein Schattennss

um 1780

Aus Alt, Bilderatlas zur Schul- und

Erziehungsgeschichte, 1965, S. 166

Literatur
1

Bemer, Aktuelle Strömungen in der Pädagogik, 1994 (2. Auflage)
Berner, Über-Blicke - Ein-Bhcke - Pädagogische Strömungen durch 3 Jahrzehnte.

1996
2 Bucher, Was halten Kinder von Antipadagogik? 1993, S 12
3 Fontane, Meine Kinderjahre, 1983, S. 176
4 Bemer, Über-Blicke - Ein-Bhcke, 1996, S 133
5 Nohl, Die pädagogische Bewegung in Deutschland und ihre Theone, 1970 (7. Aufla¬

ge), S 132,133
6 Nohl, Der Sinn der Strafe, in: Nohl, Aufgaben und Wege der Sozialpadagogik, 1965,

S 36
7

Spranger, Erziehung zum Verantwortungsbewusstsein, m: Probleme einer Schulre¬

form, 1959, S 183
8 " S.190
' " S.192



Hans Berner

ES

Zum Erziehung«- und
Strafverständnis pädagogischer
Strömungen

Literarische Kritik an einem autoritären Erziehungs- und Strafverständnis
Vi

Die Gefahren, die aus einem pädagogischen «Autorität-Gehorsam-Verhältnis» £
entstehen können, sind das Hauptthema verschiedener Romane. In Heinrich
Manns 1918 erschienenem Roman «Der Untertan» werden die Eingliederungs- ^
prozesse von Diederich Hessling in der Familie, in der Schule, in der Studen- 2
tenverbindung und im Militär beschrieben. Diese Eingliederungsprozesse for-
men Hesslings Charakter zu einem autoritären. «Fürchterlicher als Gnom und
Kröte war der Vater, und obendrein sollte man ihn lieben. Diederich liebte ihn. k«
Wenn ergenascht oder gelogen hatte, drückte er sich so lange schmatzend und
scheu wedelnd am Schreibpult umher, bis Herr Hessling etwas merkte und den ^Stock von der Wand nahm. Kam er nach einer Abstrafung mit gedunsenem ÖJ

Gesicht und unter Geheul an der Werkstätte vorbei, dann lachten die Arbeiter. ^3
Sofort aber streckte Diederich nach ihnen die Zunge aus und stampfte. Er war
sich bewusst: <Ich habe Prügel bekommen, aber von meinem Papa. Ihr wäret
froh, wenn ihr auch Prügel von ihm bekommen könntet. Atfer dafürseid ihr viel 5iD

zu wenig.}»' ES

Vi
Es gibt eine lange Liste von literarischen Werken, in denen autoritäre «Erzie- :©
hungsprozesse», die durch Menschen verachtende körperliche und psychische
Strafen geprägt sind, das Hauptthema darstellen. ^
In seiner ebenfalls 1919 entstandenen autobiographischen Erzählung «Kinderseele»

schildert Hermann Hesse ein Erlebnis als Elljähriger- eines jenerunver-
gesslichen Ereignisse, deren Schatten «lang über alle Tage unseres Lebens»
fallen. Gewissermassen ein «Drama eines begabten Kindes». In der Erinnerung

an jene Zeit tauchen beim Vierzigjährigen starke Gefühle des Zweifeins ©
am eigenen Wert auf, Gefühle des Schwankens zwischen Selbstschätzung und k*
Mutlosigkeit und ein ganz bestimmtes alles dominierendes Grundgefühl:
« Wenn ich alle die Gefühle und ihren qualvollen Widerstreit aufein Grundgefühl

zurückführen und mit einem einzigen Namen bezeichnen sollte, so wüsste
ich kein anderes Wort als: Angst. Angst war es, Angst und Unsicherheit, was ich
in allen jenen Stunden des gestörten Kinderglücks empfand: Angst vor Strafe,

Angstvordem eigenen Gewissen, Angst vorRegungen meiner Seele, die ich als
verboten und verbrecherisch empfand.»2 In den «lebenslangen Schatten der ^
Erinnerungen» des Vierzigjährigen ist das Elternhaus mit ganz bestimmten un- ^
auslöschbaren «Gerüchen» verbunden: «O Gott! Es roch nach Strenge, nach ^
Gesetz, nach Verantwortung, nach Vater und Gott.»* Eindringlich beschreibt
Hesse seinen aus einem eigenartigen Zwang, Böses zu tun, sich selbst zu schaden

und mit Schuld zu beladen begangenen Diebstahl einer Kleinigkeit und das

lange, «sehnsüchtige» Warten aufdie gerechte Strafe durch den Vater. Die
Reaktion des Vaters ist überlegt. Er bleibt kühl und ruhig. Im Verhör lässt er den

OJ

l
Ä

JJ
73
JZ

uVix



Sohn tanzen «wie man eine gefangene Maus in der Drahtfalle tanzen lässt, ehe

man sie ersäuft».4 Er straft aufeine «feine Art», die den Einährigen so klein und
elend werden lässt, dass er eine Prügelstrafe vorgezogen hätte: «Ach, hätte er
mir gleich zu Anfang, ohne mich überhauptzufragen undzu verhören, mit dem

Stock überden Kopfgehauen, das wäre mir im Grunde liebergewesen als diese

Ruhe und Gerechtigkeit, mit der er mich in meinem dummen Lügengespinst
einkreiste und langsam erstickte. Überhaupt, vielleicht war es besser, einen

groben Vater zu haben als so einen feinen und gerechten. »s

In seinem 1930 erschienenen Roman «Der Schüler Gerber» hat Friedrich
Torberg die autoritären «Spiele» eines sadistischen Lehrers - genannt «Kupfer,
Gott m.b.H.» - beschrieben und eine engagierte Anklage gegen menschenverachtende

autoritäre Schulrituale verfasst. «Und nun war die Stunde da. Er hat
<Setzen> gesagt, und viele Menschenwesen, ein ganzer Saal voll, haben sich

gesetzt. Er hat die Namen dieserMenschwesen gesprochen, undjedes ist
aufgestanden und hat sein <Hier> gemeldet. So war die Gesamtheit und der einzelne

wieder erfasst und ihm zu Gebot. ...Er befahl, und es wurde gehorcht. Er rief
und es wurde geantwortet. Er sprach <Es werde Ruhe!) und es ward Ruhe. Er
sprach—und es wardLicht um ihn von gleissenderMachtbefugnis und strahlender

Vollkommenheit. Gott Kupfer. Ja, er war Gott Kupfer, und war ein
eifervoller Gott, und rächte die Sünden derSchüler bis ins dritte und vierte Semester,

das er sie in derselben Klasse zu verbringen zwang.... Und es waren ihm nur
jene wohlgefällig, die in ergebener Demut zu ihm emporbeteten, die ihn
jammernd anflehten um Erbarmen, wenn es ihnen schlechtging, und ihm mit krummem

Rücken dankten, wenn es ihnen gut ging.»6 Mit der Niederschrift dieses

Romans hatte Friedrich Torberg Anfang 1929 begonnen, als er in einer einzigen
Woche durch Zeitungsnotizen von zehn Schülerselbstmorden erfahren hatte.

Dass auch «unscheinbare» Formen der Strafe ein Leben lang - schädlich -
wirksam sind, beschreibt Peter Härtling in seinen 1980 unter dem Titel
«Nachgetragene Liebe» veröffentlichten Kindheitserinnerungen: Gemeint sind
bestimmte von seinem Vater verwendete Worte und das Ignorieren. Die väterlichen

Worte «Er benimmt sich wie ein Waschlappen» hinterliessen unauslösch-

bare Spuren: «Du hast mit diesem Wort zugeschlagen, es mir um den Kopf
geklatscht, ein niederträchtiges, demütigendes Wort.»1 Das absolute Ignorieren

aber war die schlimmste Strafe: «Ich habe sie dir nachgetragen, bis heute.

So genau, Vater, sind Worter: nachgetragen.»8 Die «gerechte» Strafe dafür,

dass der Sohn, um sich eine Mundharmonika zu kaufen, eine Mark aus dem

Haushaltsgeld gestohlen hatte, bestand in einem konsequenten «Nicht-zur-
Kenntnis-Nehmen»: «Bei Tisch bin ich für ihn ebenso Luft wie am Abend im

Wohnzimmer oder bei den Grosseltern. Er sitzt mir gegenüber und sieht mich

nicht. Ergeht an mir vorbei undsiehtmich nicht. Ersteckt die andern, selbst die

jüngere Schwester, damit an. Ich höre sie, aber wenn ich mit ihnen rede, hören

sie mich nicht. Ich sehe sie, doch ich bin für sie nicht vorhanden. Vielleicht

wollen sie mich verrückt machen? Vielleicht wollen sie mich aus der Welt

schweigen»?9 Die Strafzeit dauerte länger als eine Woche und hatte Folgen:

«Das Schweigen wurde sichtbar. Es sank aufdie Diele, aufdie Möbel, aufuns.

Wir bewegten uns langsamer, vorsichtiger, um die gewalttätige Stille nicht zu

stören.»10



Die Taten einer «Schwarzen Pädagogik»: «Hört ihr die Kinder weinen?»

«Ich schlage meinen Sohn,

damit er nicht so ein Versager wird wie sein Vater »

Die «pädagogischen» Massnahmen, die Zeugnis der im Namen der Erziehung

vorgenommenen Disziphnierungsmassnahmen darstellen, werden in einem
1977 veröffentlichten Buch minutiös zusammengestellt
Kathanna Rutschky hat in ihrer Auswahl von Quellentexten zur «Schwarzen

Pädagogik» in einem rund öOOseitigen Buch mit «pädagogischen» Zitaten, die

sie unter Kapiteltiteln wie «Erziehung als totale Institution», «Katastrophentraining»

oder «Erziehung als Rationalisierung des Sadismus» gliederte, ein
widerliches Bild «erziehenscher» Massnahmen entworfen und damit mit aller
Nachdnickhchkeit aufdie ungeheuerlich erscheinenden demütigenden «erzie-
henschen» Akte aufmerksam gemacht
Die nebenstehende Abbildung aus dem Ende
des 19 Jahrhunderts veröffentlichten «Buch
der Erziehung an Leib und Seele» von
Daniel Gottlob Montz Schreber zeigt das von
diesem naturverbundenen und gottesfurchti-
gen Mann erfundene Schulterband zur
Gewöhnung an einen aufrechten Gang
(Welch ein Widerspruch zwischen der

disziplinierenden menschenverachtenden Hal-

tungskorrektur und der emanzipatonschen
Vorstellung eines «mundigen aufrechten

Gangs» durchs Leben')
Schrebers in der zweiten Hälfte des 19

Jahrhunderts veröffentlichtes ausgeklügeltes
System einer totalen Gehorsamserziehung
hatte bei seinem eigenen Sohn verheerende

Folgen Daniel Paul Schreber erlangte als „ uD ° Schulterband zur Gewonnung an
schwerer Fall einer Paranoia eine traunge einen aufrechten Gang
Berühmtheit' Aus DGM Schreber, Buch der Er¬

ziehung an Leib und Seele, 1891,

Im Kapitel «Erziehung als Rationalisierung s 151

des Sadismus» ist die Straf-Frage die
dominierende Chnstian Gotthilf Salzmann, Pfarrer, Pädagoge und Grunder der

philanthropinistischen Erziehungsanstalt Schnepfental (im Lexikon steht

Philanthrop, gnech Menschenfreund), beschreibt detailliert die Inszenierung
eines Strafaktes « Wenn dann einer bisweilen eine Strafe verwirkt hat, so setze

ich ihn in der Lehrstunde zurück, ichfrage ihn nicht, ich lasse ihn nichts vorlesen,

ich tue, als wenn er nichtzugegen ware Dies tutden Kindern gemeiniglich
so weh, dass die Gestraften heisse Tranen vergiessen, undfindet sichja bisweilen

einer, der durch solche gelinde Mittel sich nicht wollte ziehen lassen, so
muss ich ihnfreilich schlagen, ich mache aber zu der Exekution eine so lange
Vorbereitung, die ihn empfindlicher trifft, als die Schlage selbst Ich schlage
ihn nicht in dem Augenblick, da er die Strafe verdient hat, sondern verschiebe
es bis zum folgenden oder bis aufden dritten Tag »"



Carl Friedrich Bahrdt erörtert m seinem «Philanthroponischen Erziehungsplan»

von 1776 als eine wirksame Alternative zur Körperstrafe die Strafform
des sogenannten «Bannes»: «Sie (diese Strafe HB) besteht darin, dassder
Verbrecher zwei, drei und mehrere Tage von aller Gemeinschaft mit seinen
Mitschülern ausgeschlossen ist. Er muss allein essen, und zwar stehend am Fenster.

Er muss allem in den Lektionen stehen. Er darfan keinen Spielen teilnehmen

Keiner darfbei Strafe mit ihm ein Wort reden, solange der Bann dauert

usw Diese Strafe lehrt zugleich den Verbrecher das Glück des geselligen
Umganges schätzen undflösst ihm, mehr als wörtliches Ermahnen, das Bestreben

ein, sich der Gesellschaft durch nichts unwürdig und verächtlich zu machen »n

In ihrem 1968 veröffentlichten Artikel «Jürgen Bartsch und die Gesellschaft»

klagt Ulrike Meinhof die fatalen Folgen des Missbrauches gesellschaftlicher
Institutionen an: Die Kasernenhoferwartungen eines Vaters und die
«Prügelpädagogik» einer kathohsch-preussischen Anstalt mit Spaziergängen in
Marschkolonnen führten zu kaum vorstellbaren Kinder- und Jugendleiden des

späteren Kindsmörders Jürgen Bartsch. Für Meinhof offenbarten die
Geschichte und der Prozess von Bartsch «m unheimlicher Anhäufung im Elend
dieser Person das Elend der Gesellschaft, in der er gelebt und gemordet hat» 13

Eine Anfang der neunziger Jahre in der Schweiz durchgeführte Repräsentativstudie

zum Bestrafungsverhalten von Erziehungsberechtigten ergab, dass

Massnahmen einer «Schwarzen Pädagogik» noch nicht der Vergangenheit
angehören: 2,4% der Befragten gaben an, Kinder von 0 bis 2,5 Jahren «manchmal»,

«häufig» oder «sehr häufig» mit Gegenständen zu schlagen; 11% gaben

für die gleiche Altersgruppe an, «manchmal» bis «sehr häufig» Schläge zu
geben.14

In seiner psychogenetischen Geschichte der Kindheit hat Lloyd de Mause eine

umfangreiche Zusammenstellung des von Generation zu Generation weitergegebenen

Erbes der Praktiken einer schwarzen Kindererziehung veröffentlicht
Der treffend provozierende Titel dieses Buches lautet: «Hört ihr die Kinder
weinen?»

Literatur
' Mann, Der Untertan, 1964, S. 5
2

Hesse, Kinderseele, 1985, S 18
3 " S 49
4 " S 65
5 " S 66
6 Torberg, Der Schüler Gerber, 1973, S 20
7 Härtling, Nachgetragene Liebe, 1994, S 14
8 " S 18
* " S 22

,0 „ s 23
" Rutschky (Hrsg), Schwarze Pädagogik, 1993 (6 Auflage) S 393
12 " S 408
11 Meinhof, Die Wurde des Menschen ist antastbar, 1992, S 112
14 Perrez, Gewalt gegen Kinder, in Zoller, Mit Strafen leben9 1997, S 301



Hans Berner

Zum Erziehungs- und
Strafverständnis pädagogischer
Strömungen

Neills als Erlösung wirkende antiautoritäre «Lösung»: ff}
Die Abschaffung jeglichen Zwangs gs.

CO

Ende der Sechzigeijahre setzte eine vielfältige, immer lauter werdende S
Kritik am erzieherischen Missbrauch des Autorität-Gehorsam-Verhältnis- ^2*
ses ein. Als 1969 der Rowohlt Verlag die Schilderungen von Alexander S. »Q
Neill aus seiner pädagogischen Insel «Summerhill» unter dem Titel jP
.«Theorie und Praxis der antiautoritären Erziehung» veröffentlichte, lan-
dete der Verlag einen absoluten Bestseller. Dass die sogenannten antiau-
toritären Erziehungsvorstellungen einem starken Zeitbedürfnis entspra-
chen, beweist die Tatsache, dass das gleiche Buch, das 1965 unter dem
Titel «Erziehung in Summerhill» ein verlegerischer Flop war, nur 4 Jahre Ifl
später - mit einem «zeitgemässen» Titel versehen - zu einem riesigen ver-
legerischen Erfolg wurde: Innerhalb von zwölf Monaten wurden im
deutschsprachigen Raum mehr als eine halbe Million Exemplare verkauft. Ä
Neills pointiert einfache Formulierungen sprachen viele im Namen der S3

Erziehung geschädigte Erwachsene an: «Da Kirche und Schule sich einig
sind, dass das Kind in Sünde geboren wird, können wir nicht erwarten, jjj
dass die Eltern anders denken als diese grossen Autoritäten. Die Kirche 0
sagt: (Wenn du sündigst, wirst du im Jenseits bestraft werden!> Die Eltern .q
nehmen dieses Stichwort auf und sagen: <Wenn du das noch einmal jmachst, werde ich dich jetzt bestrafen.>»' ^
In Neills biografischen Erinnerungen an seine Kinder-, Jugend- und
Lehrerjahre Anfang dieses Jahrhunderts spielen autoritäre Erziehungsformen
eine wichtige Rolle: «Wir Ängstlicheren dagegen fürchteten die Strafen und
taten, was uns gesagt wurde. Ich war der Gehorsam in Person.»2 ^
Als junger Lehrer in der schottischen Provinz, musste er jahrelang einen ^strengen Zuchtmeister spielen: «Mir wurde befohlen, jedes Kind, das auch y
nur flüsterte, zu schlagen. Alle Schüler bewegten sich wie beim Militär; ^
und alle an der Schule waren unaufrichtig, unmenschlich, verschüchtert.»2

QJ
C£

aIn seiner eigenen Schule beschritt Neill radikal andere Wege. Seine ulti- ^mativen Forderungen wie «Schaffen Sie allen Zwang ab!» und seine kla- (J
ren Regeln überzeugten viele Erwachsene, die ähnliche Erziehungserfah- ^
rungen wie Neill selbst gemacht hatten und deshalb auf der Suche nach qj
anderen «Erziehungsregeln» waren: «Die erste Regel für Eltern sollte
sein: Ich werde mein Kind nicht nach meinem Ebenbild formen. Ich bin
nicht gut genug, nicht weise genug, um meinem Kind zu sagen, wie es le- ^
bensoll.»* J3
Gemäss Neills Ansicht dominiert ein verhängnisvoller autoritärer Teufels-
kreis: «Im Allgemeinen wird eine Mutter, die als Kind geschlagen wurde, ^



ihr Kind schlagen.
Wenn sie als Kind
geschüttelt wurde, wird
sie es mit ihrem Kind
genauso machen. Ihre

Haltung wird sein:
<Ich musste als Kind
gehorchen, also muss
mein Kind auch
gehorchen. > Die Eltern
übernehmen einfach
die autoritären
Erziehungsmethoden ihrer
eigenen Eltern und

Grosseltern.»5 Der mit
einem Bann bestrafte Schüler im «Philanthroponischen Erziehungsplan»
von Bahrdt würde gemäss Neill weniger das «Glück des geselligen
Umgangs schätzen» lernen, sondern vielmehr lernen, andere mit «wirksamen»

Methoden auszugrenzen und zu demütigen.
Neills «Lösung» bestand darin, mit seiner Internatsschule eine
repressionsfreie pädagogische Insel in einer autoritären und lebensfeindlichen

Umgebung zu schaffen, um einige Kinder glücklich zu machen. Um das

erreichen zu können, setzte er auf das Recht des Kindes auf freie Entfaltung

und die Abschaffung von Strafen und jeglichen Zwangs. In den

Schulversammlungen in Summerhill - den sogenannten «meetings» - waren

es die Schülerinnen und Schüler selber, die ihre Regeln und Vorschriften

aufstellten und allfällige Sanktionen aussprachen.
Neills 1946 geborene Tochter Zoe, die heute zusammen mit ihrem Mann
Summerhill leitet, faszinierte als «das antiautoritäre Kind» eine breite
Öffentlichkeit. Sie schaffte es gar, Covergirl des Magazins «Picture Post» zu

werden: «The child who never gets slapped» - das nie geschlagene Kind!»
Neills von einer breiten Öffentlichkeit diskutierte Erziehungsvorstellungen

vermochten in den frühen Siebzigeijahren - ein halbes Jahrhundert
nach der Gründung der Internatsschule von Summerhill - einen weltweiten

«pädagogischen Gärungsprozess» auszulösen. Neill wurde von den

einen als genialer Menschenfreund und Erzieher gefeiert, von den anderen

als verantwortungsloser Hedonist oder pädagogischer Zuhälter verteufelt.
Max Rafferty, als «State Superintendent of Public Instruction of California»

eine bekannte Persönlichkeit im amerikanischen Erziehungswesen,
äusserte in Anspielung auf Neills freizügigere Sexualauffassung die
Ansicht, er könnte eines seiner Kinder «ebensogut in einem Bordell anmelden

wie in Summerhill», weil dieser Ort ein «tabufreies Stück Heidentum
mit Phalluskult» sei.6 Nach seiner Ansicht braucht die unordentliche junge
Generation «mehr Beschränkungen und nicht weniger». Denn: «Nicht ein

Übermass an Schuldgefühlen ist das Problem der kommenden
Generation, sondern ein Mangel daran. »1

Die neben dem Begriff «antiautoritäre Erziehung» verwendeten Bezeichnungen

«freiheitliche», «nichtrepressive», «triebbejahende» oder
«sexualfreundliche» Erziehung machen auf eine breite Palette unterschiedlicher

Vorstellungen «antiautoritärer» Erziehungsansätze aufmerksam.

Rowohlt Monografie Alexander S. Neill. Dargestellt von
Axel D. Kühn. 1995. S. 76; S. 96



Antiautoritäre Erziehung verbunden mit sozialistischem Kampf:
die sogenannten «Kinderläden»
Die antiautoritäre Erziehungsbewegung darf nicht als einheitlicher Ansatz
missverstanden werden: Vereinfacht gesagt ist der individualistische Ansatz

Neills - «einige Kinder glücklich machen» - von klassenkämpferischen

sozialistischen Stossrichtungen zu unterscheiden. Die ersten - Anfang
1968 - in Westberlin gegründeten «Kinderläden» wurden als «praktische
Konsequenz aus politischer Erkenntnis» gegründet. Der Kinderladen Berlin-
Kreuzberg verstand
sich als «sozialistisches

Selbsthilfeprojekt», als

«Projekt sozialistischer

Agitation und Propaganda

für den Er-
ziehungs- und

schulpolitischen Kampf im
Stadtteil und in der
Schule».8

Die nichtrepressive
Erziehung aber trug
ihrerseits öfters ebenfalls

repressive Züge.
Die als Gegenbild zu
einer Erziehung zum
Gehorsam propagierte
«Erziehung zum
Ungehorsam» beinhaltete paradoxe Züge: eine Disziplinierung der Disziplinlosigkeit.

Adornos Studien zum autoritären Charakter und sein Mündigkeits-
postulat
Im gleichen Zeitraum - Ende der Sechzigerjahre - bildete sich eine
breitgefächerte «kritische» Erziehungsbewegung. Im Gefolge der Frankfurter
Schule der Kritischen Gesellschaftstheorie und in Verbindung mit der
Schüler- und Studentenprotestbewegung entstand ab 1968 eine vielgestaltige

kritisch-emanzipatorische Pädagogik mit unterschiedlichen Versionen
von liberalen, kritisch-aufklärerischen bis hin zu orthodox-marxistischen
Richtungen, die traditionelle Erziehungsvorstellungen ideologiekritisch
unter die Lupe nahmen. In der bildungspolitischen Diskussion spielten die

Begriffe Mündigkeit und Emanzipation eine Schlüsselrolle. Theodor
Adornos «Erziehung zur Mündigkeit» und Klaus Mollenhauers «Erziehung

und Emanzipation» bekamen Leitgedankenfunktion.
In seinen 1950 erstmals auf Englisch unter dem Titel «The Authoritarian
Personality» veröffentlichten Untersuchungsresultaten wies Adorno auf
die antidemokratischen Züge in der Charakterstruktur hin. Unter den neun
Variablen der autoritären Persönlichkeit spielen die autoritäre Unterwürfigkeit

und die autoritäre Aggression eine wichtige Rolle. (Autoritäre
Unterwürfigkeit äussert sich in der Zustimmung zu einer Vorgabe wie
«Wichtige Lehren muss man stets mit Leiden bezahlen»; autoritäre
Aggression in der Zustimmung zu einer Aussage wie «Wer unsere Ehre
beleidigt, muss auf jeden Fall bestraft werden».)



In einem 1969 gesendeten Radiogespräch skizzierte Adorno die Perspektive

einer Erziehung zur Mündigkeit. Er ging davon aus, dass in der

pädagogischen Literatur eine Erziehung zur Unmündigkeit weiterhin
dominierend sei. Die einzig wirkliche Konkretisierung der Mündigkeit
besteht nach seiner Ansicht darin, «dass die paar Menschen, die dazu

ge-sonnen sind, mit aller Energie darauf hinwirken, dass die Erziehung eine

Erziehung zum Widerspruch und zum Widerstand ist»9. Durch ein

«Madigmachen» des Kitschigen, Schnulzigen und Verlogenen soll der
Schleier einer falschen «heilen Welt» zerrissen und die Herstellung eines

richtigen Bewusstseins ermöglicht werden.
Eine Erziehung zum Widerstand, zum Widerspruch und zum Nein-Sagen-
Können ist die Konsequenz der allerersten Forderung Adornos an Erziehung:

dass Auschwitz sich nie mehr wiederhole. Nicht eine
selbstverständliche Integration in vorgegebene gesellschaftliche Strukturen von
Herrschaftsverhältnissen und Ordnungen ist das anzustrebende
Erziehungsziel, sondern die Fähigkeiten, gesellschaftliche Gegebenheiten
kritisch nach Fehlem zu analysieren, Traditionen zu hinterfragen und
gegebenenfalls verändern zu können. Kritisch-emanzipatorische Erziehung
ist eine Erziehung zum Widerstand gegenüber Unmündigkeit
verursachenden Faktoren. Es geht darum, die gesellschaftlich bedingte Beschädigung

des Menschen rückgängig zu machen. Die junge Generation soll

nicht primär in Vorgegebenes eingefügt werden, sondern sie soll
Selbstbestimmung realisieren können. In einer so verstandenen Erziehung stellen

Konflikte, Kritik, Unabhängigkeit, Kreativität und der Wille zum
politischen Handeln grundlegende Forderungen dar.

Aus kritisch-emanzipatorischer Sicht erhielt das Thema Strafe
verständlicherweise einen ausschliesslich negativen Stellenwert. Strafe wurde ge-
wissermassen zu einem «Anti-Thema»: Strafe als ein Symbol für autoritäre

Aggression und Unterdrückung sowie für Anpassung, Abhängigkeit
und Unterwürfigkeit.
Der in einer kritisch-emanzipatorischen Tradition argumentierende und

handelnde Hartmut von Hentig bekannte Anfang der Neunzigerjahre:
«Seit ich Pädagoge bin, habe ich ein Problem mit dem Strafen. Eigentlich
steht mir nur ein Mittel zur Verfügung: der Liebesentzug.»'0

Literatur
' NeiU: Theorie und Praxis der antiautoritären Erziehung. 1969. S. 232
2 Neill: NeiU, Neill, Birnenstiel. 1982. S.49
3 " S.83
4 Neill: Die Befreiung des Kindes. 1975. S.22
5 " S.14
6 Summerhill: Pro und Contra. 1971. S. 19, 20
7 " S. 20, 22
8 Berliner Kinderläden: Antiautoritäre Erziehung und sozialistischer Kampf. 1970.

S.71,72
9 Adorno: Erziehung zur Mündigkeit. 1971. S. 145

10 von Hentig: Die Schule neu denken. 1992. S. 126



Hans Berner

Zum Erziehungs- und
Strafverständnis pädagogischer
Strömungen

Die neokonservative Gegenreaktion unter der vielgestaltigen Maxime
«Mut zur Erziehung» f.,
Prägnante «Definitionen» des Neokonservatismus formulierte der Direktor

des Institutes für Nachrichtenverarbeitung und -Übertragung der
Universität Karlsruhe, Karl Steinbuch, in seiner 1986 veröffentlichten Schrift
«Schluss mit der ideologischen Verwüstung»: «Neo-konservativ ist Wider- »fi
stand! Neo-konservativ ist, wer den Zusammenstoss mit der Realität 2
vorausgesehen hat. Neo-konservativ ist der Widerstand gegen die Verwü- Q,
stungen durch die Kulturrevolution/»'

sehen Gedankengebäudes: 1974 fand in München das Kolloquium
«Tendenzwende? - Zur geistigen Situation in der Bundesrepublik» statt; 1978

QJ

oe
Zwei Kongresse bilden die Grundpfeiler des neokonservativen pädagogi-

cn
C*3

wurde im Wissenschaftszentrum Bonn das Forum «Mut zur Erziehung» ^
veranstaltet, das die aktuelle bildungspolitische Situation in der Bundesre-

publik scharf kritisierte. Ein generelles, auffalliges Merkmal dieser Veran- Ä
staltungen ist der Charakter einer Abrechnung mit einem Gegner, der für CS

die aktuelle, als schlecht empfundene Situation verantwortlich gemacht jJjq
wird. Es ist die Rede von den Irrwegen einer ideologischen Missgeburt gj
eines nachweislich gescheiterten Bildungsexperimentes und von einer £3

Verunsicherungs- und Einschüchterungskampagne einer radikalen Kultur- .q
kritikbewegung.
In den Referaten und Thesen des Forums «Mut zur Erziehung» werden ^
den emanzipatorischen «Irrtümern» und deren Wissenschaft-theoretischen
und bildungspolitischen «Verfehlungen» ganz bestimmte
Erziehungsschwerpunkte gegenübergestellt: Betont werden die Wichtigkeit einer
fundamentalen Zustimmung zur Wirklichkeit und die Kraft der Bejahung.
Hervorgehoben wird der Selbstverständlichkeitscharakter der Erziehung:
Erzogensein als ein Menschenrecht, Erziehung als etwas Selbstverständ-
liches und anthropologisch Gegebenes. Nachdrücklich wird auf die Wich- qj
tigkeit der Tugenden hingewiesen: Die Tugenden des Fleisses, der Diszi-
plin und der Ordnung sollen wieder gross geschrieben werden, weil «diese ^Tugenden unter allen politischen Umständen» nötig seien - ihre Nötigkeit O
sei nicht systemspezifisch, sondern human begrün-det.2 Eng verwandt mit ^der Betonung der Tugenden ist die Hervorhebung der Wichtigkeit von ^Kultur und Überlieferung: Der Aufruf «Mut zur Erziehung» soll den Mut ^
ausdrücken, den es braucht, um neue Wege, von denen die meisten alte
und bewährte sind, einzuschlagen. ^
In ihrem 1987 neu erschienenen Buch «Mut zum Erziehen» weist die Ärz- »G
tin und Psychologin Christa Meves, die sich mit Veröffentlichungen wie yj
«Geschlechterunterschiede und ihre Entwicklung», «Verhaltensstörungen ^

-Uü



bei Kindern», «Der Weg zum sinnerfüllten Leben», «Anima - Die Frau
zwischen Verfremdung und Entfaltung» einen Namen geschaffen hatte,

eindringlich auf die Gefahr einer Ruinierung der jungen Generation durch
die sogenannten «Vehikel der neuen Moral» hin. Diese sind nach Ansicht
der Autorin: «Ungehorsam, Protest, Kritik anstelle des Gehorsams gegen
Eltern, Kirchen, Staat und sonstigem <Muff aus tausend Jahren>, eine
<lockere> Mentalität statt Disziplinierung, die Forderung nach mehr Freizeit

und Urlaub anstelle von Fleiss, der auch zu Überstunden bereit ist,

selbstbestimmter Eigengebrauch von Aggression, von Sexualität und im

Umgang mit fremdem Eigentum statt der Mosaischen Absolutheit des

vierten, fünften, sechsten und siebten Gebotes.»1

In ihrem Aufsatz «Aggression und Autorität» verweist Meves auf «die
Tatsache, dass Kinder, deren Aggressionen nicht mit Gewalt unterdrückt,
sondern mit Geschick und <überwärmenden> Methoden am Erscheinen gehindert

wurden, als Erwachsene ebenfalls unangenehm aggressiv werden
können»4. Nach ihrer Ansicht besteht ein eindeutiger Zusammenhang
zwischen fehlendem Grenzensetzen und Aggressionsbereitschaft: «Und

Erziehung ohne alle Einschränkungen gar lässt Aggressionsbereitschaft
geradezu wuchern.»5 Zu ihrem Lösungsvorschlag gehört: «Wir können
andererseits mit Festigkeit Verbote setzen, Grenzen abstecken, und wir dürfen

gesteuert und dem Kind angemessen mit Aggressionen antworten, wenn es

- was notwendigerweise geschehen muss - diese Grenzen übertritt.»6 Das

Grenzensetzen - vor allem durch den Vater - erhöht gemäss Meves das

kindliche Sicherheitsgefühl: «Ein starker Vater, der nicht weichlich sein

<Nein> in ein <Ja> verwandelt, nur damit aus Bequemlichkeit die Ruhe

rasch wieder hergestellt wird, gibt
dem noch schwachen Kind auch das

notwendige Gefühl, gegen reale und

imaginäre Gefahren geschützt zu

sein. »1

Hinter dem Aggressionsverständnis
der Autorin werden Aspekte eines

bestimmten Bildes vom Menschen
sichtbar: «Wir können also feststellen:

Aggression dient der Förde-
Photographie von Ray Ellis: rung des Lebens, ja der Höherent-
Two tears wicklung. Sie gleicht Cherubim,

jenem Engel mit dem Schwert, der
die Menschen aus dem Paradies austreibt und das Tor hütet, weil es keinen

Weg zurück geben darf. Denn nur durch Dornen und Disteln hindurch
richtet sich der Blick des Menschen nach vorwärts. »8

Noch deutlichere Worte in Bezug auf disziplinierende erzieherische
Massnahmen hatte der von Meves als Fachautorität für ihr Aggressionsverständnis

beigezogene Verhaltensforscher Konrad Lorenz, der 1973 den

Nobelpreis erhielt, Ende der Vierzigerjahre geäussert:
«Die allzu weiche, liebesbedürftige Mutter wagt meistens deshalb nicht,

die feste Hand zu zeigen, deren ihr Kind bedarf, weil sie fürchtet, seine

Liebe zu verlieren. Ein grosser Irrtum! Wenn man als Onkel Doktor oder

auch als wirklicher Onkel in die Lage kommt, einem solchen bis zum
Neurotischwerden verzogenen Kind gegenüber zu kräftigen disziplinarischen
Massregeln zu greifen, so würde man in Anbetracht der sonstigen gehässi-



gen Reizbarkeit und der geradezu
affenartigen Bosheit, die das Kind
seiner Sklavin Mutter gegenüber
entwickeln kann, durchaus erwarten,

dass es diese Erziehungsmas-
snahmen mit äusserster Abneigung,

ja mit Hass gegen den bösen Mann

quittiert, der es wagt, seine Majestät

zu bestrafen oder gar einmal
gelinde gesagt übers Knie zu legen
...»"

Keine Tyrannen -
erbarmungslose Ungeheuer
Einen «erzieherischen» Bestseller
lancierte 1988 die Kinderpsychologin

Jirina Prekop: Ihr Buch «Der
kleine Tyrann» erschien 1995
bereits in der 7. Auflage mit 150000

Exemplaren. In diesem Buch
propagiert die Autorin die sogenannte
«Festhalte-Therapie». Mit dieser
Methode sollen «die erbarmungslosen

Ungeheuer», die ihre Eltern drangsalieren und schikanieren und die
familiären Machtverhältnisse kippen, zur Raison gezwungen werden. Die
Regeln zur «Lösung» des Strafproblems erscheinen verblüffend einfach,
effizient und unproblematisch: «Wenn man die Grundregel einhält, dass

man das Kind nicht eher loslassen darf, bis sich seine negativen Gefühle
in Liebe umgewandelt haben, kann kein Schaden entstehen.»10 Dieses
Festhalten kann übrigens bis zu vier Stunden dauern, wobei sich anscheinend

die Abwehr des Kindes zugunsten der Freude an der Nähe und

Anpassung mit zunehmender Erfahrung der Beteiligten verkürzt.) Die
Bemühungen werden aber offensichtlich reichlich belohnt: «Nach diesem

anstrengenden, nervenzerreissenden Machtkampfgibt es weder einen Sieger

noch einen Besiegten. Alle beide sind entspannt und glücklich, wieder
zueinander gefunden zu haben.»" Das Buch schliesst mit dem - ganz
offensichtlich paradoxen - Satz: «Ich halte dich fest, weil ich dich liebe und
damit du frei bist.»" Nur ein Jahr später lancierte die gleiche Autorin -
und der Verlag - einen weiteren Bestseller: «Flättest du mich festgehalten.»

Die Hochkonjunktur der Erziehungsratgeber-Literatur:
«Grenzen setzen!» und immer wieder «Mut zur Erziehung!»
Mit dem 1993 veröffentlichten Buch «Kinder brauchen Grenzen» gelang
es dem Medienpädagogen Jan Rogge, einen Grosserfolg zu landen. Die
Tatsache, dass auch dieses Buch innerhalb von zwei Jahren die
Bestsellerschallgrenze von 100000 Exemplaren streifte, rief nach einem ähnlichen
Fortsetzungsratgeber: Der Titel «Eltern setzen Grenzen» erfüllte alle
Bedingungen. Den Schwung der erfolgversprechenden «Grenzen-setzen-
Welle» nützte 1996 auch Carola Schuster-Brink: Ihre gesammelten
Erziehungsratschläge erschienen unter dem Titel «Wie man Kindern Grenzen

Bild von Max Emst: Die Jungfrau züchtigt

ihr Kind vor drei Zeugen: Andre Breton,

Paul Eluard und dem Maler. Museum
Ludwig



setzt». Mit dem Untertitel «Kleine Tyrannen ohne Chance» versuchte

man, zwei Fliegen auf einen Schlag zu treffen.
Dass sich sogar der Slogan «Mut

zur Erziehung» immer noch gut
verkaufen lässt, beweist die jüngste

Veröffentlichung eines Buches mit
diesem Titel. Der von der Autorin
Eva Zeltner vorgeschlagene Titel
«Abschied von Erziehungsmythen»

erschien dem Verlag zu
wenig verkaufsfördernd. So wurde

1995 der Bestseller «Mut zur
Erziehung» lanciert.
Im trendigen «Mainstream» der

«How-to-do-Literatur» verspricht
Annegret Weikert mit ihrem
Erziehungsratgeber «Tyrannen in
Turnschuhen» die Entwirrung von
Erziehungsknoten. Auf der Basis von

Elterngesprächen und der

Erfahrungen mit ihren zwei Kindern

wird selbstbewusst der Versuch

unternommen, mit «unkonventionellen Strategien» den «heute überall
lauernden Gefahren wie Konsumterror, Rechtsradikalismus und Drogenmis-
sbrauch» vorzubeugen.
Diese Art von erzieherischen Pauschal-Ratschläge-Büchern beinhaltet

nicht zu unterschätzende Gefahren: Durch die Lektüre und durchs

«Hörensagen» fühlen sich verschiedene Erziehende in ihrer Vorstellung
bestärkt, der beschriebenen Tyrannei - also Gewaltherrschaft - der heutigen

Kinder und Jugendlichen mit «bewährten» Mitteln zu begegnen. Diese

Erziehungsmittel sind, wie aktuelle Untersuchungen belegen, immer

noch häufig gewalttätiger Art. Ganz nach dem vielgehörten Motto der

Ratgeber-Literatur: Kleine Tyrannen ohne Chance!
Dabei bleiben oft mühsam in Ansätzen erprobte Haltungen wie Zu- und

Vertrauen, Achtung, Anerkennung und Respekt gegenüber den Kindern

und Jugendlichen immer wieder ganz auf der Strecke.

Literatur
1 Steinbuch: Schluss mit der ideologischen Verwüstung. 1988. S. 15

2 Wissenschaftszentrum Bonn: Mut zur Erziehung. 1979. S. 163

3 Meves: Mut zum Erziehen. 1987 (Aktualisierte Neuausgabe). S. 14

4 ders., S. 40
5 ders., S. 46
6 ders., S. 46,47
7 ders., S. 48
8 ders., S. 49
9 Lorenz: Der sonderbare Dativ. In der Institutszeitschrift «Umwelt». 1948. in: König:

Das Paradies vor unserer Tür. 1973. S. 177

10 Prekop: Der kleine Tyrann. 1994 (6. Auflage). S. 128

11 ders., S. 123

12 ders., S. 128

E3 _ Annegret

Tyran
Turns

Uberlebenstraining

Weikert

neu in
Men
für geplagte Eltern

* * *

•- > *31



Hans Berner

Zum Erziehungs- und
Strafverständnis pädagogischer
Strömungen

Die antipädagogische Radikallösung des Erziehungs- und
Strafproblems

in
tu

Das Buch von Katharina Rutschky über die «Schwarze Pädagogik»
bildete einen Grundpfeiler der Ende der achtziger Jahre entstandenen Anti-
pädagogik. Mit dieser bewusst tendenziösen Sammlung von Texten über
pädagogische Irrwege vergangener Jahrhunderte wurde eine breite
Öffentlichkeit für die im Namen von Erziehung und Pädagogik vorgenommenen

Strafen und Misshandlungen der Heranwachsenden sensibilisiert.
Ein anderer Pfeiler bildete die

Antipsychiatrie. Diese in England,
Frankreich und Italien entstandene

Bewegung kritisierte die psychiatrischen

Kliniken als totalitäre
Institutionen - als «Konzentrations- und

Arbeitslager», in denen Strafpraktiken

als notwendige Behandlungsmethoden

propagiert würden. Die
antipsychiatrische Bewegung
forderte eine Sprengung oder Negierung

der totalitären Institutionen.
In seiner 1975 veröffentlichten
Streitschrift «Antipädagogik - Studien

zur Abschaffung der Erziehung»

setzte der Publizist Ekkehard

von Braunmühl zu einem
eloquenten Frontalangriff auf sämtliche

pädagogischen Strömungen und ihre unterschiedlichen
Erziehungsverständnisse an: Jeder erzieherische Akt wird als «kleiner Mord» qualifiziert,

Erziehung als «Gehirn- und Seelenwäsche» diffamiert. Weil
erzieherisches Verhalten angeblich a priori für pathogene Wirkungen ver-
antworlich ist, wird anstelle der grundsätzlich misstrauenden pädagogischen

und der bloss vorübergehend neutralen psychologischen eine
therapeutische Haltung propagiert. Der pädagogische Erziehungsanspruch der
Erwachsenen wird durch die existenzielle antipädagogische Autonomie -
die sogenannte Spontanautonomie - ersetzt: Bereits Neugeborene tragen
aufgrund ihrer ontologischen Autonomie die Verantwortung für ihr Tun
und Lassen; schon Säuglinge sind «von Anfang an zur Selbstbestimmung
fähig»1. Braunmühl warf den Therapeuten vor, dass es bis anhin niemand

gewagt hatte, den «erziehungswissenschaftlichen Ungeist» anzugreifen.

Obiols: Antipsychiatrie, 1978, S. 91

3
cu
C3

t/2
c«

ä
G

Ol
G
G

:©-
.23
'u
©

GZ2

—73

w
V.2

u

*3

ce



Genau das tat Alice Miller ausführlich in ihrem 1980 erschienenen Buch
«Am Anfang war Erziehung».
Aufgrund von Leserreaktionen auf ihr erstes Buch «Das Drama des

begabten Kindes» stellte sich Alice Miller im zweiten Buch die Aufgabe,
«die Öffentlichkeit für das frühkindliche Leiden zu sensibilisieren»,
indem sie «das einstige Kind im erwachsenen Leser» ansprechen wollte.2
Im ersten Teil des Buches werden unter dem Titel «Erziehung als Verfolgung

des Lebendigen» ausführlich die Wurzeln der «Schwarzen Pädagogik»

- die Brutstätten des Hasses - dargestellt. Detaillierte Zitate über
widerliche physische und psychische «erzieherische» (Miss-)Handlungen
sollten die Leserinnen und Leser die Luft spüren lassen, die diese Kinder
(das heisst zumindest die heutige ältere Generation) täglich eingeatmet
haben.

Die massiven und subtilen «pädagogischen» (Unterdrückungs-)Mittel wie
Gewaltanwendungen, Demütigungen, Fallen stellen, Ängstigung oder

Liebesentzug verfolgten nur ein Ziel: die Erwachsenen zu unumschränkten

Herrschern über die Zöglinge zu machen. Ein Beispiel dazu von
Daniel Gottlob Moritz Schreber, auf dessen «Haltungsinstrument» bereits

hingewiesen wurde, aus seinen Ratschlägen für die Erzieher aus dem Jahre

1858: «Als die ersten Proben, an denen sich die geistig-erzieherischen
Grundsätze bewähren sollen, sind die durch grundloses Schreien und Weinen

sich kundgebenden Launen der Kleinen zu betrachten. Hat man
sich überzeugt, dass kein richtiges Bedürfnis, kein lästiger oder schmerzhafter

Zustand, kein Kranksein vorhanden ist, so kann man sicher sein,
dass das Schreien eben nurAusdruck einer Laune, einer Grille, des ersten

Auftauchen von Eigensinns ist. Man darfsich jetzt nicht mehr wie anfangs
ausschliesslich abwartend dabei verhalten, sondern muss schon in etwas

positiverer Weise entgegentreten: durch schnelle Ablenkung der Aufmerksamkeit,

ernste Worte, drohende Gebärden, Klopfen ans Bett oder

wenn dieses alles nicht hilft - durch natürlich entsprechend milde, aber in

kleinen Pausen bis zur Beruhigung oder zum Einschlafen des Kindes
beharrlich wiederholte körperlich fühlbare Ermahnungen. Eine solche

Prozedur ist nur ein- oder höchstens zweimal nötig, und - man ist Herr
des Kindes für immer. Von nun an genügt ein Blick, ein Wort, eine einzige
drohende Gebärde, um das Kind zu regieren.»3
Nach Alice Millers Einschätzung sind solche Ansichten einer «Schwarzen

Pädagogik» keineswegs auf jene Zeitepoche beschränkt, die die pädagogischen

Leitbilder von den Kasernenhöfen holte und damit bei den
Heranwachsenden eine charakterliche Mischung von Aggressivität und hündischer

Geducktheit erzeugte: «Der Leser wird längst gemerkt haben, dass

die <Lehren> der <Schwarzen Pädagogib eigentlich die ganze Pädagogik
durchziehen, mögen sie heute noch so gut verschleiert sein.»4 Deshalb ist

Millers Verdikt klar: Es kann auch keine «Weisse Pädagogik» geben! Weil
die Autorin von der Schädlichkeit der Erziehung fest überzeugt ist, nimmt
sie eine antipädagogische Haltung ein, «die sich nicht gegen eine
bestimmte Art von Erziehung, sondern gegen Erziehung überhaupt»5 wendet:

«Im Gegensatz zur allgemein verbreiteten Meinung und zum Schrecken

der Pädagogen kann ich dem Wort <Erziehung> keine positive
Bedeutung abgewinnen. Ich sehe in ihr die Notwehr der Erwachsenen, die



Manipulation aus der eigenen Unfreiheit und Unsicherheit, die ich zwar
verstehen kann, deren Gefahren ich aber nicht übersehen darf.»6 Nach
Ansicht von Alice Miller sind es nicht die Kinder, die die Erziehung (und
die Pädagogik) benötigen, sondern die Erzieherinnen und Erzieher. Die
Ratschläge und Strafen werden als Bedürfnisse der Erwachsenen
«entlarvt»: Diese Bedürfnisse der Erwachsenen sind, erlittene Demütigungen
weiterzugeben, ein Ventil für abgewehrte Affekte, Besitz eines verfügbaren

und manipulierbaren lebendigen Objektes, Erhaltung der Idealisierung
der eigenen Kindheit und der eigenen Eltern, Angst vor der Freiheit, Angst
vor der Wiederkehr des Verdrängten und Rache für erlittene Schmerzen.
Im zweiten Teil des Buches werden unter dem Titel «Der letzte Akt des

stummen Dramas» anhand der Darstellung der Kinderjahre von Hitler, des

Kindesmörders Bartsch und der Drogensüchtigen Christiane F. die
verheerenden Folgen des Weitergebens der in der Kindheit erlittenen Strafen

geschildert. Christiane F. beschreibt im 1979 veröffentlichten Buch «Wir
Kinder vom Bahnhof Zoo» einerseits grausame, durch ihren Vater erlittene

Strafen und andererseits ihren Stolz auf ihren Vater: «Als ich nur noch
heulte und überhaupt keine Antworten mehr geben konnte, da ging er zum
Gummibaum. Ich wusste schon, was das bedeutete. Er zog den Bambusstock,

der den Gummibaum hielt, aus dem Blumentopf. Dann drosch er
mit dem Bambusstock auf meinen Hintern, bis man buchstäblich die Haut
abziehen konnte.»1 An einer anderen Stelle beschreibt Christiane F. ihr
Verhältnis zu ihrem Vater: «Ich hatte ihn ja nie gehasst, sondern nurAngst
vor ihm gehabt. Ich war auch immer stolz auf ihn gewesen. Weil er tierlieb
war, und weil er ein so starkes Auto hatte, seinen 62er Porsche. »8

Für Miller ist diese Reaktion eine typische. Für die meisten Menschen
hiessen die einzelnen Stationen in ihrem Leben: als kleines Kind
Verletzungen zu empfangen, die nicht als Verletzungen angesehen werden; auf
den Schmerz nicht mit Zorn zu reagieren; Dankbarkeit für diese «Wohltaten»

zu empfinden; alles vergessen; im Erwachsenenalter den gespeicher-

Waser: Prügelknabe und schwarzes Schaf, in: Zöller, Mit Strafen leben, 1997, S. 47



ten Zorn auf andere Menschen oder gegen sich selber zu richten. Opfer
der Racheakte werden häufig die eigenen Kinder.
Ein besonders erschreckendes Beispiel dafür, dass ein Kind die ganze
Schuld bei sich selbst sucht, kommt im vorhergehenden Bild zum
Ausdruck. Auf diesem Bild hat eine Frau in einem therapeutischen Prozess die
traumatische Kindheitserfahrung der tobenden Gewalt ihres betrunkenen
Vaters dargestellt: Das Kind bittet den himmlischen Vater um Hilfe und
Verzeihung für ihr vermeintliches eigenes Verschulden an der Zwietracht
zwischen ihren Eltern.9
Nach Alice Millers Ansicht sind die im Namen der Erziehung ausgeführten

Gewalttaten in unserer Gesellschaft immer noch legitimiert, ja sie
stehen - im Namen der Erziehung - sogar in hohem Ansehen. «Tragischerweise

schlägt man sein eigenes Kind, um nicht zu spüren, was die eigenen
Eltern getan hatten».10 Nach Millers biografischem Erklärungsansatz
deckt jedes Verbrechen eine verborgene Leidensgeschichte auf, die sich

aus den Details der Tat ablesen lässt. In Verbrechen werden die Verwirrung,

die Verführung und die Misshandlung immer wieder neu ausagiert.
Die Heranwachsenden brauchen nach ihrer Ansicht keine Erziehung,
sondern die seelische und körperliche Begleitung der Erwachsenen. Diese

Begleitung soll geprägt sein durch die Achtung vor dem Kind, den
Respekt für seine Rechte, die Toleranz für seine Gefühle und die Bereitschaft
des Erwachsenen, aus dem kindlichen Verhalten über das Wesen des
einzelnen Kindes, über das eigene Kindsein und über die beim Kind viel
deutlicheren Gesetzmässigkeiten des Gefühlslebens zu lernen.
Wenn es die Erwachsenen sind, die von den Kindern zu lernen haben,
entfallen ein erzieherisches Grenzensetzen und Strafen gänzlich. Was bleibt
ist lediglich ein sogenanntes «Notwehrprinzip» der Erwachsenen, um sich

vor allfälligen kindlichen Übergriffen zu schützen.

Literatur
1

von Braunmühl, Antipädagogik, 1988 (5. Auflage), S. 224
1 Miller, Am Anfang war Erziehung, 1983, S. 11

3 Zitiert nach Miller, Am Anfang war Erziehung, 1983, S. 19
4 Miller, Am Anfang war Erziehung, 1983, S. 117
5 ders.,S. 118
6 ders., S. 121
7 Christiane F., Wir Kinder vom Bahnhof Zoo, 1981 (22. Auflage), S. 19
8 ders., S. 3
9 Waser, Prügelknabe und schwarzes Schaf; in: Zöller, Mit Strafen leben, 1997, S. 47

10 Miller; in: Psychologie heute, April 1987, S. 26



Hans Berner

Zum Erziehungs- und
Strafverständnis pädagogischer
Strömungen

Das Erziehungsverständnis als Basis des Strafverständnisses
Die Lektüre von Alice Millers Büchern weckt bei vielen Leserinnen und «3
Lesern intensive Erinnerungen - ein starkes Mitgefühl für sich selber als 2
im Namen der Erziehung gedemütigtes, geschlagenes und missbrauchtes
Kind. Diese Erinnerungen an mehr oder weniger verdrängte «erzieheri- ^sehe» Leidenserfahrungen lässt viele Leserinnen und Leser die vorge- O
schlagene Abschaffung aller erzieherischen Handlungen als einziger Aus-

weg aus dem Dilemma erscheinen. Cm
&
U
VI
CA
0>

Erziehung ist aber nicht nur auf autoritäre Interventionen und Strafen im
Sinne einer «Schwarzen Pädagogik» reduzierbar. Erziehung hat auch eine
andere Tradition. Es lassen sich auch Quellentexte einer «Weissen
Pädagogik» zusammenstellen, in denen nicht Unterdrückung, Misshandlung
und sadistische Strafen im Mittelpunkt stehen, sondern differenzierte ^Überlegungen zur Begleitung und Unterstützung der Heranwachsenden. ^
In seinen Vorlesungen aus dem Jahre 1826 hat Friedrich Schleiermacher
drei unterschiedliche pädagogische Tätigkeiten unterschieden: die verhü- ©
tende, die gegenwirkende und die unterstützende. In enger Anlehnung an gj
Schleiermacher hat Andreas Flitner den Versuch unternommen, ein zeit- ^
gemässes Erziehungsverständnis zu formulieren, das einerseits die un- #CA

menschlichen Züge einer Schwarzen Pädagogik eliminiert und anderseits
mehr ist als ein antipädagogisch verstandenes Unterstützen: Erziehung als
ein Unterstützen, Verstehen und Ermutigen; Erziehung als ein Behüten
und Auswählen der Lebenswelt und Erziehung als ein Gegenwirken und
Mitwirken.1
Erziehung als Unterstützung ist die wichtigste erzieherische Aufgabe.
Erzieherisches Unterstützen heisst, dass junge Menschen so viele positive
Erfahrungen wie möglich machen können. Es heisst weiter, ihnen bei negati- ^
ven oder widerständigen Erfahrungen zu helfen, wenn sie Hilfe brauchen. |Martin Buber war es, der in seinem 1956 veröffentlichten Buch «Reden ^
über Erziehung» Erziehung prägnant als «Auslese der wirkenden Welt ^durch den Menschen» definiert hat und damit die behütende und aus-
wählende Funktion der Erziehung hervorgehoben hat.2 Auch heute hat eine (J
richtig verstandene «pädagogische Provinz» ihre Berechtigung - nicht aber
eine idyllisch verklärte. Hartmut von Hentig schrieb dazu: «Je weniger die qj
städtische Gehäuseumwelt - mit Fernsehen und ohne Nahblick, durch Au-
tomatik und Vorschrift aller Anstrengungen, Entscheidungen und Risiken V
beraubt - ein (good place for kids to grow up in> sein kann, um so stolzer ^
wäre ich auf meine (pädagogische Provinz>, die die wichtigsten Erlebnis- J3
möglichkeiten kunstvoll schafftV Eine zeitgemässe «pädagogische Provinz»
darf aber nicht als eine von der gesellschaftlichen Realität sich abschirmen- ¥

:©

-U
©



de «heile» pädagogische Welt missverstanden werden.
Den schwierigsten Teil der Erziehung bilden ohne Zweifel die
gegenwirkenden pädagogischen Handlungen. Es ist deshalb verständlich, dass

dieser Bereich in pädagogischen Schriften gerne ausgeklammert wird und
eine Beschränkung auf die unproblematische Unterstützungsaufgabe
erfolgt. Die antipädagogische «Lösung», die den behütenden und den

gegenwirkenden Aspekt vollständig ausklammert, erscheint bequem und
einfach. Ekkehard von Braunmühl verspricht in seinem Buch «Anti-
pädagogik», dass mit seiner - gemäss eigenen Worten - «vernünftigen,
lässigen, coolen Betrachtungsweise, der es nicht um Perfektionismus
geht»4, die erzieherischen Probleme von selbst verschwinden: «Nette
Eltern haben keine Erziehungsschwierigkeiten, sondern nette Kinder, mit
denen alle - etwa von aussen hereingetragenen - Probleme im
freundschaftlichen Dialog gelöst werden.»5 So einfach ist das angeblich: Keine
schwierigen gegenwirkenden, Grenzen ziehenden, Strafen erwägende
Überlegungen sind notwendig.
Unter pädagogisch eingestellten Menschen besteht demgegenüber die

weitgehende Übereinstimmung, dass es notwendig ist, Grenzen zu setzen.
Selbst der oft missverstandene Alexander S. Neill forderte ganz klar «freedom,

not licence» - Freiheit, aber nicht Zügellosigkeit. Diese wäre die
entwertende Übertreibung zur Freiheit. Freiheit hiess für Neill, tun und
lassen zu können, was man mag, solange die Freiheit der anderen dadurch
nicht beeinträchtigt wird. «In einem Heim, in dem Disziplin herrscht,
haben die Kinder keine Rechte. In einem Heim, in dem sie verwöhnt werden,
haben sie alle Rechte.»6

Andreas Flitner postuliert ein Grenzenziehen (limit-setting), wenn eindeutige

Gefahren drohen und wenn ohne solche Grenzen Menschen verletzt,
geplagt, gekränkt würden (auch unter Kindern gibt es sadistisches Quälen
und furchtbare Unterdrückungen). Im weiteren dienen Grenzen der

Gewährleistung des gemeinschaftlichen Lebens.7

Ein antinomisches Erziehungsverständnis
Erziehung spielt sich im positiven SpannungsVerhältnis von Unterstützung

und Grenzen-Setzen, von Anpassung und Widerstand, von Führen
und Wachsenlassen, von Autonomie und Interdependenz ab. Schleiermacher

hat dieses «Sowohl-als-auch-Verständnis» in seinen Vorlesungen vor
170 Jahren sehr prägnant zum Ausdruck gebracht: «Die Erziehung soll so

eingerichtet werden, dass beides in möglichster Zusammenstimmung sei,

dass die Jugend tüchtig werde einzutreten in das, was sie vorfindet, aber
auch tüchtig in die sich darbietenden Verbesserungen mit Kraft
einzugehen. Je vollkommener beides geschieht, desto mehr verschwindet der

Widerspruch,»8 Erziehung muss also zweierlei: Sie muss in die Gesellschaft

einüben und gegen sie immunisieren, wo diese zwingen will,
Stereotypen des Denkens und Handelns zu folgen statt kritischer Einsicht,
wie das Alexander Mitscherlich vor drei Jahrzehnten in seinem Buch «Auf
dem Weg zur vaterlosen Gesellschaft» formulierte.9
Dieses Verständnis beruht auf einem bestimmten Menschenbild. Der
Mensch ist - in den Worten von Jean Paul Sartre - für sich selbst
verantwortlich und er «bindet durch seine Wahl die ganze Menschheit»; der



Mensch ist - in den Worten von Ruth Cohn - psychobiologische Insel und
sozialkosmischer Anteil. Der Mensch bedarf - gemäss Emil Kobis
prägnanter Zusammenfassung - um als Subjekt existieren zu können, der

Möglichkeit zur Entfaltung und Expansion, des Schutzes und der Sicherung

seiner Existenz, der Achtung und Anerkennung, der Bindung und des

Kontakts, der Förderung und Anregung, der Ordnung und der Strukturen,
des Geleits und der Führung, des Vertrauens und der Verlässlichkeit, der
Ziele und Perspektiven, der Mündigkeit und Selbstständigkeit.10
Erziehung hat einen Beitrag zu leisten zum Mündigwerden der Menschen.
Dieser traditionellen Forderung der Aufklärung stimmen die meisten

pädagogischen und psychologischen Fachleute - mit mehr oder weniger
Überzeugung und mit mehr oder weniger «Aber ...» - zu.

Ein antinomisch verstandenes Strafverständnis
Wer sich zur gegenwirkenden erzieherischen Aufgabe bekennt und ein
Grenzen-Ziehen unter bestimmten Bedingungen fordert, hat sich mit
schwierigen Fragen auseinanderzusetzen: Was geschieht bei Grenzverletzungen?

Welche Grenzen setzenden Mittel sind einzusetzen? Sind Strafen
ein Erziehungsmittel?
Friedrich Schleiermacher gab in seinen Vorlesungen über Gegenwirkung,
Strafe und Zucht aus den Jahren 1820/21 auf die Frage, ob Strafen ein
Erziehungsmittel seien eine klare Antwort: «Als Erziehungsmittel darf die
Strafe durchaus nicht gebraucht werden, sondern sie kann nur entschuldigt

werden. Jede Strafe beweist, dass früher schon hätte auf die Gesinnung

gewirkt werden sollen; jede setzt einen Mangel voraus, ein Versehen

auch von der anderen Seite, nur dass dies nicht immer die Schuld derer ist,
welche die Schule leiten, sondern auch wohl der Familie.»" (Zu ergänzen
ist, dass Schleiermacher neben der Strafe von der «Zucht» spricht, die als
eine gegenwirkende erzieherische Massnahme die Absicht hat, «das innere

Verhältnis im Zögling selbst zu ändern» und so den Übergang zur
unterstützenden erzieherischen Tätigkeit bildet.12)
Strafen haben - analog zu Medikamenten - eine lange Liste von
«Nebenwirkungen»; das haben die wenigen im ersten Teil ausgewählten literarischen

Beispiele eindrücklich bewiesen. Strafen wirken individuell sehr

verschieden und sind deshalb sehr schwer dosierbar. Strafen haben
unterschiedlichste Effekte: Die Selbstachtung der Bestraften wird kleiner,
Unsicherheit, Gehemmtheit, prinzipienstarres Verhalten werden gefördert;
das Verhältnis zwischen Strafenden und Bestraften kann belastet werden,
Furcht und Hass können die Folge sein; Strafen können abstumpfend
wirken, es muss immer härter bestraft werden; Strafende können zu einem
Modell werden; Strafen haben eine habitualisierende Wirkung, das heisst,
die sofortigen Effekte von Strafen - eine Art «instant relief» - führen zu
erzieherischen Gewohnheiten und damit zu einer Etablierung oder Fixierung

dieses Verhaltens.13

Aus der literarischen Kritik an einem autoritären Erziehungs- und
Strafverständnis und all den abschreckenden schwarzen pädagogischen
Handlungen lassen sich Forderungen stellen, was Strafen auf keinen Fall sein

und bewirken dürfen. Andreas Flitner fordert, dass Strafen - wenn sie

überhaupt zur Erziehung eingesetzt und pädagogisch gerechtfertigt wer-



den - eine aufbauende Komponente haben müssen, mit der sich die
Verletzung der Grenze und die Verletzung der Beziehung überwinden lässt.
Strafen müssen auf das Wiedergutmachen - das Wieder-in-Ordnung-Brin-
gen - verweisen. Strafen müssen die Wiederherstellung des Vertrauens
zwischen Erwachsenen und Kindern anbahnen, statt es weiter und
nachhaltiger zu untergraben.14 Mit diesen Forderungen ist eine notwendige
Verbindung der drei erzieherischen Teilbereiche angesprochen: Das Gegenwirken

darf nicht vom Unterstützen, Verstehen und Ermutigen getrennt
werden, wie das in den literarischen Beispielen und in den schwarzen
pädagogischen Texten, in denen Drohungen, Demütigungen und Diffamierungen

dominierten, der Fall war.
Es ist zweifellos das Verdienst von Katharina Rutschky und Alice Miller,
eine Sensibilisiemng für die Taten der Schwarzen Pädagogik erreicht zu
haben. All diese, im Namen der Erziehung durchgeführten Handlungen
gehören abgeschafft! Bei aktuellen «Mut-zur-Erziehungs-Rufen» nach

Durchsetzung der Tugenderziehung, «angemessen Aggressions-Antworten»,

Festhalte-Rezepten und ähnlichem ist genau auf die Grau- und
Schwarztöne der einzelnen Aussagen zu achten. Unmenschliche
«erzieherische» Grenzen setzende Handlungen müssen mit allen Mitteln
verhindert werden. Dazu bedarf es eines differenzierten pädagogischen
Verständnisses und Handelns, das einem schwarzen oder dunklen
Erziehungsverständnis Grenzen setzt, sowie einer Gesellschaft - und damit
sind wir alle gemeint -, die Grenzüberschreitungen nicht einfach als
«Privatsache» von Bezugspersonen zu akzeptieren bereit ist. Und es bedarf
auch der Kinder und Jugendlichen, die solchen Grenzüberschreitungen
gegenüber ihrerseits Grenzen entgegensetzen können. (Buchtitel wie «Eltern

brauchen Grenzen» und «Kinder setzen Grenzen» würden die andere

Seite erzieherischer Probleme beleuchten!) Alice Miller hat Recht mit
ihrer Fordemng: «Das Kind muss die Freiheit haben, uns Grenzen zu setzen,

wenn wir es überfordern, schlecht behandeln, demütigen ...»" Um das zu

können, müssen die Heranwachsenden die Fähigkeit entwickeln, nein

sagen zu können. Dies beruht auf einer Kraft zur Kritik und zum
Widerspruch.

Literatur
1 Flitner, Konrad, sprach die Frau Mama, 1985
2 Buber, Reden über Erziehung, 1956, S. 23
3 von Heutig, Ende, Wandel oder Wiederherstellung der Erziehung; in: Neue Sammlung

Nr. 4, 1985, S. 491
4 von Braunmühl, Zeit für Kinder, 1978, S. 143
5 von Braunmühl, Antipädagogik, 1988 (5. Auflage), S. 31
6 Neill, Theorie und Praxis der antiautoritären Erziehung, 1969, S. 116, 117
1 Flitner Konrad, sprach die Frau Mama, 1985
' Schleiermacher, Pädagogische Schriften 1, 1983, S. 31

' Mitscherlich, Auf dem Weg zur vaterlosen Gesellschaft, 1963
10 Kobi, Grundfragen der Heilpädagogik, 1993, S. 319, 320
" ders., S. 241
12 Schleiermacher, Pädagogische Schriften 2, 1984, S. 192
15 Adameit, Grundkurs: Verhaltensmodifikation, 1983 (3. Auflage), S. 260
14 Flitner, Konrad, sprach die Frau Mama, 1985, S. 111
15 Miller, Das verbannte Wissen, 1990, S. 68



Hans Berner

Zum Erziehungs- und
Strafverständnis pädagogischer
Strömungen

Ein antinomisch verstandenes Strafverständnis anstelle eines
verabsolutierenden ^
Wenn Strafe als Erziehungsmittel eingesetzt wird, muss sie auf dem
Boden eines antinomischen Erziehungsverständnisses stehen und die

pädagogische Zielperspektive des Mündigwerdens des Menschen ernst
nehmen. In einem so verstandenen Strafverständnis haben «Entweder- ^3
Oder-Lösungen», die sich als verabsolutierende Gegenreaktionen bilde- ^
ten, keinen Platz.
Für die Darstellung und das Verständnis eines «Sowohl-als-auch-Ver-
ständnisses» ist die Form eines Wertequadrates geeignet. Damit kann die

t/1

Iflantinomische Struktur dargestellt werden. Antinomisch heisst, dass eine
unaufhebbare Spannung zwischen Widersprüchlichem besteht. Diese gilt ^es in Form eines positiven Spannungsverhältnisses zu erkennen und aus-
zuhalten, statt bequeme einfache Lösungen - «entwertende Übertreibun- 'Ö
gen» - zu suchen und zu finden. £
Alice Miller ist der Ansicht, dass «Menschen, deren Integrität in der Kind- S3

heit nicht verletzt wurden, die bei ihren Eltern Schutz, Respekt und Ehr- gjjQ
lichkeit erfahren durften, in ihrer Jugend und auch später intelligent, sen- gj
sibel, einfühlsam und hoch empfindungsfahig sein werden».1 0
Dass diese Forderungen nach einem unterstützenden Verhältnis eine päda- .q
gogische Haltung nicht ausschliessen müssen, beweist der folgende Aus- J
zug aus einer 1925 gehaltenen Rede über das Erzieherische von Martin ^
Buber: «Das erzieherische Verhältnis ist ein rein dialogisches. Ich habe

auf das Kind hingewiesen, das, halbgeschlossener Augen daliegend, der
Ansprache der Mutter entgegenharrt. Aber manche Kinder brauchen nicht
zu harren: weil sie sich unablässig angesprochen wissen, in einer nie ab-

0>

u
a>

reissenden Zwiesprache. Im Angesicht der einsamen Nacht, die ein- Xjy
zudringen droht, liegen sie bewahrt und behütet, unverwundbar, im silber-
nen Panzerhemd des Vertrauens.»2 Q)
Dass auch in einer bedrohlichen Umgebung ein «sicherer Ort» möglich ist, ^beschreibt Bruce Chatwin in seinem Buch «The songlines»: Ein sogenannter jg
Zauberkoffer, in dem es eine Ecke für die Kleider und eine Mickymouse-
Gasmaske gab, wird für den kleinen Jungen zu einem magischen Ort der
Sicherheit. Er wusste, dass er sich - auch wenn Bomben fielen - in seinem q
Zauberkoffer zusammenrollen und sich in «Sicherheit» begeben konnte.3
Sechs Jahre früher als Buber hat Franz Kafka seinen «Brief an den Vater» V
geschrieben - als 36-jähriger, fünf Jahre vor seinem Tod. Ganz am Schluss ^
des rund 70-seitigen Briefes lautet die bittere Bilanz: «So gross istja nicht J3
einmal Dein Misstrauen gegen andere, wie mein Selbstmisstrauen, zu dem ^5
du mich erzogen hast.»* V



Rowohlt Monographie Franz Kafka. Dargestellt von Klaus Wagenbach. 1964. S. 14; S. 33

Mit den äusserst wirkungsvollen Erziehungsmitteln «Schimpfen, Drohen,

Ironie, böses Lachen und - merkwürdigerweise - Selbstanklagung»5
erzog der starke Vater einen ängstlichen Menschen, der auch als Erwachsener

die Furcht seinem Vater gegenüber nicht ablegen konnte; «Du hast

mich letzthin einmal gefragt, warum ich behaupte, ich hätte Furcht vor
Dir. Ich wusste Dir, wie gewöhnlich, nichts zu antworten, zum Teil eben

aus der Furcht, die ich vor Dir habe, zum Teil deshalb, weil zur Begründung

dieser Furcht zu viele Einzelheiten gehören, als dass ich sie im
Reden halbwegs zusammenhalten könnte.»6

Welch ein Gegensatz zwischen diesem anerzogenen Selbstmisstrauen und

dem wunderbaren Vertrauens-Panzerhemd, mit dem Buber den
behütenden und den unterstützenden erzieherischen Teil so eindrücklich
beschrieben hat. Wenn man Bubers Aussage über das erzieherische Verhältnis

gelesen hat, überrascht es nicht, dass er keinen Macht ausübenden

Erziehungsmitteln vertraut. Aber er beschränkt sich auch nicht auf die

bloss beschützenden und unterstützenden erzieherischen Aufgaben und

entzieht sich nicht der gegenwirkenden Aufgabe. Er ist weder für das

absolute Prinzip des Machtwillens in der «alten Erziehung» noch für das

absolute Eros-Prinzip in einer «neuen Erziehung». Der alte Erzieher, der

sich als Abgesandter der Geschichte dem Eindringling Kind gegenüber

verstand, «warf die Werte in das Kind oder zog es in sie». Das Prinzip

«Eros» der neuen Erzieher ist für Buber auch keine Lösung, weil Eros

Wahl ist - und zwar Wahl aus Neigung. Das Erzieherische aber kann dies

eben nicht sein. Zur Überwindung der verabsolutierenden «Lösungen»
des Macht- und Erosprinzips führt Buber ein neues Element ein: die
«Umfassung» - im Sinne einer Erfahrung von der Gegenseite her. Er erklärt

diese Umfassung mit dem Beispiel, dass ein Mann, der eine Frau liebkost

(die sich liebkosen lässt), diese Berührung doppelseitig verspürt: mit
seiner Handfläche und mit der Haut der Frau. In diesem Fall hat eine

sogenannte «Transfusion» stattgefunden; im selben Augenblick hat dieser

Mann die gemeinsame Situation von der Gegenseite her erfahren. In

Bezug auf das Prinzip des Eros - und auch des Machtwillens bedeutet das:

«Erst die Mächtigkeit, die umfasst, ist Führung; erst der Eros, der um-

fasst, ist Liebe. Umfassung, das ist die volle Gegenwärtigkeit des Unter-



worfenen, des Begehrten, des <Partners>, nicht mit der Phantasie, sondern

mit der Aktualität des Wesens.»7 Das Element der Umfassung konstituiert
auch das erzieherische Verhältnis und macht es zu einem rein dialogischen:

Der Erzieher muss sein Tun immer wieder von der Gegenseite her
erfahren; er muss von der anderen Seite aus zu spüren versuchen, was seine

erzieherischen Handlungen - also auch seine allfälligen Strafen - beim
anderen Menschen bewirken. Die Erfahrung von der Gegenseite her wird
von Buber am Beispiel eines Schlages erläutert: «Ein Mensch schlägt auf
einen anderen ein, der stillhält. Nun geschehe es plötzlich dem Schlagenden,

dass er einen Schlag, den er fuhrt, empfängt. Denselben Schlag. Als
der andere, der Stillhaltende.»* Diese Erfahrung von der Gegenseite soll
verhindern, dass der erzieherische Wille in Willkür (also gewalttätiger,
rücksichtsloser Wille) ausartet. So verstanden hat das Element der Umfassung

für Strafen ganz offensichtlich fundamentale Konsequenzen.
Im 1993 veröffentlichten Buch «Lügen Leben» hat Charlotte Gerber ihre

Erinnerungen an die Kindheit beschrieben - und ihr schmerzhaftes Ringen

um die Wahrheit. Sie erlebte kein dialogisches erzieherisches Verhältnis;

sie lag in keinem Panzerhemd des Vertrauens. Sie und ihre Geschwister

gehörten ihren Eltern, sie waren Objekte der Eltern, elterliches

Eigentum. Die totale Verfügbarkeit der Kinder liess die Eltern ihre
Dürftigkeit und Bedürftigkeit weniger spüren; der dafür erforderliche totale
Gehorsam verhinderte, dass die Kinder sich selbst wahrnehmen, ihre
Gefühle fühlen, ihre Bedürfnisse empfinden konnten. Den Kindern fehlte ein
«seelisch fester Grund». Stattdessen hatten sie «Seelenschach» zu spielen:
«Es ist so schwierig, Mamas Liebe ständig Nahrung zu geben. Mama aber
ist allesfür mich. Die schlimmste Strafe ist es, dieser Liebe nie ganz sicher
zu sein. Eigentlich kann ein Kind so innerlich nie zur Ruhe kommen. Es
steht nie aufseelisch festem Grund. Es vollführt einen ständigen Balanceakt.

Es muss immer wach bleiben, bedrohliche Situationen vorausfühlen,
gleichsam ein Seelenschach leben, bei dem die Züge des Gegners - der
Mutter - weit im Voraus erkannt werden müssen. Das ist furchtbar
anstrengend, lässt das Kind nicht wachsen.»9
Auch heute noch werden Kinder und Jugendliche in Familien und Schulen
als «soziales Mobiliar» gebraucht - und damit missbraucht.

«Woran merkt Ihr, dass Eure Eltern Euch lieb haben?»
«Daran, dass sie lieb schauen.»
Aus dieser Kinderantwort lässt sich Entscheidendes zu einem erzieherischen

Strafverständnis ablesen. Gegenwirkende erzieherische Massnahmen,

Grenzen-Setzen und Strafen können durch ein «Nicht-Anschauen»,
durch ein feindseliges «Nicht-lieb-Schauen» und durch entsprechende
Blicke, gepaart mit Schlägen, geprägt sein. Dass ein «Nicht-zur-Kenntnis-
Nehmen» für ihn die schlimmste - verrückt machende - Strafe war, hat

Härtling eindringlich beschrieben. Es geht also nicht bloss um die Form
des Grenzen-Setzens oder der Strafe, sondern um das, was zwischen den

Beteiligten geschieht - oder im Falle des gewalttätigen Schweigens nicht
geschieht.
Wenn gegenwirkende erzieherische Massnahmen nicht mit behütenden
und unterstützenden verbunden sind, haben sie einen inhumanen Charakter.

Wenn sie mit unterstützenden verbunden sind, können bestimmte
gegenwirkende Massnahmen keinen Platz haben, weil Erziehung als Unter-



Stützung auf Verstehen, Verständigung, Vertrauen, Verselbständigung
beruhen muss. Und weil die Zielperspektive sein muss, dass Heranwachsende

einfühlsame, empfindungsfähige Menschen werden, die zu einem von
Zutrauen, Vertrauen und Umfassung geprägten dialogischen Verhältnis
fähig sind. Dann würde das Nietzsche-Zitat aus «Also sprach Zarathustra»
«Welches Kind hätte nicht Grund, über seine Eltern zu weinen» seinen
Absolutheitscharakter verlieren können oder sogar der Vergangenheit
angehören dürfen.

Lieb schauen genügt nicht!
Um ein einfühlsamer, empfindungsfähiger Mensch zu werden, der zu
einem von Zutrauen, Vertrauen und Umfassung geprägten dialogischen
Verhältnis fähig ist, genügen aber erzieherische Bemühungen allein nicht.
Der Stellenwert der Lebenswelt darf nicht ausgeblendet werden. In
seinem in den fünfziger Jahren geschriebenen Buch «Growing up absurd»
schreibt Paul Goodman, dass es im Grunde genommen nur eine «richtige»
Erziehung gibt: Das Aufwachsen in einer Welt, in der es sich zu leben
lohnt.10 Vier Jahrzehnte später ergänzte Hartmut von Hentig diese
Einsicht: «Und weil wir die Welt nicht haben, in der es sich zu leben lohnt,
substituieren wir Pädagogik und predigen Werte.»11

In einer aktuellen sozialpolitischen Studie über die Jugend in der
postsozialistischen Welt wird der «Ball» in Form der aufgeregten Frage «Was
ist eigentlich mit der Jugend los?» an die Gesellschaft zurückgespielt:
«Was ist eigentlich mit der Gesellschaft los?» Nur gerade 22% der befragten

jungen Menschen im Westen Deutschlands zwischen 15 und 30 glauben,

dass man mit moralischem Verhalten - das heisst «andere nicht
ausnutzen, sondern sie fördern, hilfsbereit sein und Frieden stiften -
langfristig in unserer Gesellschaft besser dasteht. (Im Osten sind es gar nur
11%.) Die bittere Botschaft lautet: Mit moralischem Verhalten zieht man
in dieser Gesellschaft den kürzeren.12

Die Erziehungsfrage und die Strafproblematik dürfen nicht nur aus einer

engen pädagogischen Sicht betrachtet werden. Eine gesellschaftliche
Perspektive, die die Bedingungen einer strukturellen «Kälte» - die sozialen

«Vereisungsprozesse» - mitberücksichtigt, ist erforderlich. Naiv sind

Bemühungen, gegen die alles durchdringende Kälte einer sozialen «Eiszeit»

und ihrer Folgen für die Menschen anzugehen, ohne die
gesellschaftlichen Wurzeln anzurühren, die diese Kälte produzieren und
reproduzieren.13

Die Frage ist zu stellen: Was haben erzieherische Probleme mit der heutigen

«Weltunordnung» (Kennet Jowit) zu tun?

Literatur
1 Miller; in: Psychologie heute, April 1987, S. 26
2 Buber, Reden über Erziehung, 1956, S. 39
3 Chatwin, Traumpfade, 1992, S.14
4 Kafka, Brief an den Vater, 1988, S. 74; 5ders., S. 21; 'ders., S. 5
7 Buber, Reden über Erziehung, 1956, S. 36; 'ders., S. 35
9 Gerber, Lügen Leben, 1995, S. 36

10 Goodman, Growing up absurd, 1956, S.12
" von Hentig, Die Schule neu denken, 1993, S.128
12 Schmidtchen, Wie weit ist der Weg nach Deutschland? 1997
13 Adorno, Erziehung zur Mündigkeit, 1971, S. 102


	schweizer schule-Serie : "Lösungen" des Strafproblems 1

