Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 85 (1998)

Heft: 9: Lernen, wie Kinder denken

Artikel: Mit Kindern Gber Sprache "philosophieren”
Autor: Bremerich-Vos, Albrecht

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-531039

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-531039
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Albrecht Bremerich-Vos

Mit Kindern iiber Sprache
«philosophieren»

Albert Bremerich-Vos geht in seinem Beitrag der Frage nach, wie mit Kin-
dern iiber Sprache nachgedacht werden kann. Er zeigt anhand zweier Bei-
spiele, wie anspruchsvolles Argumentieren iiber Sprache mit Primar-
schiilern und -schiilerinnen bzw. das Philosphieren mit Kindern weitaus
friiher praktiziert werden kann, als dies gemeinhin getan wird.

Typische Unterrichtsstunden

Im internationalen
Vergleich seien die
Leistungen deutscher
Schiiler in Natur-
wissenschaften durch-
schnittlich.

Vor kurzem schreckte eine Nachricht einen grossen Teil der deutschen bil-
dungspolitischen Offentlichkeit auf: Im internationalen Vergleich seien
die Leistungen deutscher Schiilerinnen und Schiiler in Mathematik und
den Naturwissenschaften allenfalls durchschnittlich. So das Resultat der
sogenannten TIMSS-Studie («The Third International Mathematics and

Science Study»), durchgefiihrt von der «International Association for the

Evaluation of Educational Achievement» (IEA). Diese Untersuchung war

zwar nicht so angelegt, dass man die grossen Leistungsunterschiede z.B.

zwischen den «gewinnenden» asiatischen Schiilerinnen und Schiilern und

thren «mittelmissigen» deutschen Pendants erkldren kénnte. Man bietet
aber eine Hypothese an: Demnach gibt es verschiedene kulturelle Skripts

bzw. Ablaufschemata des Unterrichts. Die Auswertung von 100 bzw. 50

Videoaufnahmen von Unterricht in Deutschland und in Japan ergibt — be-

zogen auf achte Klassen — fiir Deutschland folgenden typischen Stunden-

verlauf:

— Zunidchst werden die Hausaufgaben durchgesehen und besprochen.

— Es folgt eine kurze Wiederholungsphase.

— Variante 1: Der neue mathematische Stoff wird im fragend-entwickeln-
den Unterrichtsgesprich, das auf eine einzige Losung hinfiihrt, relativ
Kurzschrittig erarbeitet und vom Lehrer, der Lehrerin an der Tafel do-
kumentiert.

— Variante 2: Wenn das Thema schon in der vorherigen Stunde vorberei-
tet wurde, entwickelt ein Schiiler — unterstiitzt von der Klasse und der
Lehrerin — eine Aufgabe an der Tafel.

— Schliesslich 16st man in Stillarbeit dhnliche Aufgaben.

In Japan, wo die Schiilerinnen und Schiiler sozusagen in der ersten Liga

spielen, hat eine typische Mathematikstunde dagegen etwa folgenden Ver-

lauf:

— Der Lehrer stellt der Klasse eine komplexe und kognitiv anspruchsvolle
mathematische Aufgabe, deren Losung nicht unmittelbar evident ist.

— Die Schiiler arbeiten einzeln oder in Gruppen an der Aufgabenlosung.

— Verschiedene Schiiler, die vom Lehrer aufgrund der eingeschlagenen un-
terschiedlichen Losungwege ausgewiihlt wurden, priasentieren der Klas-
se alternative Aufgabenldsungen, die an der Tafel dokumentiert werden.

20 schweizer schule 9/98




— Im Unterrichtsgesprich werden die verschiedenen Losungswege disku-
tiert.

— Der Lehrer fasst die Ergebnisse des Unterrichtsgespriichs in einem kur-
zen Lehrervortrag zusammen und notiert sie an der Tafel.

— Die Schiiler bearbeiten in Einzel- oder Gruppenarbeit dhnliche, aber
auf neue Anwendungskontexte iibertragene mathematische Aufgaben.
(Baumert u.a. 1997, 225)

Die Beschreibungen der beiden Skripts sind — wie die Verfasser der Stu-
die selbst betonen — mit Vorsicht zu geniessen. Die Stichprobe ist ja sehr
klein. Dennoch ist das Ergebnis der Exploration beeindruckend. Im Rah-
men des «japanischen Skripts» haben die Schiilerinnen und Schiiler offen-
sichtlich die Moglichkeit, ihre je individuellen bzw. gruppenspezifischen
Lernwege darzustellen und argumentativ zu stiitzen. Sie miissen nicht
damit rechnen, dass es von Beginn an auf eine einzige Losung ankommt.
Varianten sind erwiinscht. Sie mogen mathematisch mehr oder weniger
anspruchsvoll austallen oder auch in die Irre fiihren; kein Vorschlag wird
von vornherein verworfen. Das fragend-entwickelnde Unterrichtsge-
sprich dagegen, das im Zentrum des «deutschen Skripts» steht, hat —
tiberspitzt gesagt — in der Perspektive der Schiilerinnen und Schiiler (oft)
den Charakter eines Ritselspiels. Die Lehrperson weiss die Losung; im
Gesprich legt sie Fihrten, die man aufnehmen muss, Nebenwege sind
Irrwege.

Die — gewichtigen — Unterschiede zwischen beiden Skripts sollten den
Blick fiir ihre Gemeinsamkeiten nicht triiben. In beiden Fillen ist es allein
die Lehrperson, die Aufgaben stellt, und sie ist es auch, die iiber das
Losungswissen verfiigt.

Das fragend-ent-
wickelnde Unter-
richtsgesprich hat
den Charakter eines
Riitselspiels.

Aufgaben, Probleme und Nachdenken iiber Sprache

Ich gehe davon aus, dass das «deutsche Skript» nicht auf den Mathe-
matikunterricht beschrinkt ist, sondern auch auf den Deutschunterricht
zutrifft. Datfiir sprechen einige empirische Untersuchungen, zahlreiche
Videoautnahmen, Gespriche mit Kolleginnen und Kollegen, Hospitatio-
nen und — nicht zuletzt — die Reflexionen iiber meinen eigenen Unterricht
in verschiedenen Schulformen und in der Hochschule. Gibt man einmal
die Insiderperspektive auf und widmet man sich dem Muster des schu-
lischen Lernens von aussen, sozusagen in ethnographischer Absicht, dann
ist die Unterscheidung von «Problem» und «Aufgabe» sehr hilfreich. Ein
Einzelner oder eine Gruppe hat ein Problem, wenn ein Ziel erreicht wer-
den soll, der gegenwiirtige Zustand aber so beschrieben wird, dass zwi-
schen Ist und Soll eine Barriere liegt, die man mit den vertrauten (Denk-)
Mitteln nicht beiseite ridumen kann. Mit anderen Worten: Wer ein Problem
hat, hat es in Anbetracht des Bewusstseins von einem Ziel. Beim schuli-
schen Muster des Aufgabenstellens und -losens verhilt es sich anders.
Hier hat in der Regel allenfalls die Lehrperson ein Zielbewusstsein, und
ihr sind auch die Losungswege bekannt. In der Schule geht es eben um
beschleunigten Wissenserwerb. Was einmal — emphatisch gesagt — gesell-
schaftliche Probleme waren, wird in der Institution Schule zubereitet zu

schweizer schule 9/98 21



Martin Wagenschein
plddierte dafiir, in
der Schule Modelle
«urspriinglicher»
Problemsituationen
herzustellen.

Aufgaben. Das hat, wie angedeutet, seinen Preis. Viele Reformer wollten
diesen Preis nicht zahlen oder ihn zumindest «driicken». So plidierte z.B.
Martin Wagenschein dafiir, in der Schule Modelle «urspriinglicher» Pro-
blemsituationen herzustellen. Auf den Deutschunterricht in der Grund-
schule gemiinzt: Kann man z.B. die Klassifikation von Wortern im Rah-
men der Wortartenlehre nicht so angehen, dass sie von den Schiilerinnen
und Schiilern als Problemloseprozess angesehen wird? Das Ziel, eine An-
zahl von Wortern «irgendwie» zu gliedern, mogen sie zwar nicht von sich
aus verfolgen. Vielleicht hilft ja eine Analogie: Auf den Tischen liegen
eine Menge von Friichten und eine grossere Anzahl von Wortkarten. Die
Klassifizierung der Friichte liegt auf der Hand: Hier sind Bananen, dort
sind Pflaumen, hier Birnen, dort Apfel. Wie steht es mit den Wortern? Wie
kann man sie gruppieren? In Baden-Wiirttemberg kamen Schiilerinnen
und Schiiler auf folgende Ideen: Man konnte sie nach der Anzahl der
Buchstaben einteilen, wobei u.a. strittig war, ob «ch» und «sch» jeweils
als ein Buchstabe gelten diirfen. Das Verfahren ist — so die Schiilermei-
nung — zwar sehr aufwendig, aber es bleibt wenigstens kein Rest. Manch-
mal kam man auch auf eine Klassifizierung nach der Anzahl der Silben,
wieder kein Rest. Seltener wurde ein «semantischer Weg» eingeschlagen:
«Sachen, die man im Haus hat», «was man alles trinken kann» usw. Hat-
te man z.B. alle Worter, die in einem kurzen «kinderliterarischen» Text
vorkamen, als Material, dann blieb immer ein Problem: Viele Worter wa-
ren auf diese Weise einfach nicht unterzubringen.

Das ist ein Beispiel fiir ein in der didaktischen Literatur immer wieder
empfohlenes «induktives» Vorgehen. Es wird, wenn ich recht sehe, im
Unterricht nach wie vor selten praktiziert. Seine Nihe zum «japanischen
Skript» liegt auf der Hand. Anschlussmoglichkeiten bieten sich an: Man
konnte den «semantischen Pfad» ausbauen oder auch auf den morpho-
logischen Weg setzen. (Bei welchen Wortern kann man die «Formen»
veridndern, bei welchen nicht?) So erreicht man vielleicht wieder den
sicheren Hafen: die im Lehrplan mehr oder weniger massiv normierte
Behandlung des obligatorischen «Stoffs».

Nachdenken iiber Sprache — ein wenig anders

Aufgaben konnen so gestellt werden, dass nicht von vornherein nur eine
einzige Losung intendiert ist. Das ist schwierig genug. Man kann sich
auch — siehe Wagenschein — darum bemiihen, ihnen den Status von Pro-
blemen zu verleihen. Das ist aber im Rahmen der Institution Schule ein
widerspriichliches Unternehmen. Sollen die Schiilerinnen und Schiiler
Problembesitzer sein, dann kommt es auf ihre Definition des Ziels bzw.
des Solls, auf ihre Bestimmung des Ist-Zustands und auf ihre Version des-
sen an, wie die aktuellen «Barrieren» beschaffen sind. Lehrpersonen, die
den Schiilerinnen und Schiilern «Probleme» ansinnen, kbnnen aber nie-
mals sicher sein, dass ihre Problemdefinition auch iibernommen wird.
Hier helfen auch keine wohl bedachten «Motivationsphasen». Als Lehr-
person wiinscht man sie sich vielleicht; aber eine Technologie zur Erzeu-
gung von Motivation gibt es nicht und kann es nicht geben. Nicht zuletzt
deshalb pliddieren Reformpiddagogen seit vielen Jahrzehnten fiir eine

22 schweizer schule 9/98



Pidagogik «vom Kinde aus». Diesem ideologietrachtigen Slogan soll hier
nicht im Detail nachgegangen werden. Nur so viel: Meines Erachtens
kann es nicht darum gehen, «authentische» Schiilerbediirfnisse gegen die
«Zumutungen» der Institution Schule auszuspielen. Vielmehr sollte man
versuchen, Gewichte ein wenig zu verlagern und bestimmte — nicht alle —
Fragen von Schiilerinnen und Schiilern ernster zu nehmen als bisher, sie
nicht allzu schnell auf ihre «Lehrplankonformitét» hin zu beurteilen — und
dann als irrelevant zu verwerfen. «Weiss die Ameise, dass sie <Ameise>
heisst?» — «Kann ein Hund tatsichlich verstehen, was man ihm sagt?» —
«Spricht ein Papagei wirklich unsere Sprache?» — «Wie (und warum) ist
die Sprache erfunden worden?» — «Ko6nnen Tiere denken?» Ich unterstel-
le zundchst, dass Kinder «von sich aus» solche Fragen stellen. Ich habe
das oft genug erlebt; natiirlich ist zuzugeben, dass anderen Lehrpersonen
dergleichen noch nie «zugestossen» ist. Ich unterstelle dariiber hinaus,
dass es hier um Aspekte von «Reflexion liber Sprache» geht. Das diirfte
nicht strittig sein. Schliesslich unterstelle ich, dass man als jemand, der
nach den gingigen Standards ausgebildet wurde, angesichts solcher Fra-
gen einmal mehr, einmal weniger ein mulmiges Gefiihl bekommen mag:
Kann man sie eigentlich kompetent beantworten? Natiirlich weiss die
Ameise nicht, wie wir sie bezeichnen, und ein Papagei kann «eigentlich»
nicht sprechen. Aber was weiss man schon iiber den Sprachursprung?
Uber das Denken von Tieren? Sollen aus den Fragen eines Kindes oder
mehrerer Kinder, die man als Indikatoren fiir individuelle oder kollektive
Probleme ansieht, in der Schule Aufgaben fiir alle werden: Wie steht es
dann mit der Losungskompetenz der Lehrperson, die normalerweise als
gegeben vorausgesetzt wird? Fragen wie die genannten werden heutzuta-
ge gern einem Tiétigkeitsfeld zugeschlagen, das man als «Philosophieren
mit Kindern» etikettiert. Einem landlaufigen Verstiandnis zufolge geht es
hier um Probleme, die von den Wissenschaften noch nicht gelost wurden
oder auch prinzipiell nicht gelost werden konnen, weil sie eher begriff-
licher und weniger empirischer Natur sind. Dariiber hinaus schreibt man
ihnen ein besonderes Mass an «Lebensbedeutsamkeit» zu: Was macht den
Menschen aus? Wo liegen die Grenzen seiner Erkenntnisfihigkeit? Was
darf, muss er tun, was ist ihm freigestellt? Undsoweiter. Man mag dariiber
streiten, ob Kinder philosophieren, wenn sie danach fragen, was eigent-
lich den Tod ausmacht. Auf diesen Streit mochte ich mich hier nicht ein-
lassen, obwohl er von einigen Protagonisten geradezu gesucht wird (vgl.
Freese 1992). Mir reicht es, wenn man von «Argumentieren» spricht; auf
das, je nach Perspektive, Hochwert- oder auch Stigmawort «Philosophie-
ren» konnte man getrost verzichten. Aber die Rede vom «Philosophieren»
ist mittlerweile eben «in».

Sollen aus den Fragen
eines Kindes in der
Schule Aufgaben fiir
alle werden?

Ein erstes Beispiel
In der Schule mutieren, wie schon angedeutet, Probleme Einzelner, wenn
sie «offiziell» aufgenommen werden, unvermeidlich zu — oft auch speziell
«zubereiteten» — Aufgaben fiir alle in der Klasse. Gareth B. Matthews,
einer der beriihmtesten Verfechter des «Philosophierens mit Kindern»,
konstruierte vor dem Hintergrund dieser Frage eine kleine Geschichte, die
er mit Grundschiilern einer Musikschule in Edinburgh besprach: Ein klei-

schweizer schule 9/98 23



Hunde konnen nicht
iiber das Morgen
nachdenken.

ner Dackel kommt plotzlich in eine fremde Umgebung und fiihlt sich al-
lem Anschein nach nicht wohl. Angus, ein Junge und sein neuer «Herr»,
redet dariiber mit seinem Freund Fred.

«<Ja, es muss ziemlich schwer fiir ihn sein>, sagte Angus. <Ich mochte wis-
sen, was er darliber denkt, dass er sich in einer so fremden Umgebung be-
findet. Vielleicht denkt er, er werde morgen zu seiner Mutter zurlickkeh-
ren.> <Ich glaube nicht, dass er das denken kann>, sagte Fred. <Warum
nicht?> fragte Angus. <Nun, erklirte Fred, <ich vermute, Hunde denken in
Bildern, solchen Bildern wie die, die immer in die Comic-Sprechblasen
tiber den Kopfen der Tiere eingezeichnet sind. Es kann kein Bild mit der
Bedeutung morgen geben, nicht wahr? Dafiir miisste man ein richtiges
Wort verwenden. [...] Das heisst, Hunde konnen nicht iiber das Morgen
nachdenken.> <Das ist schrecklich>, sagte Angus, <stell dir vor, du kdnntest
nicht iiber morgen nachdenken. Du wiirdest dir gar nicht bewusst sein.
dass es eine Zukunft gibt>» (Matthews 1993, 137) Im Verlauf des Ge-
spriachs iiber diesen fingierten Dialog bittet der «Lehrer» Matthews die
Kinder darum, ihm etwas zu nennen, woran sich jemand erinnern konne,
es gestern getan zu haben, und wovon man sich auch vorstellen konne, es
morgen zu tun. Die Kinder kommen auf das Uben mit ihren Instrumenten.
Matthews bemiiht seine Aufzeichnungen:

Ich: «Angenommen, dies ist mein Gedanke: <ch werde morgen Geige
spielen.> Was bedeutet es fiir mich, diesen Gedanken zu haben?» Martin:
«Sie sagen zu sich selbst: <Morgen spiele ich Geige.> Sie sagen es nicht
laut.» Richard: «Sie haben ein Bild von sich vor Augen, wie Sie Geige
spielen.» Ich: «Gut. Das sind zwei Moglichkeiten. Richard und Martin ha-
ben zwei Vorschlige gemacht. Jetzt besteht das Problem darin: Wenn wir
nur Bilder hitten» — auf der Tafel entwarf ich eine grobe Skizze von mir.
wie ich Geige spiele — <was wiire der Unterschied zwischen zwei Bildern.
von denen mich das eine als gestern und das andere als morgen Geige-
spielenden zeigt?>» Martin: «Gut, Sie konnen ein wirkliches, richtiges
Bild, das Sie morgen zeigt, nicht in allen Einzelheiten vorhersehen, aber
Sie konnen sich an gestern erinnern.» Ich: «Angenommen, wir hitten eine
Wundermaschine, die wir auf meinen Kopf setzen konnten und mittels
derer ihr in ihn hineingucken und sehen konntet, welche Bilder ich in mei-
nem Geist sidhe.» Ich versuchte, dieses Verfahren dadurch zu dramatisie-
ren, dass ich so tat, als gucke ich in so einen «Gedankenseher». «Und ihr
wiirdet hineinschauen und sagen: <Oh, er sieht sich gerade Geige spielen.»
Jetzt ist die Frage, denkt er von sich, dass er gestern Geige spielte, wobel
er sich ans Geigespielen erinnert, oder denkt er daran, wie er morgen oder
irgendwann in der Zukunft Geige spielt? Was wire der Unterschied an
dem Bild?» Irgendeiner: «Das Bild wiire dasselbe.» Richard: «Es sei denn.
Sie hitten sich inzwischen die Haare schneiden lassen.» [Gelichter] |...]
Matthews bringt eine Fortsetzung seiner «Geschichte» mit. «<Oh, Mann!>
lachte Fiona. <Aber Freds Punkt ist immer noch richtig. Kurze Haare be-
deuten nicht morgen. Wenn du nur auf das Bild schaust [...], dann kénn-
test du immer noch nicht sagen, ob ich mich daran erinnere, wie ich auf
meiner Geige spielte, kurz nachdem ich mir das lerzte Mal die Haare hat-

24 schweizer schule 9/98



te schneiden lassen, oder ob ich daran dichte, ich wiirde auf ihr spielen,
nachdem ich sie mir das ndchste Mal werde haben schneiden lassen.>»
(Matthews 1993, 138f, 143) In der Folge geht es im Klassengespriich da-
rum, ob das Verhalten der Hunde Indizien dafiir liefert, dass sie an die
Zukunft denken koénnen. So laufen sie z.B. zur Tiir und scharren, um
herausgelassen zu werden, oder sie benehmen sich, wenn man die Schul-
tasche packt, so, als wiissten sie, dass man gleich das Haus verlisst und
erst spiter wiederkommt. Das Ende von Matthews’ fiktivem Dialog:

««Wie kommt es, dass wir an morgen denken konnen?> fragte Angus. <Das
ist doch leicht>, entgegnete Fiona, <wir konnen das Wort morgen verwen-
den.> <Aber wie kommt es, dass dies Wort morgen bedeutet, wenn ich es
verwende?> fragte Angus. <Das ist eine gute Frage», sagte Fred. <Wenn ich
Alice sage, bedeutet das Wort meine Schwester, weil ich ein Bild von mei-
ner Schwester in meinem Kopf habe, wenn ich ihren Namen verwende.
Aber nach unserer einhelligen Meinung kann man kein Bild von morgen
haben; wie kommt es also, dass das Wort morgen die richtige Sache be-
deutet, wenn wir es verwenden?”> <lhr stellt zu viele Fragen>. sagte Fiona.
«Will jemand Tee?> <Jetzt noch nicht, danke, Fiona>, sagte Fred. Er liess
eine Pause eintreten. Dann iiberzog ein breites Grinsen sein Gesicht.
<Vielleicht morgen>, fiigte er lichelnd hinzu.» (Matthews 1993, 146t)

Aspekte von Pro und Contra

Matthews ist ein Philosoph, der sich den «Luxus» erlauben kann, ab und
zu einmal eine Schulklasse zu unterrichten. Fiir diese Klasse erfindet er
sukzessive neue «philosophische» Dialoge. Dazu braucht man viel Zeit —
und offensichtlich auch Kompetenz in Sachen Philosophie: Muss man
nicht, auf das Beispiel bezogen, wissen, dass sehr strittig ist, wie man sich
die «mentale Reprisentation» von Sachverhalten denken soll, eher «bild-
lich»-analog oder eher sprachlich bzw. «sprachnah»-propositional? Muss
man nicht dariiber hinaus mit guten Griinden annehmen konnen, dass die-
ser Streit noch nicht entschieden ist? Wire er entschieden, handelte es sich
Ja — einem herkommlichen Verstindnis von Philosophie zufolge — nicht
mehr um einen philosophisch relevanten Streit. Hinzu kommt, dass der
«Lehrer» massiv «steuert». Handelt es sich hier nicht um eine Variante des
«fragend-entwickelnden» Unterrichtsgesprichs, des «deutschen Skripts»
also, dessen «Mittelmissigkeit» — sieche TIMSS - gerade nachgewiesen
wurde? Und schliesslich: Selbst wenn man zugesteht, dass ein Gesprich
iber das Denken von Tieren eher als andere schulische Gespriche iiber
Lehrplanstoff den Titel «Problemgesprich» verdient: Ist es nicht in
pidagogischer und fachdidaktischer Hinsicht bedenklich, dass am Ende
keine Losung in Sicht ist? Fordert man, wenn man eine solche Reflexion
iber Sprache zum «Vorbild» nimmt, nicht das Vorurteil, in einem «wei-
chen» Fach wie Deutsch werde im Wesentlichen «gelabert»?

Diese kritischen Fragen sind gewichtig. Sicherlich kann man nicht den ge-
samten Deutschunterricht nach dem «Matthews-Muster» einrichten. Viel-
leicht ist man aber bereit, eine «Nische» vorzusehen, ab und zu an Fra-
gestellungen zu arbeiten, ohne selbst gleich Antworten parat zu haben.

schweizer schule 9/98 25

Fordert man das
Vorurtell, in einem
Fach wie Deutsch
werde im Wesent-
lichen «gelabert»?



Die Interventionen
der Lehrkriifte sind
darauf angelegt,
blosses «Labern» gar
nicht erst aufkommen
zu lassen.

Man braucht ein Gespiir fiir aussichtsreiche Fragen, aber kein Studium der
Philosophie. Gerade in der Grundschule sollte es meines Erachtens darum
gehen, zu kultivieren, was Freese in einer scheinbar widerspriichlichen
Weise als «intellektuelle Gefiihle» bezeichnet: Dabei geht es vor allem um
das Staunen, um die Freude an scharfsinnigen Argumenten, um die Lust
am Spiel mit Gedanken, um die Erfahrung, dass eigenstindiges Denken
eine angenehme Sache ist. Natiirlich muss man in Rechnung stellen, dass
die Kinder oft den «roten Faden» verlieren, dass thnen unvermittelt neue
Themen in den Sinn kommen, dass sie schnell erschopft sind usw. Hier hat
die Lehrperson die Rolle eines fordernden Begleiters. Ihre Interventionen
sind darauf angelegt, den «zwanglosen Zwang des besseren Arguments»
(Habermas) zur Geltung zu bringen, blosses «Labern» gar nicht erst auf-
kommen zu lassen. «Formuliere deinen Standpunkt oder deine Frage so
klar wie moglich! Driicke, was du sagen willst, mit anderen Worten aus!
Was ist dein Hauptpunkt? Was meinst du damit? Kannst du ein Beispiel
geben? Was sind die Alternativen? Warum stimmst du zu bzw. wider-
sprichst du? Welche Griinde kannst du fiir deinen Standpunkt vorbringen?
Was sind die Fakten? Wie stimmt das, was du jetzt sagst, mit dem zusam-
men, was du vorhin behauptet hast? Was folgt aus deiner Annahme? Und-
sofort.» (Freese 1989, 92) Es geht also schon um «fragendes Entwickeln»,
aber die Lehrperson lenkt eben nicht im Bewusstsein, von Beginn an tiber
«die» Losung zu verfiigen. Sie macht vielleicht sogar die heilsame Erfah-
rung, dass ihr selbst problematisch wird, was sie bislang zu wissen mein-
te oder woran sie noch kaum einen Gedanken verschwendet hat.

Die TIMSS-Studie, von der eingangs die Rede war, hat den Blick auf un-
terschiedliche «Skripts» gelenkt und der Vermutung Nahrung gegeben,
dass das gingige, fragend-entwickelnde Verfahren korrekturbediirftig ist.
Natiirlich soll hier nicht behauptet werden, dass ein wenigstens in «Ni-
schen» «philosophisch» ausgerichteter Unterricht einen gravierenden Lei-
stungszuwachs bewirke. Dafiir fehlen bislang die Belege. Immerhin darf
man hoffen, dass er in besonderer Weise geeignet ist, intellektuelle Ge-
fithle auszubilden und wachzuhalten. Und das ist nicht wenig.

Und Piaget?

Wer anspruchsvolles Argumentieren {iber Sprache oder gar «Philosophie-
ren mit Kindern» propagiert, ist vielleicht nur ein die Kindheit verklidren-
der Romantiker. Hat nicht Piager. nach wie vor der bedeutendste Erfor-
scher der kognitiven Entwicklung, im Rahmen seiner Stufentheorien
gezeigt, dass z.B. Kinder in der Grundschule zu formal-logischem Den-
ken noch gar nicht fihig sind? Philosophisches Denken geht zwar nicht in
formaler Logik auf, aber wie soll man mit jemandem ernsthaft argumen-
tieren konnen, der — nach Piaget — noch nicht einmal in der Lage ist, die
Giiltigkeit eines Syllogismus wie «Alle Apfel sind blau. Dies ist ein Ap-
fel. Dieser Apfel ist blau.» einzusehen? Es liberrascht nicht, dass die Pro-
pagandisten des Programms «Philosophieren mit Kindern» sich nach
Kriiften darum bemiihen, Piagets Befunde in Zweifel zu ziehen. Mit vie-
len anderen Kritikern Piagets stimmen sie z.B. darin liberein, dass die
These vom Egozentrismus nicht haltbar sei. Es gebe zahlreiche Befunde

26 schweizer schule 9/98



dafiir, dass Kinder schon sehr viel friiher als von Piaget angenommen in
der Lage seien, die Perspektiven anderer Personen als von ihrer eigenen
unterschieden wahrzunehmen. Die intellektuelle Faszination, die Piagets
(und anderer) Stufentheorien bewirken, beruht zu einem guten Teil darauf,
dass sie uns die Kinder fremd machen; wir bekommen den Eindruck, sie
«eigentlich» nicht zu kennen. Zugleich kénnen wir auch beruhigt sein.
Ihre zunichst einmal als fremd dargestellte Denkungsart ist — im Rahmen
eines Reifungsmodells — doch nichts anderes als eine noch unfertige Vor-
stufe unseres eigenen Denkens, dessen «Angemessenheit» nicht nur nicht
in Frage gestellt, sondern eindrucksvoll bestitigt wird. Marthews erdortert
— durchaus polemisch — zwei Varianten eines Piager-Verdikts gegen das
Programm «Philosophieren» mit Kindern: Wire diese Titigkeit eine
intellektuell reife Angelegenheit, dann konnte sie auf Piager-Boden gar
nicht zustande kommen. Die Kinder wiren dazu einfach noch nicht fihig.
Also ist es wohl ein unreifes Geschift; Erwachsene schopten ihre intel-
lektuellen Moglichkeiten nicht aus und erkldren sich wider besseres Wis-
sen zu «Naiven»; vom Standpunkt eines elaborierten Verstindnisses von
Philosophie aus handelt es sich dann um Etikettenschwindel.

Marthews bemiiht sich — wie konnte es anders sein? —, Piaget einmal so-
zusagen vom «Ende» und einmal vom «Anfang» her zu widersprechen.
Vom «Ende» her: Die «reife» Erwachsenenlogik, die hochste Stufe der
kognitiven Entwicklung, stehe fiir ihn nicht weiter zur Debatte. Dass auch
auf dieser Stufe «Fragwiirdiges» im Sinne eines Anlasses fiir philosophi-
sches Staunen im Spiel sei, komme ihm nicht in den Sinn. Um diese The-
se zu belegen, widmet sich Matthews ausgerechnet dem wohl beriihmtes-
ten Teil der Arbeit von Piaget, den «Invarianz»-Experimenten. Piaget
zeigte Kindern z. B. Ton zunichst in Gestalt einer Kugel. Sie wird dann
vor ihren Augen platt gedriickt, zu einer Rolle geformt, die man ihrerseits
wieder in Stiicke zerlegt. Dann lauten die Fragen: Ist noch genau so viel
Ton da wie vorher? Ist das gleich schwer? Nimmt der Ton noch genau so
viel Wasser weg? Auf Stufe 1 antworten die Kinder, obwohl man ihnen
anhand einer Waage und der Markierung des Wasserstandes anschauliche
Hilfe bietet, auf alle drei Fragen mit «Nein». Es ist demnach die Stufe des
Fehlens jeglicher Invarianz, sei es der «Substanz», des Gewichts oder des
Volumens. Auf einer zweiten Stufe werde dann zunichst die Invarianz der
Substanz entdeckt, auf einer dritten die Invarianz des Gewichts. Das Prin-
zip der Substanzerhaltung, das die Kinder zu entdecken haben, konnte
man etwa so formulieren: Es wird immer noch der Stoff vorhanden sein,
mit dem man begonnen hat, solange kein Stoff hinzugefiigt oder wegge-
nommen wurde. Piaget und Bdérbel Inhelder sprechen davon, dass es bei
dem, was sie Erhaltung der Substanz nennen, um Erhaltung von Materie
gehe. Matthews hebt zunichst hervor, dass dies nicht zutrifft. Nicht Mate-
rie ist betroffen, sondern Masse/Energie. Das Prinzip der Substanzerhal-
tung, wie es gerade formuliert wurde, trifft also gar nicht zu. Insofern irre
sich Piaget. Obwohl dieses Prinzip nicht giiltig ist, halten doch auch Er-
wachsene hartniickig an ihm fest. Wieso? Hier kann man eine Alternativ-
frage ins Spiel bringen, die ohne weiteres als philosophisch anmutet: Ist
Jeder Gegenstand, egal wie gross oder klein, in sich verformbar? Oder

schweizer schule 9/98 27

Die Faszination,
die Piagets Stufen-
theorien bewirken,
beruht darauf, dass
sie uns die Kinder
fremd machen.



Jede Entwicklungs-
theorie, die aius-
schliesst, dass wir
dazulernen konnen,
moralisch, von einem
Kind, ist unzuliing-
lich.

sind die allerkleinsten Gegenstinde (Atome oder auch noch Kleineres)
fest und undurchdringlich? Wiren die Atome fest, dann handelte es sich
bei der Verformbarkeit um eine Eigenschaft der aus Atomen zusammen-
gesetzten Gegenstinde. Sie kdnnten dann die Atome, die sie ausmachen,
dichter oder lockerer biindeln. Was wire, wenn die Alternative zutrife,
dass die Atome ihrerseits nicht fest sind? Kann iiberhaupt alles verform-
bar sein? (Matthews 1995, 87) Piagets Annahmen im Hinblick auf «rei-
fes» Denken laufen also fiir Matthews darauf hinaus, dass im Stadium der
Reife Zweifel nicht mehr aufkommen konnen. So weit sein Argument
«vom Ende her». Sein Argument «vom Anfang her» ist eine Variante der
Kritik, die sich seit geraumer Zeit verstirkt Gehor verschafft: Piager traue
insbesondere kleinen Kindern einfach zu wenig zu. Matthews bemiiht ein
Beispiel, das ins Feld der Moralentwicklung gehort. Der 15 Monate alte
Michael streitet sich mit seinem Freund Paul um ein Spielzeug. Paul fingt
an zu weinen. Michael lidsst das Spielzeug fallen, Paul konnte es nehmen,
weint aber weiter. Jetzt bietet Michael Paul seinen Teddybiren an, doch
der weint immer noch. Jetzt geht Michael in ein anderes Zimmer, holt
Pauls Schmusedecke und gibt sie ihm. Paul hort auf zu weinen. Natiirlich
ist die Interpretation einer solchen Szene sehr voraussetzungsreich. Ein
Teil davon: Fiir Michael hat sein Teddybir den Status eines Trostung-
stiers. Er trostet iin, aber Michael merkt, dass er bei Paul nichts Trosten-
des bewirkt. Vielleicht hat Michael es bei anderen Kindern beobachtet
oder auch bei Paul: Er kommt jedenfalls auf den Gedanken, bei ihnen oder
auch bei Paul konnte die Decke helfen. Hat er damit nicht gezeigt, dass er
die Perspektive des anderen iibernehmen kann, eine Leistung, die Piaget
Kindern dieses Alters abspricht? (Matthews 1995, 91ff) Ich kann mich
hier auf eine Diskussion dieses Beispiels nicht einlassen und auch nicht
erortern, wie Matthews in der Auseinandersetzung mit Piaget und Kohl-
berg ein alternatives Verstindnis von moralischer Entwicklung andeutet.
Sein Fazit, gemiinzt gegen verschiedene Stufentheorien des moralischen
Urteils, halte ich jedenfalls fiir bedenkenswert: «Jede Entwicklungstheo-
rie, die aus theoretischen Griinden auch nur die Moglichkeit ausschliesst,
dass wir Erwachsene gelegentlich dazulernen kénnen, moralisch, von ei-
nem Kind, ist [...] unzuldnglich; sie ist auch moralisch anstossig.» (Mat-
thews 1995, 108)

Ein zweites Beispiel

Auch wenn man geneigt ist, Stufentheorien zu misstrauen, sollte man mei-
nes Erachtens doch nicht darauf verzichten, im Unterricht das reichhalti-
ge Material zu nutzen, das in der Piaget-Tradition produziert wurde. Fiir
die Grundschule bietet sich z.B. eine Thematik an, die ohnehin im Zen-
trum der kindlichen Uberlegungen steht: Was soll man unter «Freund-
schaft» verstehen? Stufentheoretiker wie etwa Selman greifen auf «quali-
tative» Daten, d.h. auf Interviews mit Kindern, zurtick und konstruieren
verschiedene «Niveaus»: Auf Niveau | wird Freundschaft durch Akte des
guten Willens bekriftigt. Man teilt z.B. Spielzeug und Nahrungsmiitel.
Die Freundschaft ist zu Ende, wenn eine Aktion als «feindlich» begriffen
wird. Stabile Personlichkeitsmerkmale des anderen spielen noch keine
Rolle. Freundschaften werden schnell geschlossen und auch wieder abge-

28 schweizer schule 9/98



brochen. Auf Niveau 2 wird Freundschaft angesehen als etwas, was im
gegenseitigen Interesse liegt; jetzt kommt es nicht mehr auf hiufigen
Kontakt an, sondern auf Personlichkeitsmerkmale wie Nettigkeit, Freund-
lichkeit, Vertrauenswiirdigkeit, die man dem jeweils Anderen zuschreibt.
Auf diesem Niveau verkraftet es eine Freundschaft z. B., wenn der andere
einem gar nichts zukommen lasst, obwohl man ihm ein Spielzeug ange-
boten hat. Dariiber kann man hinwegsehen, weil er im Allgemeinen «nett»
ist. Auf Niveau 3, in der Grundschule kaum vertreten, «sind Freunde Per-
sonen, die einander verstehen und ihre intimsten Gedanken, Gefiihle und
anderen Geheimnisse miteinander teilen; Freunde konnen sich deshalb
in besonderer Weise gegenseitig bei psychischen Problemen helfen (bei
Einsamkeit, Trauer, Verlust, Furcht etc.) und diirfen einander keinen psy-
chischen Schmerz und keine anderen Unannehmlichkeiten zufiigen.»
(Damon 1990, 191) Freundschaft gilt als langfristig und schliesst gegen-
seitiges Verzeihen ein.

Auf der damit angedeuteten Folie konnte es spannend sein, mit Kindern
tiber ihr Verstindnis von Freundschaft zu argumentieren oder auch zu
«philosophieren». Eingedenk der Kritik an Stufentheorien sollte man sich
dabei erstens bewusst sein, dass Kinder sich nicht «stufenkonform» dus-
sern. Und man sollte damit rechnen, dass man im Rahmen eines Ge-
sprachs mit Kindern iiber Ansichten von Freundschaft nicht umhin kann,
seine eigenen, «reifen» Ansichten wieder einmal auf den Priifstand zu
stellen.

Es konnte spannend
sein, mit Kindern
iiber thr Verstindnis
von Freundschaft
zu «philosophieren».

Ein letztes Beispiel, zugleich ein Epilog

In Jonathan Swifts «Gullivers Reisen» verfallen die Gelehrten der Gros-
sen Akademie auf den Vorschlag, man solle doch ganz auf die Sprache(n)
verzichten und stattdessen die Gegenstiinde, iiber die man sich austau-
schen will, mit sich herumtragen und sie einander vorzeigen. Es sollten
allerdings Knechte zur Verfiigung stehen. Ein Vorteil neben anderen: Die-
se Erfindung konnte als «Universalsprache» begriften werden, die in allen
Ldandern mit anniihernd gleichen Giitern und Gebrauchsgegenstinden
ohne weiteres zu verstehen sei ...

Wie kann man dann — z. B. — noch auf etwas verweisen, wofiir uns bislang
das Wort «Liebe» zur Verfiigung steht, wie kann man ausdriicken, was mit
einem «und» und einem «nicht» zu tun hat? Die tiktive sprachlose Situa-
tion ldsst Einsichten im Hinblick darauf zu, was wir an der Sprache haben
(vgl. Matthews 1993, 93-104). Warum sich angesichts eines solchen
Szenarios nicht selbst gemeinsam mit Kindern ans «Philosophieren» iiber
Sprache machen?

Literatur
Jiirgen Baumert, Rainer Lehmann w.a., TIMSS — Mathematisch-naturwissenschaftli-
cher Unterricht im internationalen Vergleich. Deskriptive Befunde, Opladen: Leske
und Budrich 1997
William Damon, Die soziale Welt des Kindes, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1990
Hans-Ludwig Freese, Kinder sind Philosophen, Beltz: Weinheim 1989
Gareth B. Matthews, Philosophische Gespriache mit Kindern, Berlin: Freese 1993

schweizer schule 9/98 29



Gareth B. Marthews, Die Philosophie der Kindheit. Wenn Kinder weiter denken als Er-
wachsene, Weinheim, Berlin: Beltz 1995

Sue Savage-Raumbaugh, Roger Lewin, Kanzi — der sprechende Schimpanse. Was den
tierischen vom menschlichen Verstand unterscheidet. Miinchen: Droemer Knaur 1995
Robert L. Selman, Die Entwicklung des sozialen Verstehens. Entwicklungspsychologi-
sche und klinische Untersuchungen, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1984

30 schweizer schule 9/98



	Mit Kindern über Sprache "philosophieren"

