
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 85 (1998)

Heft: 9: Lernen, wie Kinder denken

Artikel: Mit Kindern über Sprache "philosophieren"

Autor: Bremerich-Vos, Albrecht

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-531039

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-531039
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Albrecht Bremerich-Vos

Mit Kindern über Sprache
«philosophieren»
Albert Bremerich-Vos geht in seinem Beitrag der Frage nach, wie mit
Kindern über Sprache nachgedacht werden kann. Er zeigt anhand zweier
Beispiele, wie anspruchsvolles Argumentieren über Sprache mit Primar-
schülern und -Schülerinnen bzw. das Philosphieren mit Kindern weitaus

früher praktiziert werden kann, als dies gemeinhin getan wird.

Im internationalen
Vergleich seien die
Leistungen deutscher
Schüler in
Naturwissenschaften

durchschnittlich.

Typische Unterrichtsstunden
Vor kurzem schreckte eine Nachricht einen grossen Teil der deutschen

bildungspolitischen Öffentlichkeit auf: Im internationalen Vergleich seien

die Leistungen deutscher Schülerinnen und Schüler in Mathematik und

den Naturwissenschaften allenfalls durchschnittlich. So das Resultat der

sogenannten TIMSS-Studie («The Third International Mathematics and

Science Study»), durchgeführt von der «International Association for the

Evaluation of Educational Achievement» (IEA). Diese Untersuchung war
zwar nicht so angelegt, dass man die grossen Leistungsunterschiede z. B

zwischen den «gewinnenden» asiatischen Schülerinnen und Schülern und

ihren «mittelmässigen» deutschen Pendants erklären könnte. Man bietet
aber eine Hypothese an: Demnach gibt es verschiedene kulturelle Skripts
bzw. Ablaufschemata des Unterrichts. Die Auswertung von 100 bzw. 50
Videoaufnahmen von Unterricht in Deutschland und in Japan ergibt -
bezogen auf achte Klassen - für Deutschland folgenden typischen Stundenverlauf:

- Zunächst werden die Hausaufgaben durchgesehen und besprochen.

- Es folgt eine kurze Wiederholungsphase.

- Variante 1: Der neue mathematische Stoff wird im fragend-entwickeln-
den Unterrichtsgespräch, das auf eine einzige Lösung hinführt, relativ

kurzschrittig erarbeitet und vom Lehrer, der Lehrerin an der Tafel
dokumentiert.

- Variante 2: Wenn das Thema schon in der vorherigen Stunde vorberei¬

tet wurde, entwickelt ein Schüler - unterstützt von der Klasse und der
Lehrerin - eine Aufgabe an der Tafel.

- Schliesslich löst man in Stillarbeit ähnliche Aufgaben.

In Japan, wo die Schülerinnen und Schüler sozusagen in der ersten Liga
spielen, hat eine typische Mathematikstunde dagegen etwa folgenden
Verlauf:

- Der Lehrer stellt der Klasse eine komplexe und kognitiv anspruchsvolle
mathematische Aufgabe, deren Lösung nicht unmittelbar evident ist.

- Die Schüler arbeiten einzeln oder in Gruppen an der Aufgabenlösung.

- Verschiedene Schüler, die vom Lehrer aufgrund der eingeschlagenen
unterschiedlichen Lösungwege ausgewählt wurden, präsentieren der Klasse

alternative Aufgabenlösungen, die an der Tafel dokumentiert werden

20 schweizer schule 9/98



- Im Unterrichtsgespräch werden die verschiedenen Losungswege diskutiert.

- Der Lehrer fasst die Ergebnisse des Unterrichtsgesprächs in einem kurzen

Lehrervortrag zusammen und notiert sie an der Tafel

- Die Schuler bearbeiten in Einzel- oder Gruppenarbeit ahnliche, aber
auf neue Anwendungskontexte übertragene mathematische Aufgaben
(Baumert u a. 1997, 225)

Die Beschreibungen der beiden Skripts sind - wie die Verfasser der Studie

selbst betonen - mit Vorsicht zu gemessen Die Stichprobe ist ja sehr

klein Dennoch ist das Ergebnis der Exploration beeindruckend Im Rahmen

des «japanischen Skripts» haben die Schulerinnen und Schuler
offensichtlich die Möglichkeit, ihre je individuellen bzw gruppenspezifischen
Lernwege darzustellen und argumentativ zu stutzen Sie müssen nicht
damit rechnen, dass es von Beginn an auf eine einzige Losung ankommt
Varianten sind erwünscht. Sie mögen mathematisch mehr oder weniger
anspruchsvoll ausfallen oder auch in die Irre fuhren, kein Vorschlag wird
von vornherein verworfen Das fragend-entwickelnde Unterrichtsgespräch

dagegen, das im Zentrum des «deutschen Skripts» steht, hat -
uberspitzt gesagt - in der Perspektive der Schulennnen und Schuler (oft)
den Charakter eines Ratselspiels Die Lehrperson weiss die Losung; im
Gesprach legt sie Fahrten, die man aufnehmen muss, Nebenwege sind

Irrwege

Die - gewichtigen - Unterschiede zwischen beiden Skripts sollten den

Blick fur ihre Gemeinsamkeiten nicht trüben In beiden Fallen ist es allein
die Lehrperson, die Autgaben stellt, und sie ist es auch, die über das

Losungswissen verfugt

Aufgaben, Probleme und Nachdenken über Sprache
Ich gehe davon aus, dass das «deutsche Skript» nicht auf den Mathe-
matikunterricht beschrankt ist, sondern auch auf den Deutschunterricht
zutrifft Dafür sprechen einige empirische Untersuchungen, zahlreiche
Videoaufnahmen. Gespräche mit Kolleginnen und Kollegen, Hospitationen

und - nicht zuletzt - die Reflexionen über meinen eigenen Unterricht
in verschiedenen Schulformen und in der Hochschule Gibt man einmal
die Insiderperspektive auf und widmet man sich dem Muster des
schulischen Lernens von aussen, sozusagen in ethnographischer Absicht, dann

ist die Unterscheidung von «Problem» und «Autgabe» sehr hilfreich Ein
Einzelner oder eine Gruppe hat ein Problem, wenn ein Ziel erreicht werden

soll, der gegenwartige Zustand aber so beschrieben wird, dass
zwischen Ist und Soll eine Barriere liegt, die man mit den vertrauten (Denk-)
Mitteln nicht beiseite räumen kann Mit anderen Worten Wer ein Problem
hat, hat es in Anbetracht des Bewusstseins von einem Ziel Beim schulischen

Muster des Aulgabenstellens und -losens verhalt es sich anders

Hier hat in der Regel allenfalls die Lehrperson ein Zielbewusstsein. und
ihr sind auch die Losungswege bekannt In der Schule geht es eben um
beschleunigten Wissenserwerb. Was einmal - emphatisch gesagt -
gesellschaftliche Probleme waren, wird in der Institution Schule zubereitet zu

Das fragend-ent-
\\u Leinde Unter

richtsgespraih hat
den Charakter eines
Ratselspiels.

schweizer schule 9/98 21



Aufgaben. Das hat, wie angedeutet, seinen Preis. Viele Reformer wollten
diesen Preis nicht zahlen oder ihn zumindest «drücken». So plädierte z.B.
Martin Wagenschein dafür, in der Schule Modelle «ursprünglicher»
Problemsituationen herzustellen. Auf den Deutschunterricht in der Grundschule

gemünzt: Kann man z.B. die Klassifikation von Wörtern im Rahmen

der Wortartenlehre nicht so angehen, dass sie von den Schülerinnen
und Schülern als Problemlöseprozess angesehen wird? Das Ziel, eine
Anzahl von Wörtern «irgendwie» zu gliedern, mögen sie zwar nicht von sich

aus verfolgen. Vielleicht hilft ja eine Analogie: Auf den Tischen liegen
eine Menge von Früchten und eine grössere Anzahl von Wortkarten. Die
Klassifizierung der Früchte liegt auf der Hand: Hier sind Bananen, dort
sind Pflaumen, hier Birnen, dort Äpfel. Wie steht es mit den Wörtern? Wie
kann man sie gruppieren? In Baden-Württemberg kamen Schülerinnen
und Schüler auf folgende Ideen: Man könnte sie nach der Anzahl der
Buchstaben einteilen, wobei u.a. strittig war, ob «ch» und «sch» jeweils
als ein Buchstabe gelten dürfen. Das Verfahren ist - so die Schülermeinung

- zwar sehr aufwendig, aber es bleibt wenigstens kein Rest. Manchmal

kam man auch auf eine Klassifizierung nach der Anzahl der Silben,
wieder kein Rest. Seltener wurde ein «semantischer Weg» eingeschlagen:
«Sachen, die man im Haus hat», «was man alles trinken kann» usw. Hatte

man z.B. alle Wörter, die in einem kurzen «kinderliterarischen» Text
vorkamen, als Material, dann blieb immer ein Problem: Viele Wörter waren

auf diese Weise einfach nicht unterzubringen.

Das ist ein Beispiel für ein in der didaktischen Literatur immer wieder
empfohlenes «induktives» Vorgehen. Es wird, wenn ich recht sehe, im
Unterricht nach wie vor selten praktiziert. Seine Nähe zum «japanischen
Skript» liegt auf der Hand. Anschlussmöglichkeiten bieten sich an: Man
könnte den «semantischen Pfad» ausbauen oder auch auf den
morphologischen Weg setzen. (Bei welchen Wörtern kann man die «Formen»
verändern, bei welchen nicht?) So erreicht man vielleicht wieder den
sicheren Hafen: die im Lehrplan mehr oder weniger massiv normierte
Behandlung des obligatorischen «Stoffs».

Nachdenken über Sprache - ein wenig anders
Aufgaben können so gestellt werden, dass nicht von vornherein nur eine

einzige Lösung intendiert ist. Das ist schwierig genug. Man kann sich
auch - siehe Wagenschein - darum bemühen, ihnen den Status von
Problemen zu verleihen. Das ist aber im Rahmen der Institution Schule ein

widersprüchliches Unternehmen. Sollen die Schülerinnen und Schüler
Problembesitzer sein, dann kommt es auf ihre Definition des Ziels bzw.
des Solls, auf ihre Bestimmung des Ist-Zustands und auf ihre Version dessen

an, wie die aktuellen «Barrieren» beschaffen sind. Lehrpersonen, die
den Schülerinnen und Schülern «Probleme» ansinnen, können aber
niemals sicher sein, dass ihre Problemdefinition auch übernommen wird.
Hier helfen auch keine wohl bedachten «Motivationsphasen». Als
Lehrperson wünscht man sie sich vielleicht; aber eine Technologie zur Erzeugung

von Motivation gibt es nicht und kann es nicht geben. Nicht zuletzt
deshalb plädieren Reformpädagogen seit vielen Jahrzehnten für eine

Martin Wagenschein

plädierte dafür, in
der Schule Modelle
«ursprünglicher»
Problemsituationen
herzustellen.

22 schweizer schule 9/98



Pädagogik «vom Kinde aus» Diesem ideologieträchtigen Slogan soll hier
nicht im Detail nachgegangen werden Nur so viel Meines Erachtens

kann es nicht darum gehen, «authentische» Schulerbedurfnisse gegen die

«Zumutungen» der Institution Schule auszuspielen Vielmehr sollte man
versuchen, Gewichte ein wenig zu verlagern und bestimmte - nicht alle -
Fragen von Schulerinnen und Schulern ernster zu nehmen als bisher, sie
nicht allzu schnell auf ihre «Lehrplankonformitat» hin zu beurteilen - und
dann als irrelevant zu verwerfen «Weiss die Ameise, dass sie <Ameise>

heisst7» - «Kann ein Hund tatsachlich verstehen, was man ihm sagt7» -
«Spricht ein Papagei wirklich unsere Sprache7» - «Wie (und warum) ist
die Sprache erfunden worden7» - «Können Tiere denken7» Ich unterstelle

zunächst, dass Kinder «von sich aus» solche Fragen stellen Ich habe

das oft genug erlebt, natürlich ist zuzugeben, dass anderen Lehrpersonen
dergleichen noch nie «zugestossen» ist. Ich unterstelle darüber hinaus,
dass es hier um Aspekte von «Reflexion über Sprache» geht Das durfte
nicht strittig sein Schliesslich unterstelle ich, dass man als jemand, der
nach den gangigen Standards ausgebildet wurde, angesichts solcher Fra

gen einmal mehr, einmal weniger ein mulmiges Gefühl bekommen mag
Kann man sie eigentlich kompetent beantworten7 Natürlich weiss die
Ameise nicht, wie wir sie bezeichnen, und ein Papagei kann «eigentlich»
nicht sprechen Aber was weiss man schon über den Sprachursprung7
Uber das Denken von Tieren7 Sollen aus den Fragen eines Kindes oder Sollen aus den Fragen
mehrerer Kinder, die man als Indikatoren fur individuelle oder kollektive eines Kindes in der
Probleme ansieht, in der Schule Aufgaben fur alle werden Wie steht es Schule Aufgaben fur
dann mit der Losungskompetenz der Lehrperson, die normalerweise als alle u erden 7

gegeben vorausgesetzt wird7 Fragen wie die genannten werden heutzuta

ge gern einem Tätigkeitsfeld zugeschlagen, das man als «Philosophieren
mit Kindern» etikettiert Einem landläufigen Verständnis zufolge geht es

hier um Probleme, die von den Wissenschaften noch nicht gelost wurden
oder auch prinzipiell nicht gelost werden können, weil sie eher begrifflicher

und weniger empirischer Natur sind Daruber hinaus schreibt man
ihnen ein besonderes Mass an «Lebensbedeutsamkeit» zu Was macht den

Menschen aus? Wo hegen die Grenzen seiner Erkenntnisfahigkeit7 Was

darf, muss er tun. was ist ihm freigestellt7 Undsoweiter Man mag darüber
streiten, ob Kinder philosophieren, wenn sie danach fragen, was eigentlich

den Tod ausmacht Auf diesen Streit mochte ich mich hier nicht
einlassen, obwohl er von einigen Protagonisten geradezu gesucht wird (vgl
Freese 1992). Mir reicht es, wenn man von «Argumentieren» spricht, auf
das. je nach Perspektive, Hochwert- oder auch Stigmawort «Philosophieren»

konnte man getrost verzichten Aber die Rede vom «Philosophieren»
ist mittlerweile eben «in»

Ein erstes Beispiel
In der Schule mutieren, wie schon angedeutet, Probleme Einzelner, wenn
sie «offiziell» aufgenommen werden, unvermeidlich zu - oft auch speziell
«zubereiteten» - Aufgaben fur alle in der Klasse Gareth B Matthews,
einer der berühmtesten Verfechter des «Philosophierens mit Kindern»,
konstruierte vor dem Hintergrund dieser Frage eine kleine Geschichte, die
er mit Grundschulern einer Musikschule in Edinburgh besprach Ein klei-

schweizer schule 9/98 23



ner Dackel kommt plötzlich in eine fremde Umgebung und fühlt sich al

lern Anschein nach nicht wohl Angus, ein Junge und sein neuer «Herr»
redet darüber mit seinem Freund Fred

«<Ja, es muss ziemlich schwer fur ihn sein>, sagte Angus <Ich mochte wis
sen. was er darüber denkt, dass er sich in einer so fremden Umgebung be

findet Vielleicht denkt er. er werde morgen zu seiner Mutter zurückkehren

> <lch glaube nicht, dass er das denken kann>, sagte Fred <Warum

nicht 7> fragte Angus <Nun>, erklarte Fred, <ich vermute. Hunde denken in

Bildern, solchen Bildern wie die, die immer in die Comic-Sprechblasen
über den Köpfen der Tiere eingezeichnet sind Es kann kein Bild mit der

Bedeutung morgen geben nicht wahr7 Dafür musste man ein richtiges
Hunde können nicht Wort verwenden [ ] Das heisst, Hunde können nicht über das Morgen
übet das Moigen nachdenken > <Das ist schrecklich), sagte Angus, <stell dir vor, du konntest
nachdenken nicht über morgen nachdenken Du wurdest dir gar nicht bewusst sein

dass es eine Zukunft gibt >» (Matthews 1993, 137) Im Verlauf des Ge

sprachs über diesen fingierten Dialog bittet der «Lehrer» Matthews die

Kinder darum ihm etw as zu nennen, woran sich jemand erinnern könne

es gestern getan zu haben, und wovon man sich auch vorstellen könne, es

morgen zu tun Die Kinder kommen auf das Üben mit ihren Instrumenten
Matthew s bemuht seine Aufzeichnungen

Ich «Angenommen dies ist mein Gedanke <Ich werde morgen Geige

spielen > Was bedeutet es fur mich, diesen Gedanken zu haben9» Martin
«Sie sagen zu sich selbst <Morgen spiele ich Geige > Sie sagen es nicht
laut » Richard «Sie haben ein Bild von sich vor Augen, wie Sie Geige

spielen » Ich «Gut Das sind zwei Möglichkeiten Richard und Martin ha

ben zwei Vorschlage gemacht Jetzt besteht das Problem dann Wenn wir
nur Bilder hatten» - auf der Tafel entwarf ich eine grobe Skizze von mir
wie ich Geige spiele - <was ware der Unterschied zwischen zwei Bildern
von denen mich das eine als gestern und das andere als morgen Geige
spielenden zeigt9>» Martin «Gut, Sie können ein wirkliches, richtiges
Bild, das Sie morgen zeigt nicht in allen Einzelheiten vorhersehen, aber

Sie können sich an gestern erinnern » Ich «Angenommen, wir hatten eine
Wundermaschine, die wir auf meinen Kopf setzen konnten und mittels
derer ihr in ihn hineingucken und sehen konntet, welche Bilder ich in meinem

Geist sähe » Ich versuchte dieses Verfahren dadurch zu dramatisieren

dass ich so tat, als gucke ich in so einen «Gedankenseher» «Und ihr
wurdet hineinschauen und sagen <Oh, er sieht sich gerade Geige spielen >

Jetzt ist die Frage, denkt er von sich, dass er gestern Geige spielte, wobei

er sich ans Geigespielen erinnert, odei denkt er daran, wie er morgen oder

irgendwann in der Zukunft Geige spielt7 Was ware der Unterschied an

dem Bild7» Irgendeiner «Das Bild ware dasselbe » Richard «Es sei denn

Sie hatten sich inzwischen die Haare schneiden lassen » [Gelachter) [ ]

Matthew s bringt eine Fortsetzung seiner «Geschichte» mit «<Oh, Mann'>
lachte Fiona <Aber Freds Punkt ist immer noch richtig Kurze Haare be

deuten nicht morgen Wenn du nur auf das Bild schaust [ ], dann konn

test du immer noch nicht sagen, ob ich mich daran erinnere, wie ich auf

meiner Geige spielte, kurz nachdem ich mir das letzte Mal die Haare hat

24 schweizer schule 9/98



te schneiden lassen, oder ob ich daran dachte, ich wurde auf ihr spielen,
nachdem ich sie mir das nächste Mal werde haben schneiden lassen >»

(Matthews 1993. 138f. 143) In der Folge geht es im Klassengesprach
darum, ob das Verhalten der Hunde Indizien dafür liefert, dass sie an die
Zukunft denken können So laufen sie z B zur Tur und scharren, um
herausgelassen zu werden, oder sie benehmen sich, wenn man die Schultasche

packt, so, als wussten sie, dass man gleich das Haus verlasst und

erst spater wiederkommt Das Ende von Matthews' fiktivem Dialog:

«<Wie kommt es, dass wir an morgen denken können9) Iragte Angus <Das

ist doch leicht>, entgegnete Fiona, <wir können das Wort morgen verwenden.

> <Aber wie kommt es, dass dies Wort morgen bedeutet, wenn ich es

verwende9) fragte Angus <Das ist eine gute Frage>, sagte Fred <Wenn ich
Alice sage, bedeutet das Wort meine Schwester, weil ich ein Bild von meiner

Schwester in meinem Kopf habe, wenn ich ihren Namen verwende
Aber nach unserer einhelligen Meinung kann man kein Bild von morgen
haben, wie kommt es also, dass das Wort morgen die richtige Sache

bedeutet, wenn wir es verwenden9) <Ihr stellt zu viele Fragen>, sagte Fiona
<Will jemand Tee?> <Jetzt noch nicht, danke, Fiona>, sagte Fred Er liess

eine Pause eintreten Dann uberzog ein breites Grinsen sein Gesicht
<Vielleicht morgen), fugte er lächelnd hinzu » (Matthews 1993, 146f)

Aspekte \on Pro und Contra
Matthews ist ein Philosoph, der sich den «Luxus» erlauben kann, ab und

zu einmal eine Schulklasse zu unterrichten Fur diese Klasse erfindet er
sukzessive neue «philosophische» Dialoge Dazu braucht man viel Zeit -
und offensichtlich auch Kompetenz in Sachen Philosophie Muss man
nicht, auf das Beispiel bezogen, wissen, dass sehr strittig ist, wie man sich
die «mentale Repräsentation» von Sachverhalten denken soll, eher «bild-
hch»-analog oder eher sprachlich bzw «sprachnah»-propositional9 Muss

man nicht darüber hinaus mit guten Gründen annehmen können, dass dieser

Streit noch nicht entschieden ist9 Ware er entschieden, handelte es sich

ja - einem herkömmlichen Verständnis von Philosophie zulolge - nicht
mehr um einen philosophisch relevanten Streit Hinzu kommt, dass der
«Lehrer» massiv «steuert» Handelt es sich hier nicht um eine Variante des

«tragend-entwickelnden» Unterrichtsgesprächs, des «deutschen Skripts»
also, dessen «Mittelmassigkeit» - siehe TIMSS - gerade nachgewiesen
wurde9 Und schliesslich Selbst wenn man zugesteht, dass ein Gesprach
über das Denken von Tieren eher als andere schulische Gespräche über

Lehrplanstotl den Titel «Problemgesprach» verdient Ist es nicht in
pädagogischer und lachdidaktischer Hinsicht bedenklich, dass am Ende
keine Losung in Sicht ist9 Fordert man, wenn man eine solche Reflexion
über Sprache zum «Vorbild» nimmt, nicht das Vorurteil, in einem
«weichen» Fach wie Deutsch werde im Wesentlichen «gelabert»9

Diese kritischen Fragen sind gewichtig Sicherlich kann man nicht den

gesamten Deutschunterricht nach dem «Matthew v-Muster» einrichten
Vielleicht ist man aber bereit, eine «Nische» vorzusehen, ab und zu an

Fragestellungen zu arbeiten, ohne selbst gleich Antworten parat zu haben

schweizer schule 9/98 25

Fordett man das

Vorm teil, in einem
Fach wie Deutsch
w erde im Wesentlichen

«gelabert»'



Man braucht ein Gespür für aussichtsreiche Fragen, aber kein Studium der

Philosophie. Gerade in der Grundschule sollte es meines Erachtens darum

gehen, zu kultivieren, was Freese in einer scheinbar widersprüchlichen
Weise als «intellektuelle Gefühle» bezeichnet: Dabei geht es vor allem um
das Staunen, um die Freude an scharfsinnigen Argumenten, um die Lust

am Spiel mit Gedanken, um die Erfahrung, dass eigenständiges Denken
eine angenehme Sache ist. Natürlich muss man in Rechnung stellen, dass

die Kinder oft den «roten Faden» verlieren, dass ihnen unvermittelt neue
Themen in den Sinn kommen, dass sie schnell erschöpft sind usw. Hier hat

die Lehrperson die Rolle eines fordernden Begleiters. Ihre Interventionen
sind darauf angelegt, den «zwanglosen Zwang des besseren Arguments»
(Habermas) zur Geltung zu bringen, blosses «Labern» gar nicht erst
aufkommen zu lassen. «Formuliere deinen Standpunkt oder deine Frage so

klar wie möglich! Drücke, was du sagen willst, mit anderen Worten aus!

Was ist dein Hauptpunkt? Was meinst du damit? Kannst du ein Beispiel
geben? Was sind die Alternativen? Warum stimmst du zu bzw.
widersprichst du? Welche Gründe kannst du für deinen Standpunkt vorbringen?
Was sind die Fakten? Wie stimmt das, was du jetzt sagst, mit dem zusammen,

was du vorhin behauptet hast? Was folgt aus deiner Annahme? Und-
sofort.» (Freese 1989,92) Es geht also schon um «fragendes Entwickeln»,
aber die Lehrperson lenkt eben nicht im Bewusstsein, von Beginn an über
«die» Lösung zu verfügen. Sie macht vielleicht sogar die heilsame Erfahrung,

dass ihr selbst problematisch wird, was sie bislang zu wissen meinte

oder woran sie noch kaum einen Gedanken verschwendet hat.

Die TIMSS-Studie, von der eingangs die Rede war, hat den Blick auf
unterschiedliche «Skripts» gelenkt und der Vermutung Nahrung gegeben,
dass das gängige, fragend-entwickelnde Verfahren korrekturbedürftig ist.

Natürlich soll hier nicht behauptet werden, dass ein wenigstens in
«Nischen» «philosophisch» ausgerichteter Unterricht einen gravierenden
Leistungszuwachs bewirke. Dafür fehlen bislang die Belege. Immerhin darf
man hoffen, dass er in besonderer Weise geeignet ist, intellektuelle
Gefühle auszubilden und wachzuhalten. Und das ist nicht wenig.

Und Piaget?
Wer anspruchsvolles Argumentieren über Sprache oder gar «Philosophieren

mit Kindern» propagiert, ist vielleicht nur ein die Kindheit verklärender

Romantiker. Hat nicht Piaget, nach wie vor der bedeutendste Erforscher

der kognitiven Entwicklung, im Rahmen seiner Stufentheorien

gezeigt, dass z.B. Kinder in der Grundschule zu formal-logischem Denken

noch gar nicht fähig sind? Philosophisches Denken geht zwar nicht in
formaler Logik auf, aber wie soll man mit jemandem ernsthaft argumentieren

können, der - nach Piaget - noch nicht einmal in der Lage ist, die

Gültigkeit eines Syllogismus wie «Alle Äpfel sind blau. Dies ist ein Apfel.

Dieser Apfel ist blau.» einzusehen? Es überrascht nicht, dass die
Propagandisten des Programms «Philosophieren mit Kindern» sich nach

Kräften darum bemühen, Piagets Befunde in Zweifel zu ziehen. Mit vielen

anderen Kritikern Piagets stimmen sie z.B. darin überein, dass die
These vom Egozentrismus nicht haltbar sei. Es gebe zahlreiche Befunde

Die Interventionen
der Lehrkräfte sind
darauf angelegt,
blosses «Labern» gar
nicht erst aufkommen
zu lassen.

26 schweizer schule 9/98



dafür, dass Kinder schon sehr viel früher als von Plaget angenommen in
der Lage seien, die Perspektiven anderer Personen als von ihrer eigenen
unterschieden wahrzunehmen. Die intellektuelle Faszination, die Piagets
(und anderer) Stufentheorien bewirken, beruht zu einem guten Teil darauf,
dass sie uns die Kinder fremd machen; wir bekommen den Eindruck, sie

«eigentlich» nicht zu kennen. Zugleich können wir auch beruhigt sein.
Ihre zunächst einmal als fremd dargestellte Denkungsart ist - im Rahmen

eines Reifungsmodells - doch nichts anderes als eine noch unfertige
Vorstufe unseres eigenen Denkens, dessen «Angemessenheit» nicht nur nicht
in Frage gestellt, sondern eindrucksvoll bestätigt wird. Matthews erörtert

- durchaus polemisch - zwei Varianten eines Piaget-Verdikts gegen das

Programm «Philosophieren» mit Kindern: Wäre diese Tätigkeit eine

intellektuell reife Angelegenheit, dann könnte sie auf Piaget-Boden gar
nicht zustande kommen. Die Kinder wären dazu einfach noch nicht fähig.
Also ist es wohl ein unreifes Geschäft; Erwachsene schöpfen ihre
intellektuellen Möglichkeiten nicht aus und erklären sich wider besseres Wissen

zu «Naiven»; vom Standpunkt eines elaborierten Verständnisses von
Philosophie aus handelt es sich dann um Etikettenschwindel.

Matthews bemüht sich - wie könnte es anders sein? Piaget einmal

sozusagen vom «Ende» und einmal vom «Anfang» her zu widersprechen.
Vom «Ende» her: Die «reife» Erwachsenenlogik, die höchste Stufe der

kognitiven Entwicklung, stehe für ihn nicht weiter zur Debatte. Dass auch

auf dieser Stufe «Fragwürdiges» im Sinne eines Anlasses für philosophisches

Staunen im Spiel sei, komme ihm nicht in den Sinn. Um diese These

zu belegen, widmet sich Matthews ausgerechnet dem wohl berühmtesten

Teil der Arbeit von Piaget, den «Invarianz»-Experimenten. Piaget
zeigte Kindern z.B. Ton zunächst in Gestalt einer Kugel. Sie wird dann

vor ihren Augen platt gedrückt, zu einer Rolle geformt, die man ihrerseits
wieder in Stücke zerlegt. Dann lauten die Fragen: Ist noch genau so viel
Ton da wie vorher? Ist das gleich schwer? Nimmt der Ton noch genau so

viel Wasser weg? Auf Stufe 1 antworten die Kinder, obwohl man ihnen
anhand einer Waage und der Markierung des Wasserstandes anschauliche
Hilfe bietet, auf alle drei Fragen mit «Nein». Es ist demnach die Stufe des

Fehlens jeglicher Invarianz, sei es der «Substanz», des Gewichts oder des

Volumens. Auf einer zweiten Stufe werde dann zunächst die Invarianz der
Substanz entdeckt, auf einer dritten die Invarianz des Gewichts. Das Prinzip

der Substanzerhaltung, das die Kinder zu entdecken haben, konnte

man etwa so formulieren: Es wird immer noch der Stoff vorhanden sein,
mit dem man begonnen hat, solange kein Stoff hinzugefügt oder
weggenommen wurde. Piaget und Bärbel Inhelder sprechen davon, dass es bei

dem. was sie Erhaltung der Substanz nennen, um Erhaltung von Materie
gehe. Matthews hebt zunächst hervor, dass dies nicht zutrifft. Nicht Materie

ist betroffen, sondern Masse/Energie. Das Prinzip der Substanzerhaltung,

wie es gerade formuliert wurde, trifft also gar nicht zu. Insofern irre
sich Piaget. Obwohl dieses Prinzip nicht gültig ist, halten doch auch
Erwachsene hartnäckig an ihm fest. Wieso Hier kann man eine Alternativtrage

ins Spiel bringen, die ohne weiteres als philosophisch anmutet: Ist
jeder Gegenstand, egal wie gross oder klein, in sich verformbar? Oder

schweizer schule 9/98 27

Die Faszination,
die Piagets
Stufentheorien bewirken,
beruht darauf, dass

sie uns die Kinder
fremd machen.



Jede Entwicklungstheorie,

die ausseht

iesst, dass wir
dazulernen können,
moralisch, von einem
Kind, ist unzulänglich.

sind die allerkleinsten Gegenstände (Atome oder auch noch Kleineres)
fest und undurchdringlich? Wären die Atome fest, dann handelte es sich
bei der Verformbarkeit um eine Eigenschaft der aus Atomen zusammengesetzten

Gegenstände. Sie könnten dann die Atome, die sie ausmachen,
dichter oder lockerer bündeln. Was wäre, wenn die Alternative zuträfe,
dass die Atome ihrerseits nicht fest sind? Kann überhaupt alles verformbar

sein? (Matthews 1995, 87) Piagets Annahmen im Hinblick auf «reifes»

Denken laufen also für Matthews darauf hinaus, dass im Stadium der
Reife Zweifel nicht mehr aufkommen können. So weit sein Argument
«vom Ende her». Sein Argument «vom Anfang her» ist eine Variante der

Kritik, die sich seit geraumer Zeit verstärkt Gehör verschafft: Piaget traue
insbesondere kleinen Kindern einfach zu wenig zu. Matthews bemüht ein

Beispiel, das ins Feld der Moralentwicklung gehört. Der 15 Monate alte

Michael streitet sich mit seinem Freund Paul um ein Spielzeug. Paul fängt
an zu weinen. Michael lässt das Spielzeug fallen. Paul könnte es nehmen,
weint aber weiter. Jetzt bietet Michael Paul seinen Teddybären an, doch
der weint immer noch. Jetzt geht Michael in ein anderes Zimmer, holt
Pauls Schmusedecke und gibt sie ihm. Paul hört auf zu weinen. Natürlich
ist die Interpretation einer solchen Szene sehr voraussetzungsreich. Ein
Teil davon: Für Michael hat sein Teddybär den Status eines Tröstungstiers.

Er tröstet ihn, aber Michael merkt, dass er bei Paul nichts Tröstendes

bewirkt. Vielleicht hat Michael es bei anderen Kindern beobachtet
oder auch bei Paul: Er kommt jedenfalls auf den Gedanken, bei ihnen oder
auch bei Paul könnte die Decke helfen. Hat er damit nicht gezeigt, dass er
die Perspektive des anderen übernehmen kann, eine Leistung, die Piagel
Kindern dieses Alters abspricht? (Matthews 1995, 9Iff) Ich kann mich
hier auf eine Diskussion dieses Beispiels nicht einlassen und auch nicht
erörtern, wie Matthews in der Auseinandersetzung mit Piaget und Kohlberg

ein alternatives Verständnis von moralischer Entwicklung andeutet.
Sein Fazit, gemünzt gegen verschiedene Stufentheorien des moralischen
Urteils, halte ich jedenfalls für bedenkenswert: «Jede Entwicklungstheorie,

die aus theoretischen Gründen auch nur die Möglichkeit ausschliesst,
dass wir Erwachsene gelegentlich dazulernen können, moralisch, von
einem Kind, ist [...] unzulänglich; sie ist auch moralisch anstössig.»
(Matthews 1995, 108)

Ein zweites Beispiel
Auch wenn man geneigt ist, Stufentheorien zu misstrauen, sollte man meines

Erachtens doch nicht darauf verzichten, im Unterricht das reichhaltige

Material zu nutzen, das in der Piaget-Tradition produziert wurde. Für
die Grundschule bietet sich z.B. eine Thematik an, die ohnehin im
Zentrum der kindlichen Überlegungen steht: Was soll man unter «Freundschaft»

verstehen? Stufentheoretiker wie etwa Selman greifen auf «qualitative»

Daten, d.h. auf Interviews mit Kindern, zurück und konstruieren
verschiedene «Niveaus»: Auf Niveau 1 wird Freundschaft durch Akte des

guten Willens bekräftigt. Man teilt z.B. Spielzeug und Nahrungsmittel.
Die Freundschaft ist zu Ende, wenn eine Aktion als «feindlich» begriffen
wird. Stabile Persönlichkeitsmerkmale des anderen spielen noch keine
Rolle. Freundschaften werden schnell geschlossen und auch wieder abge-

28 schweizer schule 9/98



Es konnte spannend
sein mit Kindern
uber ihr Verständnis
v on Freundst haß
zu «philosophieren»

stellen

Ein letztes Beispiel, zugleich ein Epilog
In Jonathan Ssxtfis «Gullivers Reisen» verfallen die Gelehrten der Grossen

Akademie aut den Vorschlag, man solle doch ganz auf die Sprache(n)
\erzichten und stattdessen die Gegenstande, uber die man sich austauschen

will mit sich herumtragen und sie einander vorzeigen Es sollten

allerdings Knechte zur Verfügung stehen Ein Vorteil neben anderen Die
se Erfindung konnte als «Universalsprache» begriffen werden, die in allen
Landern mit annähernd gleichen Gutern und Gebrauchsgegenständen
ohne weiteres zu verstehen sei

Wie kann man dann - z B - noch aut etwas verweisen, wofür uns bislang
das Wort «Liebe» zur Verfugung steht, wie kann man ausdrucken, was mit
einem «und» und einem «nicht» zu tun hat9 Die fiktive sprachlose Situation

lasst Einsichten im Hinblick darauf zu, was wir an der Sprache haben

(vgl Matthews 1993, 93-104) Warum sich angesichts eines solchen
Szenarios nicht selbst gemeinsam mit Kindern ans «Philosophieren» uber

Sprache machen9

Literatur
Jun$en Baumert Rainer Lehmann ua TIMSS - Mathematisch naturwissenschaftli
(-her Unterricht im internationalen Vergleich Deskriptive Befunde Opladen Leske
und Budnch 1997
William Damon Die soziale Welt des Kindes Frankturt/M Suhrkamp 1990

Hans-Luduig hreese Kinder sind Philosophen Beltz Weinheim 1989

tiareth B Matthews Philosophische Gespräche mit Kindern Berlin Freese 1997

brachen Auf Niveau 2 wird Freundschaft angesehen als etwas was im
gellenseitigen Interesse hegt, jetzt kommt es nicht mehr auf häufigen
Kontakt an, sondern auf Personhchkeitsmerkmale wie Nettigkeit Freundlichkeit

Vertrauenswürdigkeit, die man dem jeweils Anderen zuschreibt
Auf diesem Niveau verkraftet es eine Freundschaft z B wenn der andere

einem gar nichts zukommen lasst, obwohl man ihm ein Spielzeug ange
boten hat Daruber kann man hinwegsehen, weil er im Allgemeinen «nett»
ist Auf Niveau 3, in der Grundschule kaum vertreten, «sind Freunde
Personen, die einander verstehen und ihre intimsten Gedanken, Gefühle und
anderen Geheimnisse miteinander teilen Freunde können sich deshalb

m besonderer Weise gegenseitig bei psychischen Problemen helfen (bei
Einsamkeit, Trauer, Verlust, Furcht etc und dürfen einander keinen
psychischen Schmerz und keine anderen Unannehmlichkeiten zufügen »

(Damon 1990, 191) Freundschaft gilt als langfristig und schliesst
gegenseitiges Verzeihen ein

Auf der damit angedeuteten Folie konnte es spannend sein, mit Kindern
uber ihr Verständnis von Freundschaft zu argumentieren oder auch zu

«philosophieren» Eingedenk der Kritik an Stufentheorien sollte man sich
dabei erstens bewusst sein, dass Kinder sich nicht «stufenkonform» aus

sern Und man sollte damit rechnen, dass man im Rahmen eines
Gesprächs mit Kindern uber Ansichten von Freundschaft nicht umhin kann,
seine eigenen, «reifen» Ansichten wieder einmal auf den Prufstand zu

schweizer schule 9/98 29



Gareth B Matthews, Die Philosophie der Kindheit Wenn Kinder weiter denken als Er
wachsene. Weinheim. Berlin Beltz 1995

Sue Savage-Ruumbaugh, Roget Leyt in, Kanzi - der sprechende Schimpanse Was den

tierischen vom menschlichen Verstand unterscheidet, München Droemer Knaur 1995

Robert L Selman Die Entwicklung des sozialen Verstehens Entwicklungspsychologi
sehe und klinische Untersuchungen, Frankturt/M Suhrkamp 1984

30 schweizer schule 9/98


	Mit Kindern über Sprache "philosophieren"

