
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 82 (1995)

Heft: 4: Erziehung gegen Rassismus und Interkulturelles Lernen

Artikel: Leitlinien einer pädagogischen Theorie interkulturellen Lernens

Autor: Stadler, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-528726

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-528726
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Peter Stadler

Leitlinien einer pädagogischen
Theorie interkulturellen Lernens

Die Notwendigkeitfür interkulturelles Lernen lässt sich aus drei Begründungen

herleiten. Peter Stadler geht aufdiese Argumente ein und misst an
ihnen die gegenwärtige Diskussion der interkulturellen Pädagogik. Er
stellt Verkürzungen undgrundlegende Mängel der Theoriebildungfest, die
sich für die gesamte Theorie und Praxis der interkulturellen Pädagogik
nachteilig auswirken. Der Autor beschreibt abschliessend schwerpunkt-
mässig drei Ebenen der Forschung, die erfür den Aufbau einer Theorie
interkulturellen Lernens als bedeutsam betrachtet und die zugleich
ermöglichen sollen, die festgestellten Mängel zu überwinden.

Der Begründungszusammenhang interkulturellen Lernens
Interkulturelles Lernen geht uns alle an - und zwar ganz entschieden - ob
wir Ausländer/in sind oder nicht, ob wir ins Ausland reisen, oder ob wir
«bloss» lokal mit Personen aus andern Kulturen zu tun haben. Interkulturelle

Bildung -das sei hier vorerst thesenartig vertreten - gehört als zentrale

Dimension in die Curricula der öffentlichen undprivaten Schulen aller
Stufen und aller Fachrichtungen, die Institutionen der Weiter- und Fortbildung

inbegriffen. Der Begründungszusammenhang (oder die «Notwendigkeit»)

für eine interkulturelle Bildung und Erziehung leitet sich aus drei

Argumenten her:

1. Die Welt ist in einem zunehmend rascher verlaufenden
Globalisierungsvorgang, der sich als immer dichter werdendes Netzwerk von
internationalen Beziehungen manifestiert, zu einem «globalen Dorf» geworden.

Wir sind zunehmend direkt mit Personen und Institutionen in andern
Ländern und Kulturen verbunden (Aspekt der internationalen Diversität).

Um die weitreichenden Globalisierungsvorgänge zu beschreiben, wird häufig

ein Bild verwendet, aufdem die Beziehungen der Menschen und Völker
zueinander den Globus in ein gigantisches Spinnetz kleiden (Anderson
1979). In der Tat werden mehr und mehr Lebensbereiche Teil eines komplexen,

weltumspannenden Netzwerks. Die gewaltige Verdichtung der
internationalen Kommunikation, des Handels, des Verkehrs von Gütern, des

Tourismus, die globalen Auswirkungen lokaler Ereignisse und Krisen sind Träger

und Zeugen dieses Vorgangs. Es ist daher unentbehrlich, dass wir
Fertigkeiten entwickeln, die erlauben, erfolgreich im internationalen Kontext

interagieren zu können. Interkulturelle Fertigkeiten und Kenntnisse
über andere Länder und Kulturen sind mehr und mehr notwendige Voraussetzung

für gesellschaftlich erfolgreiches Kommunizieren und Handeln.

Interkulturelle Fertigkeiten

und Kenntnisse
über andere Länder
und Kulturen sind
Voraussetzungfür
gesellschaftlich
erfolgreiches Kommunizieren

und Handeln.

2. Die vormals weitgehend homogenen, monokulturellen lokalen
Gesellschaften entwickeln sich zunehmend zu heterogenen, multikulturellen Ge-

schweizer schule 4/95 21



bilden. Diese Tendenz ist, im Zuge des Globalisierungsvorgangs, stark im
Zunehmen begriffen. Schulen, Arbeitsinstitutionen und lokale und nationale

Gruppierungen werden zunehmend zu multikulturellen Institutionen
(Aspekt der lokalen Diversität).

Die eigene Gemeinde
ist Teil des globalen,
kulturell vielfaltigen
Netzwerks geworden,
währendfür sich
stehende, homogene
Kulturen rar geworden

sind.

Interkulturelle Fertigkeiten sind nicht nur für die Kommunikation mit
Personen und Institutionen in entfernten Ländern und Kulturen von entscheidender

Bedeutung, sondern auch für erfolgreiches Handeln im lokalen
Milieu. Weltweite Migrationsbewegungen als Ergebnis von Bürgerkriegen,
internationalen Spannungen, von verschiedenartigen ökonomischen und
sozialen Entwicklungen, und zahlreiche andere Faktoren und Ereignisse
(wie militärische, touristische oder wissenschaftliche) erzeugen und
intensivieren eine kulturelle Vielfalt in den Nationen der Welt. Die eigene
Gemeinde, die engste Nachbarschaft ist Teil dieses globalen, kulturell vielfaltigen

Netzwerks geworden, während für sich stehende, homogene Kulturen

rar geworden sind.

3. Um sich in einer multikulturellen, global vernetzten Welt optimal
zurechtzufinden, müssen Kinder, Jugendliche und Erwachsene die Fähigkeit
entwickeln, die Dinge aus mehreren Perspektiven betrachten zu können.
Es ist dies die Fertigkeit, Wirklichkeit auf verschiedene Art und Weise zu
organisieren (Aspekt der Relativität des Bezugsrahmens). Dieser Punkt ist
das zentrale Argumentfür eine interkulturelle Erziehung und Bildung.

Kulturen sind Systeme, die die Wirklichkeit in einer (mehr oder weniger
einsichtigen) kohärenten Art und Weise ordnen. Interkulturelles Lernen
zielt daher dahin, die Fähigkeiten zu entwickeln, sich in verschiedenen

Systemen orientieren zu können. Es geht hier demnach nicht nur um neue
Inhalte des Denkens, sondern um eine ganz neue Qualität der Orientierung.

Die Fähigkeit, die Wirklichkeit nach unterschiedlichen Gesichtspunkten zu
organisieren (oder den Bezugsrahmen zu wechseln), ist die Grundlage für
kritisches Denken. Auch Toleranz, Solidarität und Wertschätzung für
Unterschiede sind ohne diese Fähigkeit undenkbar. In der Tradition der klassischen

humanistischen Bildung wächst kritisches Denken aus der Kenntnis
der Einzeldisziplinen; es wird in den Ausbildungsstätten durch die Vermittlung

eines breiten Fächerkanons geschult. In der kulturell heterogenen, global

vernetzten Welt setzt kritisches Denken jedoch nicht nur die Fähigkeit
voraus, sich innerhalb von Einzeldisziplinen - und auch interdisziplinär -
zu orientieren, sondern sich innerhalb (und auch zwischen) gänzlich
verschiedenen Ordnungssystemen zu bewegen -was dasselbe ist wie das Denken

in verschiedenen Paradigmen. Der «Kosmopolit» (bzw. die «multicultural

person» [Adler 1977] oder die «konstruktiv-marginale Persönlichkeit»

[Bennett 1994]) ist der Inbegriff jener Person, die diese Fähigkeit
verwirklicht hat.

Ausgehend von diesen grundsätzlichen Überlegungen soll nun näher
untersucht werden, wie weit diese Ansprüche in der gegenwärtigen Diskus-

22 schweizer schule 4/95



sion der Grundlagen der interkulturellen Kommunikation und des
interkulturellen Lernens eingelöst werden.

Zur Diskussion der interkulturellen Bildung und Erziehung heute
In den fünfziger und sechziger Jahren dieses Jahrhunderts ist die Diskussion

um das Zusammenleben von Angehörigen verschiedener Kulturen
zunehmend in Gang gekommen. Die Civil Rights Bewegung brachte in
den Vereinigten Staaten die Probleme des interkulturellen Zusammenlebens

mit einer vorher ungeahnten Heftigkeit aufs Tapet; bis heute sind die
sozialen Auswirkungen unübersehbar geblieben. Diese und ähnliche
Entwicklungen (wie beispielsweise die Migrationen) und die zunehmende
weltweite Verdichtung der internationalen Beziehungen haben die
Erforschung der interkulturellen Kommunikation kräftig stimuliert. Man kann
feststellen, dass die Forschung zu diesen Fragen - sowohl in den Vereinigten

Staaten als auch in den Ländern Europas - jedoch bis heute in zwei
voneinander unabhängig wahrgenommenen Feldern stattfindet einerseits
als eine auf die lokalen (bzw. nationalen) Gegebenheiten bezogene
interethnische, andererseits als international-interkulturelle Forschung und

Pädagogik (Hoopes 1981). Der letztgenannte international-interkulturelle
Bereich (mit Schwerpunkt auf den wirtschaftlichen, kulturellen oder
politischen Beziehungen) wird vor allem in den Institutionen der höheren
Bildung erforscht und in Organisationen, die Personal für Einsätze im Ausland

ausbilden. Fragen in bezug aufdas lokale inter-ethnische Zusammenleben

hingegen werden vor allem in jenen Institutionen thematisiert, die

Bildungsplanung für die Grund-, die Sekundärschulen und die Lehrerbildung

leisten. In den politischen Parteien und m lokalen Organisationen hat

sich in den letzten Jahren zudem ein weiterer Schwerpunkt dieser
interethnischen Diskussion herausgebildet, der die Diskussion und Reflexion
von offenkundigem und verstecktem Rassismus zum Gegenstand hat

Die Forschung findet
aufzwei Feldern statt:
einerseits als auf
lokale Gegebenheiten
bezogene inter-ethni-
sche, andrerseits als
international-interkulturelle

Forschung.

Auseinandersetzungen um lokale inter-ethnische Fragestellungen machen
bei weitem den grössten Teil der Diskussion im Bereich der interkulturellen

Kommunikation und Pädagogik aus. Man kann feststellen, dass dieser
Teilbereich oft gar mit interkulturellem Lernen als solchem gleichgesetzt
wird. Wie wichtig und bedeutsam die Bearbeitung und Lösung mter-ethni-
scher Fragestellungen für die Entwicklung der Gesellschaften und der
Individuen ist, kann in der Tat kaum überschätzt werden - und ebenso, wie
ungünstig sich deren Vernachlässigung auswirkt. Fernandez (1991) legt
beispielsweise gut dokumentiert dar, dass die Europäische Gemeinschaft

in absehbarer Zukunft ihr wirtschaftliches Potential - nämlich eine weltweit

dominierende Position - nicht zu verwirklichen in der Lage sein wird,
obwohl sie den weltweit grössten gemeinsamen Markt bildet. Dies nicht
etwa, weil man in Europa den Herausforderungen von Technik, Handel
und Umwelt nicht gewachsen wäre, sondern vielmehr, weil die
europäischen Länder schon immer auf nationaler Ebene grösste Mühe bekundeten,

mit ethnischer Vielfalt und religiösen, sprachlichen und kulturellen
Verschiedenheiten zurechtzukommen. Sie sind daher, so Fernandez, noch
viel weniger in der Lage, diese Herausforderung auf gesamteuropäischer
Ebene zu bewältigen.

schweizer schule 4/95 23



Die Auseinandersetzung

mit kultureller
Vielfalt ist zu einem
Feld der
Auseinandersetzung über

Umgang mit und
Massnahmen für
Minderheiten
verkommen: Stichwort
«A usländerpäda-
gogik».

Es scheint daher berechtigt, alle Anstrengungen auf diesen inter-ethni-
schen Aspekt des interkulturellen Zusammenlebens zu richten. Diese
verengte Sichtweise auf das im Grunde viel weitere Feld des interkulturellen
Geschehens und - was noch hinzukommt - eine beharrliche Fokussierung
auf die Minderheiten haben jedoch emstzunehmende unerwünschte
Folgen. Die Auseinandersetzung mit kultureller Vielfalt ist so nämlich zu
einem Feld der Auseinandersetzungen über den Umgang mit und über
Massnahmen für lokale (ethnische) Minderheiten verkommen. In der
jüngeren Geschichte der interkulturellen Pädagogik Hesse sich dieser Veren-

gungsprozess an verschiedenen Beispielen nachvollziehen. So ist
beispielsweise im Zusammenhang mit den Immigrationen in die Länder
Westeuropas in den sechziger und siebziger Jahren eine «Ausländerpädagogik»

entstanden, die sich fast ausschliesslich auf die inter-ethnische
Vielfalt und zugleich konsequent auf die Minderheiten bezog. Mit dem

Konzept «Ausländerpädagogik» wurde die hier kritisierte Verengung
programmatisch festgeschrieben. Wohl wurde später, in den achtziger Jahren,
die «Ausländerpädagogik» in eine «interkulturelle Pädagogik» umbenannt;

ausgeblieben ist bis heute aber der überzeugende Nachweis, dass

sie zugleich auch auf den damit suggerierten Stand einer international
orientierten Disziplin gehoben wurde.

Die beiden hier genannten Mängel - die Ignorierung der internationalen
Dimension und die konsequente Beschränkung auf die Minderheiten -
haben die interkulturelle Pädagogik in ihren wesentlichen Teilen zu einer
Minderheiten- und Sonderpädagogik werden lassen. Was fehlt ist ein
konzeptionell aufgearbeitetes Verständnis, dass wir alle über zahlreiche
Nationen und Kulturen hinaus vernetzt sind (der Aspekt der internationalen
Diversität), und dass wir, auch wenn wir keiner lokalen kulturellen (oder
andern nennenswerten) Minderheit angehören, multikulturelle Fähigkeiten

entwickeln müssen, um kommunikations- und handlungsfähig zu sein.

Auf die Schulen bezogen heisst das, dass das interkulturelle Lernen unter
allen Umständen grösste Aufmerksamkeit verdient; dies wäre selbst dann
vorbehaltlos der Fall, wenn kein Kind aus einer anderen Kultur in der
Schweiz zur Schule ginge.

Ein weiteres Beispiel soll die Schwäche dieser einseitigen Orientierung
illustrieren: In politischen Auseinandersetzungen und in Bildungsdiskussionen

wird oft mit Vehemenz die Frage diskutiert, ob wir in einer
multikulturellen Gesellschaft: leben oder ob diese Ansicht ein weltanschaulich
motiviertes, ideologisches Gerede sei. Die Antwort auf diese Frage ist in
der Tat, solange das Blickfeld auf das heimische inter-ethnische Feld
beschränkt bleibt, eine Ermessenssache. Bezieht man jedoch die internationale

Dimension in die Überlegung ein, wird gleich klar, dass schon seit

einiger Zeit und mit enorm zunehmender Geschwindigkeit eine globale
Gesellschaft im Entstehen ist, der wir zweifellos angehören. Wer kann
denn heute seine Orientierung auf die engere Heimat oder Nation begrenzen,

wenn immer mehr (grundlegende) Bedürfnisse nur im globalen Kontext

befriedigt werden können? Die Frage nach der Existenz der multikulturellen

Gesellschaft lässt sich nicht einfach daran bemessen, wie viele

24 schweizer schule 4/95



Angehörige anderer Nationen in unseren lokalen Gemeinschaften leben,
sondern genauso daran, wie dicht das Netz der internationalen Beziehungen

geknüpft ist - denn es ist in erster Linie die Dichte dieses Netzes, die

uns zur globalen Gesellschaft hat werden lassen.

Zum hier Gesagten kommt ein weiterer, grundlegender Punkt hinzu: Es ist
nicht nur die einseitige lokale Ausrichtung in der Behandlung von interkulturellen

Fragestellungen und die damit einhergehende Fokussierung auf
Minderheiten, die sich feststellen und kritisieren lassen muss. Deutlich zeichnet
sich - vor allem in Europa - auch ein Defizit ab, das nicht minder schwer

wiegt: Der Mangel an einer übergreifenden Theorie, die die zentralen
Punkte der interkulturellen Kommunikation und des interkulturellen
Lernens beschreibt und in ein Bezugssystem stellt. Genau dies muss eine
Theorie des interkulturellen Lernens jedoch zu leisten imstande sein, wenn
sie mehr sein will als eine blosse Betroffenheits- und Fürsprechdisziplin.

Das Feld der interkulturellen Kommunikation ist in Europa noch kaum
systematisch bearbeitet. Es fehlt an einer Begrifflichkeit und an Konzepten
und damit am Instrumentarium zur Bearbeitung interkultureller Fragestellungen.

Man kann feststellen, dass Auseinandersetzungen zu Fragen von
Rassismus, Diskriminierung, Vorurteilen, Ethnozentrismus, Stereotypen
usw. meist geradewegs in eine weltanschaulich-politische Arena verlegt
werden. In diesen Diskussionen wird an eine Rationalität appelliert, die

(noch) gar nicht vorhanden ist; Aneinander-vorbeireden, Konzeptlosigkeit
und Frustration sind so unvermeidbar. Ich führe die Kümmerlichkeit der

politischen Konzepte (z. B. in der Asylpolitik oder in bezug aufdie
Einwanderungsregelungen), die Hilflosigkeit im Umgang mit Rassismus, die

unbefriedigenden Konzepte zur Schulung von Kindern und Arbeitnehmern
aus unterschiedlichen Kulturen, die fehlende Vorbereitung von Vertretern/

innen und Abgeordneten und von Studenten/innen auf Auslandsaufenthalte

usw. wenn auch nicht ausschliesslich, so doch zu grossen Teilen auf das

unentwickelte Verständnis der Grundlagen interkultureller Kommunikation

zurück. Man hat, schlicht gesagt, kein Konzept dafür, was es heisst, den

kulturellen Bezugsrahmen zu wechseln, und man hat schon gar keine
Vorstellung davon, was es heisst, selbst einer bestimmten Kultur zuzugehören.

Sachlichkeit ist gefragt:
Drei Analyseebenen einer Interkulturellen Pädagogik

Was Not tut, ist eine sachliche, analytische Annäherung an die Grundlagen
der interkulturellen Kommunikation und des interkulturellen Lernens.
Wie dies geschehen könnte, soll hier kurz angesprochen werden. Im
folgenden geht es darum, das Feld näher abzustecken, in dem sich die
wissenschaftliche Erforschung einer interkulturellen Pädagogik abzuspielen hätte,

die einem umfassenden Anspruch im hier dargestellten Sinne gerecht
werden könnte.

Es lassen sich insgesamt drei Forschungsbereiche identifizieren, die die

notwendigen Daten zur Theoriebildung und zur Planung von konkreten
Massnahmen hergeben:

Wir haben gar keine

Vorstellung davon,

was es heisst, selbst
einer bestimmten
Kultur anzugehören!

schweizer schule 4/95 25



1. Die Analyse der historischen und sozialen Bedingungen
Es gilt, die Bedingungen und Gesetzmässigkeiten zu untersuchen, die das

Leben im «globalen Dorf» prägen. Hierzu lassen sich zwei bedeutsame
Tendenzen feststellen: Auf der einen Seite ist ein einziges globales Ver-

ständigungs- und Orientierungssystem im Entstehen begriffen; weltweit
gültige Codes und Stile etablieren sich, die sich im übrigen - zumindest an
der Oberfläche - stark an die dominierende westliche Kultur anlehnen. In
diesem Trend zur weltweiten Homogenisierung verstärkt sich andererseits
eine Strömung zur Differenzierung, zur Wahrung und Behauptung der
regionalen, der kulturellen oder der individuellen Eigenständigkeit. Die
Durchsetzung der sprachlichen, der ethnischen, der religiösen Identität,
der Identität als Mann oder Frau, als Farbige/r oder als Weisse/r, die Betonung

eines individuellen Lebensstils, eines individuellen Wertsystems
usw. sind Ausdruck dieser zweiten, scheinbar gegenläufigen Tendenz (vgl.
dazu Naisbitt und Aburdene 1990).

Die globale Gesellschaft, so kann man zusammenfassen, zeichnet sich
durch zwei Tendenzen aus: einer Tendenz zur Homogenisierung, und einer

zur Differenzierung. Die akademische Auseinandersetzung mit dieser

Entwicklung ist in den Vereinigten Staaten breit angelaufen; die Diskussionen

spielen sich ab um Stichworte wie «valuing diversity» und den
«diversity advantage» (beispielsweise in Katz 1985, Jamieson und O'Mara
1991, Fernandez 1991; zur Globalisierung vgl. Anderson 1979, Naisbitt und
Aburdene 1990).

Um zu einem Verständnis der historischen und sozialen Bedingungen zu

gelangen, stellen sich etwa folgende Fragen: Welche Faktoren sind die Träger

des Globalisierungsvorgangs? Wie wirkt sich die Globalisierung konkret

im täglichen Leben und allgemein im Lebensstil aus? Welches sind
die vorherrschenden Faktoren, die in einer gegebenen Gruppe oder Nation
die Diversität konstituieren? Welche individuellen Fähigkeiten und Fertigkeiten

korrespondieren mit den Lebensbedingungen in der globalen,
multikulturellen Gesellschaft?

Hier kann nicht weiter auf diese Fragestellungen eingegangen werden.
Eine grundlegende Einsicht, die sich aus der vorgeschlagenen Analyse der
historischen und sozialen Bedingungen ergibt, sollte jedoch zur Sprache
gebracht werden:

Eine schon im Ansatz globale Orientierung ist eine wesentliche Voraussetzung,

um lokalen Entwicklungen wirkungsvoll zu begegnen. Im Hinblick
aufeine interkulturelle Pädagogik heisst das: Erst wenn man über ein Konzept

einer globalen Bildung verfügt, kann man die Bedeutung einer
interkulturellen Schulung überhaupt angemessen fassen und nachhaltig wirksam

werden lassen. Die Notwendigkeit für interkulturelles Lernen ist in
einem globalen Kontext entstanden; sie besteht daher nicht nur für
Minderheiten. Wenn sich Gruppen oder Individuen dieser Notwendigkeit zum
globalen Lernen (worin das interkulturelle Lernen als zentraler Bestandteil

enthalten ist) verschliessen, sind sie je länger desto mehr benachteiligt.

Die Notwendigkeit
für interkulturelles
Lernen ist in einem

globalen Kontext
entstanden; sie
besteht daher nicht
nurfür Minderheiten.

26 schweizer schule 4/95



2. Die Analyse der subjektiven Voraussetzungen des

(inter-)kulturellen Lernens
Es geht hier darum zu untersuchen, wie das natürliche Potential des
Menschen zum kulturellen Lernen - zu Enkulturation und Akkulturation -
beschaffen ist (die Frage nach der individuellen Lernfähigkeit), und darum,
ein Verständnis für (inter-)kulturelle Lernprozesse zu entwickeln.

Die Auseinandersetzung mit Persönlichkeitsmodellen und mit Modellen
der Identitätsentwicklung bildet daher einen Schwerpunkt der Forschung.
Es stellt sich, neben den entwicklungspsychologischen Aspekten, die Frage,

was denn «Kultur» ist und wie Kultur und Identität vermittelt sind.
Hierfür ist die Erforschung der psychologischen Aspekte von «Kultur»
(der «subjektiven Kultur») eine unverzichtbare Voraussetzung. Es ist die
noch junge Disziplin der interkulturellen Kommunikation, die sich der

Untersuchung und Beschreibung von subjektiver Kultur angenommen hat
(s. Stewart und Bennett 1991).

Die junge Disziplin
der interkulturellen
Kommunikation
nimmt sich der
Untersuchung und
Beschreibung von
subjektiver Kultur an.

Hier sollen kurz und unsystematisch einige bedeutungsvolle Aspekte der
Erforschung der subjektiven Voraussetzungen des kulturellen Lernens
genannt werden:

Persönlichkeit und Kultur: Die kognitive und ethische Entwicklung der
Persönlichkeit (z. B. Perry 1970), Modelle des kulturellen Lernens als Dif-
ferenzierungsprozess (Hoopes 1981, Bennett 1994). Dazu im besonderen
die Rolle von Ethnozentrismus im Akkulturationsprozess, die Entwicklung

einer ethnorelativen Orientierung als individueller Lernprozess,
Persönlichkeitsmodelle der multikulturellen Persönlichkeit (z.B. Bennett
1994), u.a.m.

Kulturbegegnung: charakteristische Phasen der Anpassung in einer
nicht vertrauten Kultur und typische Arten (oder Stile) der Anpassung; die
charakteristischen Phasen der Rückkehr in die vertraute Kultur. Erscheinung

und Bedingungen des Kulturschocks und des Rückkehrerschocks.

Bedingungen zur Überwindung von Kultur- und Rückkehrerschock usw.

Einstellungen: Erwerb und Änderung von Einstellungen, im besonderen

von Stereotypen und von Vorurteilen.
Sprache: Das Verhältnis von Sprache und Kultur; Rolle und Funktion

der Sprache im Prozess des kulturellen Lernens.

Forschungsergebnisse in den hier genannten Bereichen erlauben, ein
theoretisches Grundverständnis des individuellen Lernens zu entwickeln und,
auf allgemeiner Ebene, konkrete Massnahmen zu entwerfen. Ist man
beispielsweise mit Rassismus konfrontiert, wird mit einem differenzierten
Verständnis der Grundlagen kulturellen Lernens klar, dass Rassismus eine
besondere Form von Ethnozentrismus ist - der wiederum eine besondere
Stufe im kognitiven und ethischen Entwicklungsprozess darstellt.
Ethnozentrismus kann in verschiedenen Formen auftreten, die man - gemäss
Bennetts (1994) Modell der Entwicklung interkultureller Sensibilität - auf
einem Kontinuum plazieren kann, das von einer extrem ethnozentrischen

(Stufe der «Verleugnung») über vier Zwischenstufen zu einer ausgeprägt
ethnorelativen (Stufe der «Integration») Orientierung reicht. Will man

schweizer schule 4/95 27



Rassismus wirkungsvoll und langfristig bekämpfen, dann muss das - auch
das eine abgeleitete Einsicht - durch spezifische Massnahmen geschehen,
die eine ethnorelative Orientierung auf stets höherer Entwicklungsstufe
fördern Ein Entwicklungsmodell dieser Art gibt Anhaltspunkte zur Dia-
gnostizierung von Erscheinungen wie Rassismus und erlaubt, konkrete
Vorschläge zu dessen Uberwindung abzuleiten

3. Die Analyse der besonderen Gegebenheiten
Dies ist die Forderung nach der Berücksichtigung jener Faktoren, welche
die besondere (konkrete) Situation wesentlich prägen Flier stellen sich
Fragen allgemeiner Art wie jene nach den momentanen Lebensumstanden,

und spezifischer Natur wie die Diagnose von individuellen Entwicklungen

und Eigenschaften

Fragen, die sich hier ergeben, stellen sich beispielsweise in bezug auf. die
Motivation zum mterkulturellen Lernen, den Stand der kognitiven
Entwicklung, den Wissensstand in bezug auf die Kultur des Gastlandes und
auf die Herkunftskultur, auf bestehende Vorurteile und Stereotypen, auf
die vorherrschenden Werte, die Flexibilität, die Unterstützung in der Familie

oder in der kulturellen Bezugsgruppe für kulturelles Lernen, die besonderen

Erwartungen von Arbeitgebern, Lehrpersonen, Eltern, Gastfami-
lien, Lebenspartner, von andern Bezugspersonen und -gruppen, auf den

individuellen Stand in bezug auf den kulturellen Anpassungsprozess, den

persönlichen Lernstil, das Ausmass der ethnozentnschen bzw ethnorela-
tiven Orientierung, usw usf

Um ein Beispiel herauszugreifen: Eine zentrale Frage bei der Planung und

Durchführung des Unterrichts ist jene nach dem individuellen Lernstil
(z B nach Kolb) der Auszubildenden, der möglicherweise das Ergebnis
einer natürlichen Disposition, der Herkunftskultur und/oder der individuellen

Lemgeschichte ist Oft scheitern Ausbildungs- und Lernbemühungen,

weil dieser Frage die Aufmerksamkeit versagt bleibt. Die Kenntnis
des Lernstils ermöglicht ein effizientes und wirkungsvolles kulturelles
Lernen und Lehren. Lernstil-bewusste Ausbildner legen ihre Ausbil-
dungsgänge entsprechend dem/den vertretenen Lernstil/en an.

Schluss
In diesem kurzen Beitrag wurden Begründungen dargelegt, die die
Erforschung der interkulturellen Kommunikation und den systematischen Aufbau

einer interkulturellen Pädagogik nahelegen, und Anhaltspunkte wurden

dazu skizziert. Es sollte deutlich geworden sein, dass die wachsende

globale Vernetzung in kultureller Hinsicht sowohl eine lokale als auch eine
internationale Dimension aufweist, die beide unabhängig voneinander
nach der Ausbildung von interkulturellen Kompetenzen verlangen - und
zwar nicht nur bei (kulturellen) Minderheiten, sondern bei allen Mitgliedern

der Gesellschaft. Eine interkulturelle Pädagogik darf sich nicht als

Sonderpädagogik, sondern muss sich als allgemeine Pädagogik verstehen
Sie strebt weit mehr an als lediglich die Vermittlung von Kenntnissen über
(andere) Kulturen oder die Entwicklung von «Akzeptanz» für andere

Kenntnis des Lernstils
ist Voraussetzung fin
effizientes Lernen und
Lehren

28 schweizer schule 4/95



Lebensweisen, von «Toleranz» oder «Solidarität». Interkulturelles Lernen
soll vielmehr möglich machen, sich sowohl in seiner Herkunftskultur als
auch in einer (oder in mehreren) anderen Kultur(en) effizient und mit einer
gewissen Leichtigkeit bewegen zu können. Das Ziel ist zu lernen, die Welt
auch aus der Perspektive dieser anderen Kultur(en) betrachten zu können.
Erst in diesem Kontext machen Lernziele wie «Toleranz» und «Solidarität»

überhaupt Sinn. Interkulturelles Lernen ist daher wohl Wissenserwerb,

zugleich aber ein selbst-reflexiver Vorgang, der die Einsicht in die
eigene kulturelle Bedingtheit anstrebt. Interkulturelles Lernen zielt,
anders gesagt, auf eine kognitive und ethische Entwicklung im Dienste der

Entwicklung der Persönlichkeit. Man könnte als These hinzufügen, dass

interkulturelles Lernen nur in dem Umfang möglich ist, als ein reflexiver
Prozess der Selbsterkenntnis in Gang kommt. Alle ernsthaften Anstrengungen

einer interkulturellen Pädagogik zielen letztlich auf die Verwirklichung

dieses Anspruchs. In diesem Kontext wird die Diskussion über
interkulturelles Lernen in hohem Mass fruchtbar.

Anderson, Lee (1979): Schooling and Citizenship in a GlobalAge- An Exploration ofthe

Meaning and Significance ofGlobal Education Bloommgton, Indiana Social Studies
Development Center, Indiana University
Bennett, Milton J. (1994): A Developmental Model oflnterculturalSensitivity. In Paige,
Michael (1994) (Ed.): Education for the Intercultural Expenence Yarmouth, Maine
Intercultural Press, Inc.
Fernandez, John P (1991): Managing a Diverse Work Force Regaining the Competitive
Edge. Lexington, Massachusetts Lexington Books.
Hoopes, David S. (1981)" Intercultural Communication Concepts and the Psychology of
Intercultural Experience. In: Pusch, Margaret D. (Ed) (1981) Multicultural Education.
Yarmouth, Maine' Intercultural Press, Inc.
Jamieson, David; O'Mara, Julie (1991): Managing Workforce 2000- Gaining the Diversity

Advantage. San Francisco, CA. Jossey-Bass Inc., Publishers.
Katz, Judith H. (1985): The Challenge ofDiversity. In1 Woolbnght, Cynthia (Ed.) (1985):
Valuing Diversity on Campus: A Multicultural Approach Bloommgton, Indiana.
Association of College Unions-International.
Naisbitt, John; Aburdene, Patricia (1990)' Megatrends 2000 Ten New Directions For the
1990's. New York, NY: Avon Books.
Perry, William (1970): Forms of Intellectual and Ethical Development in the College
Years A Scheme. New York, NY: Holt, Rinehart and Winston.
Stadler, Peter (1994): Globales und interkulturelles Lernen in Verbindung mit
Auslandsaufenthalten: Ein Bildungskonzept. Studien zur interkulturellen Kommunikation, Bd
12. Saarbrücken Verlag für Entwicklungspohtik Breitenbach
Stewart, Edward C.; Bennett, Milton J (1991)' American Cultural Patterns A Cross-
Cultural Perspective. Yarmouth, Maine: Intercultural Press, Inc

Literatur

Arbeitsheim
für Behinderte
8580 Amriswil
Arbonerstrasse 17
Fax 071/68 13 88

• Kindergarten-
einrichtungen

Tel. 071/681313

• Holzwaren

• Klappmobel
• Spielwaren

schweizer schule 4/95 29


	Leitlinien einer pädagogischen Theorie interkulturellen Lernens

