
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 82 (1995)

Heft: 11: Pestalozzi

Artikel: "Bhüt mir Gott d'Ohrfeigen" : Licht und Schatten in Pestalozzis Bild vom
Kind

Autor: Fuchs, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-532854

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-532854
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Michael Fuchs

«Bhüt mir Gott d'Ohrfeigen»
Licht und Schatten in Pestalozzis Bild vom Kind.

Im Volksmundgilt Johann Heinrich Pestalozzi als erklärter Kinderfreund.
Michael Fuchs misst dieses Bild am Werk des grossen Pädagogen und
kommt zu verblüffenden Resultaten.

Wenn sich Lehrerinnen und Lehrer über Schule und Erziehung unterhalten,

sprechen sie häufig von den «heutigen Kindern» oder gebrauchen
Wendungen wie «ein Kind braucht doch... (z.B. klare Grenzen)». Nun
gibt es eigentlich das Kind nicht, sondern nur viele individuelle Kinder.
Aber das Reden über Erziehung verlangt, dass wir an Kindern das Allgemeine

aufsuchen. Dieses Allgemeine verdichtet sich zu Bildern über das

Kind. Solche Bilder setzen sich zusammen aus Erfahrungen mit Kindern,
aus Erinnerungen an die eigene Kindheit, aus normativen Bestimmungen,
aus Imaginationen über Erziehungseffekte u.a.m. Bilder dienen in erster
Linie der Kommunikation, aber sie werden auch handlungswirksam: «Die
Art und Weise, wie Erwachsene mit Kindern und Jugendlichen umgehen,

ist immer beeinflusst von normativ sich auswirkenden Vorstellungen
über Kindheit und Jugend. Sie ist mitbestimmt von einem Bild davon, wie
Kinder undJugendliche ...zu sein haben», bemerkt ein bekanntes pädagogisches

Wörterbuch1. Bilder sind aus diesem Grunde wichtig.

Bei Pädagoginnen und Lehrern haben heute defizitäre Kinderbilder
Konjunktur. Kinder sind irgendwie nicht so, wie sie offenbar sein sollten.
«Kinder kommen mir oft alt, zu alt vor. Der rauhe Wind der Wirklichkeit
vertreibt das Leichte der Kindlichkeit, lässt die Kindheit oft ganz
verschwinden. Wurden Kinder vor hundert Jahren wie kleine Erwachsene

eingekleidet, stecken heute in den Kinderkleidern kleine Erwachsene. Kinder

machen Erfahrungen, an denen selbst Erwachsene schwer tragen.
Kinder wissen mehr, als ihren Kinderseelen zuträglich ist», schreibt der
bekannte Berner Lehrer Paul Michael Meyer in seinem neuesten Buch2.

Und bei einer Befragung deutscher Grundschullehrerinnen bekam die
Kindheitsforscherin Maria Fölling-Albers3 ebenfalls Defizite zu hören:

Ausdrucksärmer, konzentrationsschwächer, ichbezogener und aggressiver

als früher seien die Kinder von heute. Überspitzt lässt sich formulieren:
Für zahlreiche Lehrkräfte sind Kinder offenbar keine «echten» Kinder
mehr, sondern Kids4: konsum-, kultur-, fernseh- und sozialgeschädigt
verpassen sie die eigentliche Kindheit und sind mit spezifischen Defiziten
behaftet.

Bei Pädagoginnen
und Lehrern haben
heute defizitäre
Kinderbilder
Konjunktur. Kinder
sind irgendwie nicht
so, wie sie offenbar
sein sollten.

Was aber sind echte Kinder, was macht ein echtes Kind aus?

Nimmt man die Häufigkeit von Zitaten als Indikator, dann muss es einer

gewusst haben: Johann Heinrich Pestalozzi. Viele Zitate lassen vermuten,
er sei besonders kinderfreundlich gewesen. Vermittelt über die schlanke,

schweizer schule 11/95 3



griffige Formel «Kopf-Herz-Hand» wird ihm Ganzheitlichkeit im
allgemeinen und Kindorientierung im speziellen zugeschrieben5. Indessen:
Auch er hat sich nur ein bestimmtes Bild vom Kind gemacht, ein Bild, das

seiner Erziehungsabsicht entsprechen musste. Und dieses Bild enthält
neben Zutreffendem auch Problematisches, es enthält Licht und Schatten.

Licht: Pestalozzis Kindorientierung
Pestalozzi hat Kinder
als Wesen eigener
Prägung, ausgestattet
mit spezifischen
Eigenschaften,
Bedürfnissen und
Wesensarten,

wahrgenommen.

Pestalozzi hat Kinder als Wesen eigener Prägung, ausgestattet mit spezifischen

Eigenschaften, Bedürfnissen und Wesensarten, wahrgenommen.
Drei Eigenschaften sollen exemplarisch6 zur Darstellung gelangen:

Das Kind: ein Gefiihlswesen
Pestalozzi hat an Kindern eine spontane Emotionalität wahrgenommen.
Vertrauensvoll, spontan reagierend, feinfühlig, sensibel, so zeichnet er in
seinen Schriften die Kinder. Babeli Stichelberger, ein Tagelöhnerkind,
kehrt im Volksroman «Lienhard und Gertrud» nach einer ihm öffentlich
erteilten Ehrbezeugung zu seiner schwerkranken Mutter zurück und fallt
«ihr aufder offenen Gass an den Hals». Auch «seine Brüder und Schwestern

hingen ihm aufallen Seiten an seinem weissen Kleid, undzogen ihns

fast der Mutter vom Hals weg, so hatten sie Freud mit ihm» (KA 3,155f.).
Sind Kinder glücklich, zeigen sie es «durch die Freimütigkeit, die
Herzlichkeit und den Frohsinn, womit sie unter uns leben» (KA 21, 79). Auch
die weniger schönen Gefühle werden von den Kindern ausgedrückt. Er
habe in Stans «mehrere weinen gesehen, dass ihre Eltern kamen und gingen

ohne zu grüssen, oder zu behüten» (KA 13,12 [Stanser Brief]).

Das Kind: ein Tatwesen
Zum Kind gehört nach Pestalozzi weiter ein Trieb zur Tat, zur Handlung,
zur Bewegung. Darum erteilt er den Rat, «bloss die die Kinder umgebende
Natur, die täglichen Bedürfnisse, und die immer rege Tätigkeit derselben
selbst als Bildungsmittel derselben zu benutzen» (KA 13,7). Im Gegensatz
zu vielen seiner Zeitgenossen7 bekämpft Pestalozzi diese «immer rege
Tätigkeit» des Kindes nicht, sondern akzeptiert sie als anthropologisch gegebene

Tatsache: «Was die Natur allen Reizen der sinnlichen Not und des

sinnlichen Bedürfnisses zum Grunde legt, wovon sie im Kinde selbst, als
dem Mittelpunkt der sinnlichen Entwicklung ausgeht, ist nichts anderes
als der Trieb des Kindes selber nach Tätigkeit» (KA 20, 58 [Über
Körperbildung]). Diesen Tätigkeitstrieb habe die Schule zu berücksichtigen8.

Das spielende Kind
Aus heutiger Sicht gehören Kind und Spiel untrennbar zusammen, und
auch Pestalozzi hat diese Beziehung schon gesehen. In seinem Völksroman

dürfen Gertruds Kinder nach dem Spinnen «Feierabend» machen und
sich auf den Matten austoben (KA 2, 250f.). Von Pfarrers Kindern wird
berichtet, wie sie «mit andern Kindern aus dem Dorfsich lustig machten»

(KA3, 10), und die Dorfjugend gibt sich dem «Katzenschwanzspiel»
(KA 2, 265) und anderen «Abendspielen» (KA 3,413) hin. Pestalozzi selber

gönnte seinen Zöglingen in Burgdorf regelmässige «Spielstunden»9.

4 schweizer schule 11/95



Pestalozzi nimmt also am Kind spezifische Eigenschaften wahr; er hat den

Blick dafür gehabt, dass, um es mit Maria Montessori zu sagen, Kinder
«anders sind», anders als Erwachsene. Trotzdem hat er seine Pädagogik
nicht primär kindorientiert angelegt.

Schatten: Pestalozzis Zukunftsorientierung
Die Behauptung, Pestalozzi habe seine Pädagogik nicht kindorientiert
angelegt, meint folgendes: Es ist nicht Pestalozzis erstes Anliegen, dass es

dem Kind als Kind im Hier und Jetzt wohl ist. Vielmehr richtet er den Blick
in die Zukunft und orientiert sich an dem, was aus dem Kind werden kann
bzw. werden soll. Seine Zukunft, die es mittels Erziehung zu erzeugen gilt,
ist ihm wichtiger als das gegenwärtige Glück; die Erziehungsabsicht hat

Vorrang gegenüber dem kindlichen Wohlergehen. Pestalozzi orientiert
sich nicht in erster Linie an spezifischen und stufengerechten
Handlungsmöglichkeiten und -begrenzungen des Kindes, vielmehr ist er bereit, kindliche

Bedürfnisse zu beschneiden, wenn durch die erzieherischen
Massnahmen ein entsprechendes Resultat in der Zukunft zu erwarten ist. Ablesen

lässt sich dies anhand zweier Merkmale.

Pestalozzi ist bereit,
kindliche Bedürfnisse
zu beschneiden, wenn
ein entsprechendes
Resultat in der
Zukunft zu erwarten
ist.

Das arbeitsfähige Kind
«Dass es möglich ist, sehrfrühe mit Auferziehungsvues Gewerbsamkeit zu
verbinden, ist unlaugbar; man sieht, in welchem Alter städtische Kinder
nähen, stricken, lismen und Landkinder Baumwolle spinnen. Vom sechsten

Jahr geht ihre Brauchbarkeit zur Industrie an und steigt bis in das ach-
zehnte. Diese Verdienstfähigkeit sollte in der Auferziehung des Armen so

frühe, so ganz genützt werden, als es mit vernünftigen Erziehungsgrundsätzen

zu verbinden möglich ist» (KA1,148 [2. Briefan Herrn N.E.T. über
die Erziehung der armen Landjugend]).

Der frühe Pestalozzi geht selbstverständlich davon aus, dass Kinder arbeiten

können und dies auch tun sollen. Eine der zentralen pädagogischen
Leistungen von Gertrud, Pestalozzis idealtypischer Mutter, besteht darin,
den Kindern des Dorfes das Spinnen beizubringen. Gertrud schafft
allerdings mehr. Ihre Kinder können gleichzeitig spinnen und lernen: Die
Kinder taten «ihre Bücher auf: einjedes legte die ihm gezeichnete Seite vor
sich zu und lernte an der Letzten die ihm vor heut aufgegeben war. Die
Räder aber gingen wie vorhin, wann die Kinder schon ihre Augen völlig
aufden Bücheren hatten» (KA 3, 55).

Arbeiten sollen die Kinder, um mit dem verdienten Geld einen Gmndstock
für die Haushaltgründung10 anzusparen, aber auch, um auf dem Arbeitsmarkt

konkurrenzfähig zu werden. Deshalb gilt: «Man halte sich in jedem
Traum, in jedem Plan einer weisen Anstalt an die künftigen Bedürfnisse
und Lagen der Kinder und denke: die Anstalt muss Schulanstalt sein, die
Fertigkeiten zu entwickeln, die diesen künftigen Lagen angemessen sind»

(KA 1,158 [1. Brief an Tscharner]).

Damit ist es ausgesprochen: Die Zukunft diktiert den Umgang mit den

Kindern. Gegenwartsbedürfnisse müssen zurücktreten.

schweizer schule 11/95 5



Das zu beschneidende Kind
Wer den späten Pestalozzi liest, lernt eine Konzeption von Sittlichkeitserziehung

kennen, die der Unterstützung der sittlichen Kräfte durch die
mütterliche Liebe das Entscheidende zutraut. Wo dieses Fundament nicht
gelegt ist - das ist vor allem bei den Bettlerkindern der Fall - muss die

Sittlichkeitserziehung zu drastischeren Mitteln greifen: zu körperlichen
Züchtigungen. In den frühen Schriften war Pestalozzi dezidiert der
Ansicht, Leidenschaften müsse man beim Kind mittels körperlicher Züchtigung

ausrotten. Das Kind erscheint hier als zu Beschneidendes. Er selber

züchtigte in Stans die ihm anvertrauten Bettlerkinder und äusserte sich

dahingehend, dass zum Durchbrechen eingewurzelter Gewohnheiten «der
Eindruck körperlicher Strafen wesentlich, und die Sorge, dadurch das
Vertrauen der Kinder zu verlieren,... ganz unrichtig» sei (KA 13,18 [Stanser
Brief]).

Als in Stans deswegen Vorwürfe laut wurden, fragte Pestalozzi seine

Schützlinge: «Kann ich ohne Ohrfeigen machen, dass ihr euch
abgewöhnt, was so lange in euch eingewurzelt ist? Sinnet ihr ohne Ohrfeigen
daran, wenn ich etwas zu euch sage. Du hast gesehen, Freund, wie sie
unter deinen Augen bhüt mir Gott d'Ohrfeigen riefen, und mit welcher
Herzlichkeit sie mich baten, ihnen nicht zu schonen, wenn sie fehlten»
(KA 13, 20).

Zum Züchtigen war berechtigt, wer sich sicher fühlen konnte, das Herz des

Kindes zu besitzen. Später plädierte Pestalozzi für das Ersetzen der
Züchtigungen durch leichte Ermahnungen oder öffentliche Beschämungen.
Trotzdem: Die körperliche Züchtigung zu Zwecken der sittlichen Besserung

gehört unbestreitbar zu Pestalozzis Pädagogik.

Auch die Beschneidungen begründen sich nicht durch gegenwärtige
Erfordernisse (z.B. Vermeidung akuter Gefahren), sondern durch die
pädagogisch zu erzeugende Zukunft (Sittlichkeit). Gefragt ist nicht eine dem
kindlichen Vermögen angepasste Moral, sondern eine absolute.

Fazit: Licht und Schatten
Indem Pestalozzi
kindliche
Eigenschaften zu erfassen
versucht hat, hat er
das Kind ins öffentliche

Bewusstsein

gerückt.

Indem Pestalozzi kindliche Eigenschaften zu erfassen und zu beschreiben
versucht hat, hat er das Kind ins öffentliche Bewusstsein gerückt. Zwar
war er nicht der einzige, der das getan hat, aber er hat damit doch mitgeholfen,

Kindern zu gesellschaftlicher Beachtung zu verhelfen. Das ist seine

lichtvolle Seite. Für seine Pädagogik hat das allerdings nur teilweise Folgen

gehabt. Sie ist kaum als kindorientiert zu bezeichnen. Indem das in der
Zukunft (durch die gegenwärtige Erziehung) zu erreichende Ziel die
bestimmende Einflussgrösse bei Pestalozzi ist, muss vermutet werden, das

aktuelle Glück des Kindes habe für ihn nur eine untergeordnete Bedeutung
gespielt und der Phase der Kindheit habe er kaum einen Eigenwert
zugesprochen. Das ist die Schattenseite von Pestalozzis Kindbild. Erklären
lässt sich dieser erstaunliche Befund" am ehesten folgendermassen: Die
Definition des Kindes auf die Zukunft hin zeigt den von einer christlich-
pietistischen Sozialutopie beseelten Pestalozzi. Er will den armen Völks-

6 schweizer schule 11/95



schichten helfen und die allgemeine Sittlichkeit befördern. Um dieses Ziel
zu erreichen, muss er das Kind aufdie Zukunft ausrichten, was Beschneidungen

der kindlichen Sphäre notwendig macht. Er weiss, was er dem
Kind damit antut, aber er mutet ihm dies zu, ganz einfach deshalb, weil ihm
seine Sozialutopie das grössere Anliegen war als eine kindgerechte
Pädagogik. Die Geschichte hat ihm insofern recht gegeben, als sich über den

Umweg der Verbesserung des Zustands der Erwachsenen auch die
Lebensbedingungen der Kinder gebessert haben. Trotzdem: Als kindorientierter
Pädagoge lässt sich Pestalozzi kaum feiern.

Was von Pestalozzi bleibt: Die Spannung zwischen Ideal
und Wirklichkeit

Pädagogisches Handeln wird stets von Kindbildern gesteuert. Wir machen

uns diese Bilder selten bewusst. Tun wir es einmal, kommen unter
Umständen - wie das Beispiel Pestalozzi zeigt - erstaunliche Resultate zum
Vorschein.

Weil wir daran gewöhnt sind, Erziehung als Mittel zur Verbesserug der
Welt zu denken, trauen wir einerneuen Erziehung, einerneuen Schule und

neuen Methoden zu, den neuen, besseren, mit den nötigen Schlüsselqualifikationen

versehenen Menschen hervorzubringen. Wer allerdings Erziehung

so denkt, muss sich häufig das Kind entsprechend seiner Theorie
imaginieren; schliesslich muss es zur entsprechenden Erziehungskonzeption

passen. Gerade die Auseinandersetzung mit Pestalozzi, einem «Klassiker»

der Pädagogik, weist auf, dass ein derartiges Erziehungsverständnis
auf prekären Grundlagen steht. Es muss die Utopie (das, was sich in der
Welt noch nicht vorfindet) stärker gewichten als das tatsächlich Vorhandene

(z. B. die realen Kinder). Zwar sind Utopien und Ideale nötig, sonst
verändert sich aufder Welt nichts mehr. Pädagogische Utopien beinhalten
aber stets die Gefahr - das Beispiel Pestalozzi zeigt es deutlich -, die realen

Möglichkeiten von Kindern zu übersteigen, ihnen zu viel zuzumuten, ja
sie im Extremfall zu vergewaltigen. Enttäuschungen sind dann
vorprogrammiert. Zu utopische Bilder von der Erziehungsarbeit, zu hohe Ideale
bei Erzieherinnen und Erziehern bergen die Gefahr, dass letztere sich selber

vergewaltigen, indem an die eigene Arbeit und an das mit den Kindern
zu erreichende Ziel Erwartungen gestellt werden, die sich realistischerweise

nicht einlösen lassen. Wenn sich heute ein bedeutender Teil der
Lehrkräfte überfordert fühlt, dann ist das - so vermute ich - zwar nicht
ausschliesslich, aber auch darauf zurückzuführen, dass ihre Ideale und
inneren Bilder mit der Wirklichkeit nicht zur Deckung gebracht werden können.

Die Spannung zwischen Ideal und Wirklichkeit wird rasch zur
Überforderung.

Genau diese Spannung zwischen inneren, idealistisch aufgeladenen
Bildern und der Realität lässt sich in der Lehrerbildung am Beispiel Pestalozzis

gut bearbeiten12. Von keinem anderen Pädagogen kann man so gut wie
von ihm lernen, dass in der Erziehung Erfahrungen des Scheiterns ebenso

häufig sind wie die des Gelingens, und dass Lehrkräfte mit dieser Spannung

leben können und leben müssen. Denn bei allen Änderungen, die das

Als kindorientierter
Pädagoge lässt sich
Pestalozzi kaum

feiern.

schweizer schule U/95 7



Kindsein und die Erziehung seit zweihundert Jahren durchgemacht haben,
ist sich eines gleich geblieben: Kinder setzen erzieherischen Absichten
ihren Eigen-Sinn entgegen. Dieser Sachverhalt findet sich häufiger bei
Literaten als bei Pädagogen beschrieben. Johann Wolfgang von Goethe,
sich der theologischen Sprache bedienend, hat es in «Hermann und Dorothea»

treffend so ausgedrückt: «Denn wir können die Kinder nach unserem

Sinne nichtformen. So wie Gott sie uns gab, müssen wir sie haben und
lieben.» Die pädagogische Pointe dieses Satzes dürfte auch dann noch
wahr sein, wenn sich der Geburtstag Pestalozzis zum fünfhundertsten Mal
jährt.

Literatur Die Quellenangaben bei den Pestalozzi-Zitaten beziehen sich auf folgende Werkaus¬

gabe:
Pestalozzi, J H, Sämtliche Werke. Kritische Ausgabe, begründet von A. Buchenau, E.

Spranger, H. Stettbacher, Berlin, Zünch. Walter de Gruyter 1927ff.; im Text mit dem
Kürzel KA bezeichnet.

Anmerkungen
1

Hornstein, Walter, Kindheit-Jugend, in. Wulf, Christoph (Hrsg.), Wörterbuch der Er¬

ziehung, München. Juventa 1974, S. 316.
2

Meyer, Paul Michael, Die biografische Schule, Bern: Zytglogge 1994, Seite 24.
3 Fölling-Albers, Maria, Schulkinder heute. Auswirkungen veränderter Kindheit auf

Unterricht und Schulleben, Weinheim & Basel: Beltz 1992.
4 Kulturkntitische Kindheitsbilder wurden nachhaltig befördert durch die populären

Bücher von Postman, Neil, Das Verschwinden der Kindheit, Frankfurt a. M.: Fischer
1985" und Packard, Vance, Verlust der Geborgenheit Unsere kinderkranke Gesellschaft

Was die Vernachlässigung der Familie für unsere Kinder und die Zukunft der
Gesellschaft bedeutet, München, Bern. Scherz 1989.

5
Vgl. Metz, Peter, Die Frage nach dem Menschen und seiner Erziehung, in: Lattmann,
Urs Peter und Metz, Peter, Bilden und Erziehen, Einführung m pädagogische
Themen, Gestalten und Epochen, Aarau: Sauerländer 1995 (erscheint demnächst).

6 Natürlich ist damit nur ein sehr kleiner Teil des pestalozzischen Kindbildes erfasst.
Für detaillierte Ausführungen muss ich verweisen auf: Fuchs, Michael, Pestalozzis
ambivalentes Bild vom Kind, in: Oelkers, Jürgen, Osterwalder, Fritz (Hrsg.) Pestalozzi

- Umfeld und Rezeption. Studien zur Historisierung einer Legende, Weinheim,
Basel: Beltz, 1995, und Fuchs, Michael, Das Bild des Kindes in den Hauptwerken
Johann Heinrich Pestalozzis - eine Annäherung Lyss 1991, Lizentiatsarbeit am
Pädagogischen Institut der Universität Bern, unveröffentlicht.

7 Vgl. Richter, Dieter, Das fremde Kind. Zur Entstehung der Kindheitsbilder des

bürgerlichen Zeitalters, Frankfurt a M.: Fischer 1987, S. 62.
8 KA 13,199 (Wie Gertrud ihre Kinder lehrt)
9 Zeit zum Spielen gab es nach dem Morgenessen, vor und nach dem Mittagessen,

nach dem «Zvieri» und vor dem Nachtessen (KA 1, 163).
10

Vgl. KA 25,289 (Geburtstagsrede von 1818).
11 Ich wage es deshalb, den Befund erstaunlich zu nennen, weil Friedrich Schleiermacher

nur unwesentlich später (1826) das aktuelle Glück des Kmdes in seine Pädagogik

einzubinden wusste und klar deklarierte, dass eine Pädagogik, die nur auf die
Zukunft bezogen sei und die Befriedigung «für den Menschen, wie er gerade ist»,
vermissen lasse, sittlich unvollkommen, ja schädlich sei (vgl. Schleiermacher, Friedrich

E D Ausgewählte pädagogische Schriften, Paderborn: Schöningh 1959, S. 84).
12 Eine derart akzentuierte Auseinandersetzung mit Pestalozzi scheint mir sinnvoller

und aktueller zu sein, als sein historisches Renommee dazu zu benutzen, hoch
angesetzte pädagogische Ideale durch den Rückbezug auf einen Klassiker der Pädagogik
zu verankern und unangreifbar zu machen

8 schweizer schule 11/95


	"Bhüt mir Gott d'Ohrfeigen" : Licht und Schatten in Pestalozzis Bild vom Kind

