
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 81 (1994)

Heft: 3

Artikel: Mediendidaktische Stolpersteine

Autor: Stalder, Hanspeter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-527983

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-527983
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hanspeter Stalder

Mediendidaktische Stolpersteine

Der kurze Aufsatz von Hanspeter Stalder zeigt auf, wie sehr wir Lehrerinnen

und Lehrer geneigt sind, einen Film - oder überhaupt ein literarisches
oder künstlerisches Werk- zumissbrauchen, wenn wir ein Gespräch über
die richtige Interpretation in Gang setzen wollen...

Wenn wir in der Schule oder Erwachsenenbildung mit audiovisuellen
Medien arbeiten, zeigen sich immer wieder die gleichen Probleme. Es

kommt kein Gespräch zustande, oder man spricht aneinander vorbei,
Diskussionen enden im Streit, oder Frustrationen bleiben zurück. Mit
dem folgenden Text soll diese Situation - am Beispiel des Films -
ausgeleuchtet und der erste Schritt zu deren Überwindung versucht
werden. Nicht mit Tricks aus der didaktischen Zauberkiste, sondern mit
grundsätzlichen Überlegungen.

Am liebsten hätte ich es, wenn dieser Text als Arbeitspapier für neue
Gespräche, kritische Auseinandersetzungen und zur Formulierung
persönlicher Ant-Worten dienen würde.

Die Behauptung «So ist es!»

Immer wieder tönt es so oder ähnlich: Was ich sehe, wie ich sehe, so ist
es! Ob ausgesprochen oder nicht, eine solche Haltung zerstört die

Voraussetzung für ein Gespräch. Sie macht es sinnlos. Wozu sollen wir
miteinander reden, wenn nur eine einzige Wahrnehmung und Interpretation

richtig ist?

Notwendig wird ein Gespräch aber erst, wenn es der gegenteiligen
Haltung entspringt: Was ich sehe und höre, ist meine Sicht; welche

Aussage ich herauslese oder hineinprojiziere, ist meine Deutung. Erst
diese Haltung umfassender Subjektivität bildet ein solides Fundament
für Gespräche. Denn die Wirklichkeit ist stets eine «erfundene
Wirklichkeit» (Paul Watzlawick).

Tiefe jedoch erhält ein Filmgespräch erst, wenn es über das «Was» und
«Wie» hinaus zum «Warum» vorstösst. Das heisst, wenn wir fragen,
warum wir etwas so und nicht anders sehen, hören und verstehen. Wie
wir einen Film deuten, was er uns bedeutet, sagt oft wenig über ihn, viel
aber über uns aus.

Die Ausrede mit dem «andern Film»
Ankündigung, Ausschreibung, Titel oder Einleitung lösen bestimmte

Vorstellungen, Erwartungen und Vorurteile aus. Damit gehen wir, ob

wir es wissen oder wollen, an den Film heran, was unsere Offenheit
beeinträchtigen kann. Wir sehen im Film das, was wir hineinlegen, nicht

unbedingt das, was die Realisatoren aussagen möchten.

schweizer schule 3/94 19



Von diesem Standpunkt aus sehen, hören und interpretieren wir das

Werk, unternehmen wir meist nicht viel anderes als den Versuch, unsere
Vorurteile zu bestätigen. Aus dieser Haltung heraus argumentieren wir,
wenn wir den eingebildeten «andern», nicht den konkret vorliegenden
Film wahrnehmen und interpretieren.

Nur mit grossem psychologischem und ästhetischem Einfühlungsvermögen

gelingt uns aber eine Annäherung ans Werk. Diese Offenheit ist,
neben der Subjektivität, das Zweite, was das Filmerlebnis und das

Filmgespräch bereichert.

Der Hundertprozent-Fimmel
Bei Informationen geschieht es immer wieder, dass wir die allein richtige

Antwort auf eine Frage suchen und dabei dem Hundertprozent-
Fimmel (Frederic Vester) verfallen. Und dies, obwohl wir schon unzählige

Male erfahren haben, dass es nur Teil-Antworten, nie
Hundertprozent-Antworten gibt.

Bei Erfahrungen, wie sie Filme vermitteln, ist es nicht anders. Unsere
Interpretationen sind nie die ganze, alles umfassende Antwort, sondern
bloss sich gegenseitig beeinflussende, z.T. widersprüchliche Antworten-
Konglomerate.

Wenn wir Filmen und Gesprächspartnern gegenüber offen sind und
beide in ihrer Subjektivität ernst nehmen, akzeptieren wir den Pluralismus,

der uns hilft, die mediendidaktischen Stolpersteine zu überspringen.

Niemand ist im Besitz der allein richtigen Antwort. Nur alle miteinander

können in ihre Nähe Verstössen.

Das Filmkritiker-Spiel
Der Filmkritiker muss, mit seinem Gefühl und seinen Massstäben, für
fremde Leute die Filme beschreiben und beurteilen. Wenn wir seine

Werte und Normen kennen, ist dies hilfreich. Wenn wir sie nicht kennen,

gibt er uns gelegentlich die falsche Zuversicht «objektiver» Aussagen

über den Film.

Für die Arbeit mit Medien in der Bildungsarbeit jedoch gibt dieser

Zugang nur wenig her. Denn dadurch wird gerade das, was den tieferen
Sinn des Gespräches ausmachen könnte, ausgeklammert.

Was hat mir gefallen? Was nicht? Aus welchen Gründen? Nicht der Film
ist der Mittelpunkt des Gesprächs, sondern das Filmerlebnis: die
persönliche Erfahrung, die Betroffenheit durch den Film.

Das Ich-Versteckspiel
Aus der Gruppenarbeit und der Humanistischen Psychologie kennen
wir das Postulat der Ich-Botschaften. Da es sich beim Filmgespräch
genau so wie in der Gruppenarbeit und Therapie um Kommunikation
handelt, gilt auch hier die Forderung nach Ich-Botschaften.

20 schweizer schule 3/94



Wir kommen bei einem Filmgespräch niemals in die Tiefe, wenn wir
nicht von uns ausgehen und in der Ich-Form sprechen: Ich sehe es so,
mir gefällt dies, missfällt jenes, ich bin darüber schockiert oder erfreut,
deshalb beruhigt oder verunsichert usw.

Wenn Hans etwas über einen Film sagt, sagt Hans mehr über Hans als

über den Film. So etwa könnte man den berühmten Satz von Sören

Kierkegaard auf unsere Situation übertragen. Und etwas über Hans
erfahren, ist doch letztlich wichtiger und befriedigender als bloss etwas
über einen Baum.

Die falschen Verallgemeinerungen
Ein Film zeigt immer eine bestimmte Frau, einen bestimmten Mann. Er
zeigt nicht den Mann oder die Frau. Diese Behauptung widerspricht
nicht der Überzeugung, dass Kunst allgemeingültig sein könne. Doch
dies bleibt der exzeptionelle Glücksfall, nicht die Regel. Solches meint
wohl auch Paul Valery, wenn er sagte, dass Kunst desto objektivster sei,

je subjektiver sie daherkomme.

Immer wieder haben wir die konkrete Person zu nehmen. «Die Wahrheit

ist konkret», meinte schon Bert Brecht. Der Hang zur Verallgemeinerung

kommt aus dem Vorgehen der Wissenschaft. «Unique au mon-
de» ist nicht nur die Rose in Antoine de Saint-Exuperys «Le petit
prince», sondern wohl jede Person und jeder Tatbestand dieser Welt.

Je einmaliger wir die Personen und Tatbestände nehmen, desto
allgemeiner können sie, im Idealfall, werden. Doch die Umkehrung stimmt
nicht: Je allgemeiner wir alles sehen, desto einmaliger oder konkreter
wird es.

Das Wirklichkeiten-Verwechslungs-Spiel
Film ist stets eine andere Wirklichkeit als jene des «Kinostuhls, auf dem
wir sitzen» (Alain Tanner), eine mediierte, künstliche, gestaltete oder
manipulierte. Und damit haben wir uns abzufinden.

Nehmen wir das Medium als die «wirkliche» Wirklichkeit, so befinden
wir uns auf der Ebene der Wahrhaftigkeit. Kunst aber bewegt sich auf
der Ebene der Wahrheit. Nicht äussere Wahrhaftigkeit, sondern innere
Wahrheiten gilt es wahrzunehmen und zu deuten, nachdem wir sie

zuvor im Gespräch erschaffen haben.

Neben der Subjektivität, der Offenheit, der Betroffenheit, den Ich-
Botschaften, der Einmaligkeit und dem Pluralismus haben wir, siebtens,
die Relativität der verschiedenen Wirklichkeiten ernst zu nehmen und
nicht die Filminhalte im Verhältnis eins zu eins auf unser Leben zu
übertragen. Dort ist die Medien-Wirklichkeit; hier unsere Lebens-
Wirklichkeit. Der Transfer vom einen zum andern verlangt die Anstrengung

der Interpretation.

schweizer schule 3/94 21



Die Sucht nach Wahrheiten
Als verhängnisvoller, jedoch weit verbreiteter Irrtum beim Filmsehen
und -besprechen erweist sich schliesslich der Glaube, Filme hätten
Wahrheiten zu transportieren. An diesem Anspruch aber scheitern Filme

und Filmgespräche immer.

Noch verhängnisvoller ist es, wenn man glaubt, der Film hätte gar die
eine einzige Wahrheit zu vermitteln, obwohl wir doch aus Erfahrung
wissen, dass Wahrheiten immer subjektiv sind: Es gibt nur meine, deine,

seine oder ihre, nicht aber die absolute Wahrheit. Auch nicht im
Film.

Weiter voran kommen wir, wenn wir versuchen, mit dem Film und den
Mitmenschen in den Dialog zu treten. «Die Welt als Erfahrung gehört
dem Grundwort Ich-Es zu. Das Grundwort Ich-Du stiftet die Welt der

Beziehung» (Martin Buber). Um ein Es, eine Sache, einen Film, zu
erfassen, braucht es ein Du, einen Mitmenschen, einen Gesprächspartner.

Auch im Filmgespräch. Nicht der Film vermittelt Wahrheiten,
sondern wir erschaffen sie uns mit seiner Hilfe.

Anmeldung zur Ausbildung für Lehrkräfte und Sachverständige der
Erziehungs- und Bildungswissenschaften an der Universität Bern

Die Zulassungsgesuche für die Ausbildung zum/zur

Lehrer/in für Pädagogik und Psychologie
Lehrer/in für Allgemeine Didaktik
sind bis zum 1. Juni 1994 an das Sekretariat der Staatlichen Prüfungskommission für
Lehrer und Sachverständige der Erziehungs- und Bildungswissenschaften,
c/o Abteilung Pädagogische Psychologie, Muesmattstrasse 27, 3012 Bern,
Telefon 031 631 82 75, zu richten.

Daselbst sind auch weitere Unterlagen über dieses Studium erhältlich.
Auskünfte erteilen die Herren Prof. Dr. Jürgen Oelkers und Prof. Dr. Walter Herzog,
Telefon 031 631 8369 und 031 631 8275.

Zulassungsbedingungen sind: ein Lehrpatent, mindestens zweijährige Lehrtätigkeit
nach Erwerb des Lehrpatents, Bestätigung durch die aufsichtsführende Behörde. (Die
Universität Bern gestattet nur die Zulassung von Lehrer/innen mit «regulärem,
unverkürztem Ausbildungsgang».) Das Studium dauert in der Regel fünf Jahre bis zum
Lizentiat und ein weiteres Jahr bis zum Staatsexamen.

22 schweizer schule 3/94


	Mediendidaktische Stolpersteine

